
  

 

 و تفاوت آن یاریمرگ اخت

 افلاطون یفلسف ۀشیمولانا و اند یدر نگرش عرفان
 یمحمدرضا عابد

  مصطفی عابدی
تردید مرگ و گریزناپذیر بودن آن و سرنوشت انسان پس از مرگ، بی چکیده:

انسان از آغاز پیدایش تاکنون بوده است. نوع نگاه دین و عرفان، و ترین دغدغة بزرگ

هایی است. در فلسفة حکمت و فلسفه، در این زمینه دارای مشترکات و تفاوت

جز مرگ طبیعی و اجباری، از مرگ  دیالکتیکی افلاطون و در عرفان عاشقانة مولانا به

سخن رفته است. مبنای  صراحت یا تلویحاً دیگری تحت عنوان مرگ ارادی نیز، به

است.   «اموُتوُا قَبلَ اَن تموُتوُ»بر حدیث:  رهیافت مولانا در این زمینه نقلی بوده و مبتنی

اما اساس دیدگاه افلاطون، عقلی و دیالکتیکی است. از این رهگذر، این مقاله در پی 

وه واکاوی گسترۀ معنایی مرگ ارادی در مفهوم فلسفی و عرفانی آن است. نیز وج

تفاوت و اشتراک تلقی عرفانی مولانا و برداشت فلسفی افلاطون از مرگ ارادی در 

دهد که افلاطون و مولانا، هر دو، مرگ شود. نتایج حاصل نشان میاین مجال تبیین می

دانند که به قطع وابستگی مادی و جسمانی و علایق ارادی را نتیجة نوعی سلوک می

بردنِ سالک و فیلسوف به حقیقت شود. راهمنجر می جهانیدنیوی در عین زندگی این

 عالم و پیوستن به خیرِ مطلق و هستی سرمدی، غایت آرمانی در این سیر خواهد بود.

 مرگ ارادی، مولانا، افلاطون، مُثُل، عشق :ها‌واژهکلید

                                                 

 نویسنده مسئول( استادیار دانشگاه تبریز(                              e-mail:abedi@tabrizu.ac.ir 

 رشناسی ارشد فلسفه دانشگاه تهران)پردیس فارابی( دانشجوی کاm.abedi2015@yahoo.come e-mail:  

 11/2/1396؛ پذیرش مقاله: 12/11/1395دریافت مقاله: مقاله علمی پژوهشی است؛ 

 91 -116دوفصلنامه علمی، سال دهم، شماره بیستم، صفحات 
 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             1 / 26

mailto:m.abedi2015@yahoo.come
https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               92

 مقدمه:

و تواند خود را از قید جسم اش میلحاظ سعة وجودی و ماهیت ملکوتی و الهی روح به

عنوان یک  نامیم. صدرالدین شیرازی بههای مادی برهاند اوج این رهایی را مرگ می چهارچوب

]مرگ[ مرحلة تکمیل نفس ناطقه است که در آن مرحله خلع بدن و   حکیم متألّه برآن است که:

 (. 329: ق1422)ملا صدرا،  قشر کرده و به عالم روحانیت پیوندد

تواند آن را در هر مسیری که کند و میاشراف کامل پیدا می روح با احراز چنین مقامی بر تن

 بخواهد سوق دهد. افلاطون نیز بر این باور است:

راند و بیشتر اوقات نماید و بر همة احوالات بدن حکم میروح برخلاف تن عمل می
ها رنج  گیرد و گاه به آندست می ها را به کند و عنان آنها ایستادگی می دربرابر آن

ها به مهربانی رفتار  دهد چنانچه هنگام مداوا و ورزش پدیدار است و گاه با آنیم
جوید و در موقع بروز ها به تهدید و سرزنش توسل می کند و زمانی دربرابر آن می

ها را از بسی حرکات  کشد و با همة نیروی خویش آنها را می ترس یا خشم عنان آن
ایستد و به آن فرمان مستقل دربرابر تن میدارد و همچون موجودی جدا و باز می

 (.498: 1، ج1380)افلاطون،راند  می

اندیشة فلسفی سقراط و افلاطون متأثر از فیثاغورثیان است که معنای جدیدی برای فلسفه ارائه 

ارائة چنین تعریفی از  (107: 3، ج1375)گاتری، « فلسفه تهذیب است»گوید: کردند. فیثاغورث می

کنیم تأثیر فیثاغورث به تحریر درآمده، نیز مشاهده می افلاطون که تحت «فایدونِ» ر رسالةفلسفه را د

؛ دانش سقراط یعنی فلسفه با عبارت دامن برچیدن روح از همة قیدهای تن و (107: 1، ج1380)افلاطون،

و . ا(812: 2، ج1376)ورنر،های خاص خویش تعریف شده است معطوف شدن تمام توجهش به فعالیت

 گوید:می

پردازند، برای رسیدن به همین مقصود راستی به فلسفه می آیا کوشش کسانی که به 
)افلاطون،  نیست و آیا اثر فلسفه این نیست که روح از تن و قیدهای تن آزاد بماند؟

 (.464: 1، ج1380

توصیه بر این مبنا است که افلاطون به فیلسوف، پشت کردن به بدن و تمایلات جسمانی را 

گاه از چنین لفظی استفاده گوید و هیچصورت صریح از موت ارادی سخن نمی کند. هرچند او به می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             2 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 93                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

توان در رسالة فایدون کند، اما مفهوم مرگ ارادی در اندیشة او وجود دارد و آن را مینمی

 وضوح مشاهده کرد. به

فه را تنها کسانی ای در خدمت این است که فلساندک مبالغه بی فایدونسراسر رسالة 
 (.6: 1392تن، )پنج یابند که از تن عاری باشنددرمی

منزلة  های جسمی و حسی، بهداشتن نفس )روح( از وابستگیاما توصیة افلاطون به دور نگه  

آنکه افلاطون اند. حالدعوت به ترک دنیا نیست، اگرچه برخی از دیدگاه او چنین برداشت کرده

فی دنیا نیست. چون فیلسوف در پیوستگی روح و تن، برای روح مقامی برتر از روی خواهان ن هیچ به

درستی داوری کند و این زندگی را در  تواند دربارۀ زندگی جسمانی بهرو می تن قائل است. ازاین

 (.55: 1389)بورمان، سلسله مراتب روح و تن در جایی قرار دهد که سزاوار است 

که در چهارچوب زندگی مادی و تعلقات آید که آدمی تازمانییاز تعلیمات افلاطون چنین برم

شرط آنکه، تا حد امکان  هم به تواند به حقیقت نزدیک شود. آنآن گرفتار است تنها اندکی می

کاری به کار تن نداشته باشد و جز مقدار ضروری به آن نپردازد و نگذارد طبیعت، تن روحش را 

)افلاطون، دارد تا خدا او را از آن رهایی بخشد  د را از آن کنار نگهتواند خوآلوده سازد بلکه تا می

به همین روی، در اندیشة سقراط و افلاطون فلسفة آمادگی برای مرگ است و کار  (.463: 1، ج1380

سازی روح برای اقامت دائم در جهان مُثُل و خلاصی از محکوم بودن به بازگشت فیلسوف آماده

از این رهگذر، هراس از مرگ که در  (113: 1375)گاتری، بدن فانی است  هایمجدد به محدودیت

فرهنگ هومری و عصر طلایی یک امر بدیهی بود، دیگر در عصر فلسفه جایگاهی ندارد. زیرا 

هراسد بلکه فیلسوف حقیقی در کار آماده نمی سقراط و افلاطون معتقد بودند که فیلسوف از مرگ

. دیدگاه فوق به چند نکته اشاره دارد: نخست اینکه نزدیک (26:  1384)صنعتی،شدن برای مرگ است 

شدن به حقیقت با مفارقت روح از بدن )مرگ در درجات و اقسام مختلف آن، اعمّ از اختیاری یا 

توان به اندازۀ مفارقتی که اجباریِ طبیعی( رابطة مستقیم دارد. دیگر اینکه در زندگی دنیوی هم می

اندازۀ مرگ اختیاری( به آن نزدیک شد؛ یعنی این نزدیکی نسبی است، نه  )به روح از بدن دارد

تمامی دریابد اما در هر  تواند در عین زندگی مادی حقیقت را به مطلق. به همین جهت، انسان نمی

صورت راه وصول به این درک دوری گزیدن از بدن و قید و بندهای آن است و مسیر معرفت 

 گذرد. روح از جسم میانسان از کانال فرقت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             3 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               94

تواند به نیکوترین وجه اندیشه و تعقل کند  نماید که روح آدمی هنگامی میچنین می
که حس بینایی و شنوایی و خوشی و ناخوشی او را مشوش نسازد بلکه از گرفتاری تن 

)افلاطون، وجوی حقیقت بپردازد  آزاد باشد و تاآنجا که میسر است دور از تن به جست

 (. 462 :1، ج1380

فلسفه مشق »بیند؛ از نظر او از این رهگذر، افلاطون میان فلسفه و مرگ رابطة تنگاتنگی می

های آن. یعنی فاصله گرفتن ارادی و خودخواسته از تن و خواهش (،50: 1386)اکبریان،  «موت است

« معنی واقعی چیزی جز آمادگی برای مرگ نیست فلسفه به»تفسیر گاتری از این گفته آن است که 

خودکشی روا نیست ولی فیلسوف با اشتیاق تمام به »البته در اندیشة افلاطون  (203: 1377)گاتری،

های روح از  گیبدین معنا که او مرگ را قطع وابست(. 460: 1، ج1380)افلاطون، « آوردمرگ روی می

داند. پس منظور او از مرگ، مرگ طبیعی نیست بلکه مرگ ارادی منظور است. از این منظر، تن می

دید.  منزلة روشی برای درک حقیقت می تفکر افلاطونی ریشه در اندیشة سقراط دارد که مرگ را به

 ق بیان شده است:بینی مولانا نیز عاری شدن از لباس تن و ماده شرط وصال حکه در جهانچنان

 من شدم عریان زتن او از خیال
 

 الـوصالخـرامم در  نهـایـات مـی 
 (581: 1362)افلاکی،                             

های مطابق این اندیشه، مرگ و فلسفه و عرفان در عواطف و احساسات و قوایی که همانند وزنه

سو کار عرفان، و  رسند. چون از یکاشتراکی میسربی عقل را به جانب تن دوخته است، به نقطة 

ها است که روح و عقل را به حوزۀ ها و وزنهفلسفه )در مفهوم افلاطونی آن( از بین بردن همین علقه

گذارد تا شناسایی معرفت اتفاق بیفتد و ازدیگرسو، مرگ نیز شناختی محدود کرده و نمیغیر

اسات و عواطف و قوای مربوط به آن است که مانع آزادی از همین قفس تمایلات جسمانی و احس

اند. به این معنا که، وقتی نفس انسان نسبت به جسم و تعلقات جسمانی حالت وصول نفس به حقیقت

 اساس یابد. برایناستعلایی داشته باشد، در آن صورت مرگ و فلسفه تحقق می
آنکه دیگران بدانند هیچ پردازند در همة عمر، بیکسانی که از راه درست به فلسفه می

آرزویی جز مرگ ندارند. اگر این نکته درست باشد شگفت خواهد بود که چون 
 (.460: 1، ج1380)افلاطون، مرگ را نزدیک ببینند از آن بگریزند 

الدین شیرازی  که در ملاقات با قطب داند چنانمولانا نیز مرگ ارادی را طریقة خویش می

مولانا  (.  198: 2، ج1368)زرین کوب،  «اه ما راه مردن است تا نمیری نرسیر»دارد: صراحت بیان می به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             4 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 95                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

آنکه به نظر داند، نه از سنخ درک و شناخت، حالمرگ ارادی را از سنخ تجربه و صیرورت می

یابد، نه  رسد در تفکر افلاطون مرگ ارادی از سنخ شناخت است و از مسیر دیالکتیک تحقق میمی

توان در فلسفة او مرگ ارادی را مرگ دیالکتیک نامید. اما در تلقی عرفانی این، میاز مسیر دل. بنابر

معنا است؛ متحول شدن و راه پیمودن   امثال مولانا این مرگ، شهود و شدن انسان در سیر از ماده به

 کند:الدین شیرازی تصریح میکه در جواب قطباست. چنان
که صدر جهان گفت تا تا غیری نرسد، چنان راه ما مردن و نقد خود به آسمان بردن،

 (. 30: 1387)شفیعی کدکنی، نمردی نبردی 

کند و پس موت ارادی نتیجة سلوک عملی عارف است که با آن خلع نعلین ماده و تعلقات می

 رسد:به مرتبة فنا می

شیخ چون از ما و من بگذشت و اوییِ او فنا شد و نماند و در نور حق مستهلک شد که 

 (.122: 1385)مولوی، اکنون او نور حق شده است  «وتوا قبل ان تموتوام»

و « عروسی ابد»در دیوان شمس از همین مرگ و استهلاک در نور حق و بقا در ذات او به 

شود یعنی بقا در نور الهی و رسیدن به سرخوشی ابدی در آن. این مضمون از تعبیر می« عیش ابد»

آید. آنجا که مولانا در جواب صدرالدین که برایش لانا نیز برمیداستان عیادت صدرالدین از مو

 گوید:کند، به او میطلب شفا و بهبودی می

بعد از این شفاک الله شما را باد. همانا که در میان عاشق و معشوق پیراهنی از شَعر 
: 1362)افلاکی،  خواهید که بیرون کشند و نور به نور پیونددبیش نمانده است، نمی

581.) 

گیرد و خود می شود. مرگ معنای زندگی بهجا میپایه، مفهوم مرگ و زندگی جابه براین

مرگ است. این مهم هم در  زندگی معنای مرگ؛ یعنی از منظر اهل معرفت مرگ آغاز حیات بی

کند و هم در مرگ اختیاری و ارادی. با این تفاوت که در مرگ اضطراری و اجباری صدق می

رسد، اما در مرگ ارادی با اراده و ی روح به اجبار به حیات حقیقی و ابدی میمرگ اضطرار

 (.13: 1391)یثربی،شود خواست سالک و با طی طریق حق و پیش از فرا رسیدن اجل این امر محقق می

یابد که زندگی برد و درمیمی این زمانی است که عارف با شهود معرفتی به مفهوم حقیقی حیات پی

 نما است، حال آنکه خالی از حقیقت است:دگی مجازیِ حقیقتمادی، زن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             5 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               96

 مرگ حیات است و حیات است مرگ

 ها  که  از  این  تن  شدندجمله جان
 

 عکـس   نمایـد     نـظـر   کـافـری 

 اند  کـنون  چون  پری حـی  و  نهان
 (17561: 1388)مولوی،                            

 نیز نهفته است:« مُثُل افلاطونی»این موضوع در مفهوم 
دانند و همة حقیقت عالم را ها هیچ چیز دیگری را حقیقی نمیزندانیان در غار جز سایه

 (.56: 2، ج1380)افلاطون،  بیننددر آن می

شود، جهل مرکب آدمی است؛ یعنی او اشیای محسوس را آنچه مانع از دانایی راستین می 

تواند حجاب درک حقیقت است، اما شناخت درست آن می« مثل»د گیرد. هرچن جای حقیقت می به

نخستین پلة صعود، شناسایی این امر است که آنچه ادراک حسی بر ما »پایة صعود باشد؛ زیرا نردبان

از این  (97: 1389)بورمان، « نماید، تنها تصویر مبهمی از حقیقت استهمچون موجود حقیقی می

اش صور دیدنی رهگذر، در تفکر افلاطونی کسی که اهل دیالکتیک است، هرچند موضوع اندیشه

ها هستند. او  حقایقی که صور نمایندۀ آنگیرد، برای بیان آن یاری می ها را بهنیست، اما او دیدنی

شوند، بیان کند  نمی رؤیتها مفاهیم مجردی را که جز با دیدۀ روح کوشد با استفاده از دیدنی می

 ها است.پس عالم محسوسات اسباب رهیافت انسان به ساحت ایده (.1052: 2، ج1380)افلاطون، 

 پارادوکس مرگ و زندگی
 مرگ حیات است و حیات است مرگ

 

 عـکـس  نـمایـد   نـظـر  کـافـری 
            (17561: ب1388)مولوی،                   

، (7-8)شمس:  «وَ تَقْواها فَأَلهَْمَها فُجُورَها سَوََّاها ما وَ نفَْسٍ وَ»دلالت آیة شریفه:  انسان به

موجودی دوبعدی است: یک بعد الهی و ملکوتی و یک بعد حیوانی و شیطانی. در زندگی هر 

هرگاه آدمی به ای میان این دو بعد وجود دارد. انسانی، خواسته و ناخواسته، تضاد و تقابل پیوسته

تر بپردازد و آن را تقویت کند، این نزاع و تقابل تشدید شده و به قربانی یکی از این دو بعد بیش

انجامد؛ انسان با تهذیب نفس و دوری از تمنیات مادی روح الهی خود را در تر میشدن بعد ضعیف

ای یک حالت وهکند. نتیجة استمرار و پیشرفت در چنین شیمقابل نفس شیطانی تقویت می

 نمایی از مرگ و زندگی در درون انسان است و آن عبارت است از مرگ نفس و تولد جان: تناقض

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             6 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 97                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

 مردن تن در ریاضت زندگیست
 

 رنج این تن روح را پایندگیست 
 (3365: 3)مثنوی، د                                             

میبدی، اجتماع ضدّینِ حیات و مرگ در وجود سالک، چنین به  الاسرارکشف ای از در فقره

 تصویر درآمده است:

ای را بکشید تا کشتة زنده شوید؛ یعنی نفس زنده را به شمشیر مجاهدات و عمل زنده
بر وفق شریعت محمدی بکشید تا دل مرده با قتل نفس به نور مشاهدت زنده شود و به 

 (.239 :1، ج1377)میبدی،  حیات طیبه برسد

زمان مرگ و زندگی در خود به مولانا از ظرفیت شگرف آدمی در تحمل و نمودار ساختن هم 

 گوید:شگفت آمده و می

 سوی مرگ ای عجب یک چیز از یک

 آن یکی  نسبت  بدان  حالت  هلاک
 

 سوی دگـر احیا و برگ و آن ز یک 

 بـاز  هم  آن سـوی دیـگر  امتساک
 (3095-3096، 4)مثنوی، د                               

اگر مرگ را جدایی نفس از امور جسمی و حسی تصور کنیم، پس به این معنا »در نظر افلاطون 

یعنی مرگ نهفته در خود  (.54: 1384)گادامر، « سوی مرگ خواهد بود زندگی فیلسوف طی طریق به

است؛ به دلالت اندیشة افلاطونی انسان در پرتو زندگی است و زندگی راه و وسیلة مرگ 

توان او را در بین راه دید. وجود آدمی در مسیر چنین حرکتی دیالکتیک همواره در راه است و می

 گوید:جرج سمیل می(. 290: 1، ج1380)افلاطون، گیرد قرار می

 در حقیقت مرگ توسط زندگی پوشیده شده است، از همان آغاز و از درون، مرگ
)جف  گیردجایی جز خود زندگی سرچشمه نمی این نقطة مقابل زندگی، از هیچ

 (.155: 1385مالپاس، 

 دو بیت زیر از مولانا در تبیین همین معناست: 

 این حیاتی خفیه در نقش ممات 

 نماید  نـور  نـار و  نـار  نـورمی
 

 و آن مماتی خفیه در  قشر حیات 

 دارالغرورورنه  دنیا   کی  بدی   
 (4135-4136،  5)مثنوی، د                                

پس مرگ ارادی، پارادوکس مرگ و زندگی است؛ یعنی مرگی است در عین زندگی و 

دیگر آغاز  سو مرگ تمنیات جسمانی است و ازسوی ای است توأم با مرگ. زیرا از یک زندگانی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             7 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               98

یابد که برای رسیدن به میبه این شناخت متعالی، درزندگی حقیقی است. انسان عارف با رسیدن 

زندگی الهی باید به ارادۀ خود از این دنیا دل بکند و طعم مرگ را با ارادۀ خود پیش از رسیدن 

 موعد مرگ طبیعی بچشد.

 آزمودم مرگ من در زندگیست

 اقـتـلـونی اقـتـلـونی یـا ثقـاتی 
 

 چون رهم زین زندگی پایندگیست 

 قتـلی  حیاتـا  فـی حیاتیان  فـی 
 (3838-3839، 3)مثنوی،د                         

مرگ و »عارفان همواره در »نماید که کند و چنین میظاهر متناقض جلوه می البته این امر به

به همین روی، مولانا درصدد رفع این شبهه که چگونه  (124: 1386)درودگر، « سر می برند به« زندگی

ممکن است یک چیز از ضد خود نشئت بگیرد یا در ضد خود مخفی شده باشد، برآمده و ضمن 

 کند: حتمی قلمداد کردن امر مذکور بر آن تأکید و توصیه می

 از کجا  جوییم  علم  از  ترک علم

 از کجا جوییم هست از ترک هست
 

 جوییم  سلم  از ترک سلماز کجا   

 از کجا جوییم سیب از ترک دست
 (823-824، 6)مثنوی، د                                    

)جعفری، « کند حرکت در نوار مرزی مرگ و زندگی تعبیر می»استاد جعفری از این مقوله به 

که از یک منظر دیگر، این مرگ مردن نیست، بلکه خود را مرده ساختن است. چنان (386: 1363

 گوید:شمس تبریزی می
چون در دریا افتاد اگر دست و پای زند دریا درهم شکندش، اگر خود شیر باشد الّا 

برد چندان که خود را مرده سازد. عادت دریا این است که تا زنده است او را فرو می
ساز و خوش  بمیرد، برگیردش و حمال او شود. اکنون از اول خود را مردهغرقه شود و 

 . (148: 1385)شمس تبریزی،  رویبر روی آب می

 گیرد:مولانا نیز برای تبیین مرگ اختیاری از همین تمثیل بهره می 

 مرده گردم خویش بسپارم  به  آب

 خـواهی که خـردت بشکندگر نمی
 

 از عذابمرگ پیش از مرگ امن است  

 مـرده شـو با مـوج و با دریا مکـوش
 (13341: 11388)مولوی،                                  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             8 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 99                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

های دنیوی بمیراند، پیش از مرگ به باور مولانا، هرکس به اختیار، خود را از تعلقات و هوس

 خواهد شد: (19)روم:  «...منَِ الْحَيَِّ الْمَيَِّتَ وَيُخْرِجُ يخُْرِجُ الْحَيََّ مِنَ الْمَيَِّتِ»طبیعی مشمول آیه: 

 کشدَ چون ز مرده زنده بیرون می

 کند چون ز زنده  مرده بیرون می

 الحی  الصّمد مرده شو  تا  مخرج

 دی  شود  بینی  تو  اخراج  بهار
 

 هر که  مرده  گشت  او  دارد  رشد 

 تند نفس  زنده  سوی  مـرگی  می

 آوردای   زین  مرده   بیرون   زنده

 لیل   پر دی   بینی    ایلاج   نهار
 (549، 5)مثنوی،د                                     

اند، در ایشان یک اند و حکم در و دیوار گرفتهاند: پیش از مرگ مرده اولیا همچنان
اند. جنبش سپر از سرِ موی از هستی نمانده است در دست قدرت حق همچون اسپَری

 .(213: 1385)مولوی،  سپر نباشد

 ای خنک آن را که پیش از مرگ مرد
 

 یعنی او از اصل این زر بوی برد 
 (13724، 4)مثنوی، د                                    

 مرگ اختیاری، رهایی از قیود و تعلقات و امیال
انسان خود هیچ های او با خواست خداست؛ یعنی اگر رنج و اضطراب انسان ناشی از تقابل خواسته

، این تعارض «پسندد آنچه را جانان پسندد»خواهد و نخواهد، بلکه آن خواهد که محبوب ازلی می

 برطرف خواهد شد:

 خلع نعلین کند وز خود و دنیا بجهد
 

 همچو موسی قدم صدق زند بر در او 
 (23464: ب1388)مولوی،                         

 «نَفْسهَُ وَ أَمَاتَ قدَْ أَحْيَا عَقْلهَُ»است: الله چنین توصیف شدهسالک الیالبلاغه ای از نهج در فقره

منظور از موت نفس در این مقام همان مرگ ارادی است و ارادی بودن این  (220)نهج البلاغه، خطبه 

عربی نیز بر آن است که فنای ارادی )مرگ وضوح آشکار است. ابن مرگ از سیاق نحوی کلام به

چشد و این در رأس احوال قرار دارد؛ سالک با مرگ ارادی، از اختیاری( را سالک با اراده می

افلاطونی هم دوری نفس از تن به  در تفکر سقراطی (.35: 1367عربی؛  )ابنیابد چه جز حق، تجرد می هر

ت بلکه به که مرگ طبیعی مربوط به تلاش انسان نیس گردد. درحالیتلاش آدمی و ارادۀ او منوط می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             9 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               100

ها این تلاش )تلاش انسان برای جدایی روح از تن( را نیز شود. از نظر آنفعل خدا حادث می

 توان مرگ نامید؛ یعنی مرگ ارادی؛ می

های خویش سقراط گفت: آیا مقصود از پاکی روح همان نیست که همواره در بحث 
از تن نگاه دارد و  گفتیم که آدمی باید تا حد امکان روح خویش را مجرد و تنهامی

های تن برچیند و بکوشد که پیوسته تنها و آن را عادت دهد به اینکه دامن از آلایش
مستقل بماند و از گرفتار شدن در دام تن برحذر باشد؟ . . . سقراط گفت و این همان 

: 1، ج1380)افلاطون،  مرگ نیست؟ مگر مرگ جز جدایی و رهایی روح از تن است؟

464.) 

آید که تلاش برای رها ساختن روح از گرفتاری تن و رسیدن به موت بیان سقراط برمیاز این 

ارادی، تفاوت فیلسوف با مردمان دیگر است و راه وصول به این مرتبه، مبارزه با تمنّیات نفسانی 

افلاطونی و  و این مقوله ازجمله مشترکات اندیشة فلسفی سقراطی (461: 1، ج1380)افلاطون، است 

 ویژه تفکر عرفانی مولانا است. عرفانی در معنای اعمّ آن به تفکر

اند و حیات حقیقیِ علمیِ نفس با این مرگ موت ارادی را مرگ خواهش نفس گفته»پس 

های ملا هادی سبزواری نیز موت اختیاری را قلع و قمع خواسته (188: 1376)کاشانی، « شودآشکار می

؛ قیصری در مقدمه (430: 1372)سبزواری، « قتلها و قلع شهواتهاهو قمع هوی النفس و »داند: نفس می

وسیلة آن، آنچه برای مرده  داند که به، مرگ اختیاری را همان اعراض از متاع دنیا میشرح فصوص

-151: 1382)قیصری، داند یابد و آن را قیامت صغری میشود، برای سالک نیز انکشاف میآشکار می

داند؛ یعنی هر کس از شهوات و ختیاری را رهایی از قید امیال می؛ لاهیجی نیز مرگ ا(152

آرزوهای نفسانی اجتناب کند، نفس خود را کشته است و این همان است که در زبان صوفیه به آن 

 به این موت اشاره دارد: «موتو قبل ان تموتوا»شود و اطلاق می« موت احمر»

 شنورمـز موتو  قبل  موتو  می

 هرکو مرده استزآرزوی نفس 
 

 زندگی جویی پی این مرگ رو 

 زنده استاز حیات جاودان دل
 (426: 1388)لاهیجی،                                 

 گوید: سینا می ابن
اند که مرگ دو است: مرگ ارادی و مرگ طبیعی:... از مرگ ارادی حکما گفته

رو افلاطون  اند... ازایناراده کردهها را  میراندن شهوات و خودداری از پرداختن به آن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            10 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 101                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

طالب حکمت را سفارش کرد که بمیر به اراده و زنده شو به طبیعت 
 (.282: 1386)پورنامداریان،

آورد. حال دست می زیرا افلاطون بر این باور است که انسان در سایة مرگ است که آگاهی به

 برد؛میان میاند که مرگ آگاهی را از  آنکه برخی مانند شوپنهاور برآن

معنای ترک تعلق به عالم محسوس و سیر در طریق عالم غیب و  افلاطون فلسفه را به
تنها در شأن  داند. به نظر او غرق بودن در عادات و مادیات زندگی روزمره نهمعقول می

خبری است... افلاطون معتقد است کسی فیلسوف نیست، بلکه عین جهل و بی
تدریج سیر کند تا به عالم  ن و مغارۀ عادات رهایی یابد و بهشود که از زندافیلسوف می

 (.257: 1392)داوری اردکانی، مُثُل و اعیان برسد 

 ها سخاست ها و لذت ترک شهوت
 

 هرکه در شهوت  فروشد برنخاست 
 (1272، 2)مثنوی، د                                     

گوید  جانبة امیال و شهوات نیست. بلکه او میتردید، منظور مولانا سرکوب کامل و همهبی

کار گیرید.  های نفسانی نباشید و آن را در راه تعالی روح و ارتقای درجات اخلاقی به مقهور خواسته

بنابراین، شعار انسان کامل این است: شهوات در خدمت طیبات، نه طیبات در خدمت شهوات 
 (. 87: 1378)زمانی، 
ها مرگ ارادی را برخلاف مرگ  آید، هردوی آنون و اشعار مولانا برمیکه از کلام افلاطنچنا

دانند. یعنی هر لحظه که طبیعی که آنی و دفعی است، یک امر تدریجی، مستمر و تجدیدشونده می

پوشی کند، مرگ ارادی برای او محقق انسان به مجاهدۀ نفس روی آورد و از تمنیات دنیوی چشم

 دهد: ورت مستمر و پیوسته رخ میص شود و این اتفاق بهمی

 عاشقان را هرزمانی مردنی است

 او دوصد جان دارد از جان هدی
 

 مردن عشاق خود یک نوع نیست 

 کند هردم فدیوان دوصد را  می
 (3834-3835، 3)مثنوی، د                      

ها تصریح شده  آندر حدیث معراج نیز در توصیف اولیای خدا، به مستمر بودن مرگ ارادی 

ها روزی هفتاد بار براثر مجاهده با نفس و مخالفت  میرند اما آنبار می است: مردمان در عمرشان یک

و بدون تردید تولد را و گذر از این جهان و  (270: ق1426)دیلمی، کنند ها مرگ را تجربه میبا هوس

 (.233: 1387)مظاهری سیف،  کنند دیدار با خدا و اسرار پنهان هستی و زندگی را تجربه می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            11 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               102

 موت اختیاری واسطة اتصال به هستی سرمدی
کوشد به یاری حواس چیزی را گاه که می پذیرد. آنروح به هرچیز روی آورد، آن چیز را می

آورد، درنتیجه خودش غیرثابت بشناسد، نیروی شناساییش روی در موجودات غیرثابت و متزلزل می

شود تا دهد و سبب میپیوستة روح به تن آن را به حوزۀ جسمانیت تنزل میشود. تعلق و متزلزل می

گیرند، او را در بندهای خود گرفتار سازند و اجازه ندهند او به عواطفی که از جسم نشئت می

مولانا نیز چون افلاطون قطع علایق  (81-82و133-134: 2، ج1380)افلاطون، شناسایی امور سرمدی برسد 

داند. با این تفاوت که مولانا به ا تنها راه رسیدن به امور سرمدی و عشق سرمدی میروح از جسم ر

 کند: اش تأکید بر راه دل دارد اما افلاطون بر راه عقل و شناخت تکیه میاقتضای ذوق عرفانی

 بهر روز مرگ این دم مرده باش
 

 تا شوی با عشق سرمد خواجه تاش 
 (3760، 3ثنوی، د)م                               

چون خداوند منشأ هرگونه خیر و فضیلتی است، به همین جهت، تلاش برای کسب فضایل، 

 سوی خدا است.  حرکت به

کوشش فیلسوف را برای دستیابی به فضیلت شبیه خدا  تتوستهتهافلاطون در رسالة 
کند عمل میریزی و اساس مقیاس نیک برنامهداند یعنی او تمام اعمالش را برشدن می

مقیاس  جمهوریدهد. ایدۀ نیک در رسالة و معیار نیک را در ظاهر خود ظهور می
)بورمان، است گیری ترین هنر اندازهعنوان عالی مطلق و مبنای اندیشة تلقی فلسفه به

1389 :946 .) 

ر سازد، بلکه کسی است که دخواند یا فلسفه میاز این منظر، فیلسوف کسی نیست که فلسفه می

: 1390)یانگ،  سمت جهان حقیقت رهنمون شود عمل، در مسیر سیروسلوک عقلانی قدم برداشته و به

یعنی اگر خداوند دانش مطلق است پس فیلسوف نیز کسی است که با تمام هستی خود در راه  (9

اش  یجانبة انسان که با کل هستپایه، فلسفه در تلاش همهبر این  (346: 1357)یاسپرس، دانش بکوشد 

یابد و تعلق  شود و عمل اخلاقی و تهذیب نفس به حوزۀ فلسفه ارتباط میدر پیوند است، حاصل می

 گردد. نداشتن به مادیات و آزاد بودن از قیود رفتاری و عملی شرط فیلسوف شدن می

شناختی، علاقة صرف علمی و فرهنگی یا انتقادی علاقة افلاطون به عروج معرفت»البته 

)گاتری، « مند استه نیست، او به سلوک و رفتار زندگی، مراقبت نفس و خیر کشور علاقهبینان باریک

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            12 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 103                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

بر اینکه عروج از مراحل پندار و سایه و مقید به مرتبة مُثُل را مدّ نظر  یعنی افزون (192، :1، ج1377

 های مطلق عمل کند.خواهد براساس مطلق و ارزشدارد، در حوزۀ سلوک عملی نیز می

ناپذیر سرمدی را دریابد.  تواند هستی تغییرفیلسوف کسی است که می»رهگذر، از این 

که دیگران از آن توانایی برخوردار نیستند و در عالم کثرت و دگرگونی و )زمانی(  درحالی

سرمدیت یعنی فرازمان را یافتن، مرگ همانا به فرازمان  (.1015: 2، ج1380)افلاطون، « ند سرگردان

افلاطونی همین معنا را به زبان  ه بردن به بارگاه ربوبی است؛ در اندیشة سقراطیعروج کردن و را

مرگ برای سقراط نوعی صعود به مقام الوهیت است و او با »یابیم. دیگر و از منظری متفاوت می

: 2، ج1380)افلاطون، « شودبشاشت روحی همچون مردی آزاد از همة قیود از شاگردان خود جدا می

ها عارف را در نا نیز در سلوک عرفانی و در ورای مرگ ارادی با برطرف شدن حجابمولا (.812

 یابد:چنین جایگاهی می

 حجابت  باید  آن  ای  ذولباببی
 

 مرگ را بگزین و بر در آن حجاب 
 (738، 6)مثنوی، د                              

 به مرحلة بقا نائل آمده است: عارف در این مرحله مرگ ارادی و فنا را تجربه کرده و

 مرده است از خود شده زنده به رب
 

 زان بـود  اسـرار حقش  در دو لب 
 (3364، 3)مثنوی، د                            

پایه، در عرفان اسلامی و عرفان مولانا، فنا پایان سلوک نیست، بلکه عامل بقاست و سالک  براین

 شود. د واقعی رهنمون میسوی بقای بالله و توحی را به

 تولدی دیگر 
اند: نخست تولد مادی و ظاهری و دیگر تولد معنوی و باطنی. اهل معرفت برای انسان دو تولد قائل

گذارد. در این تولد، اختیاری تولد ظاهری همان است که کالبد مادی انسان قدم به پهنة هستی می

: 1386)زمانی، شود برگزیده است و به اختیار حاصل میدر کار نیست ولی تولد معنوی خاص بندگان 

روح آدمی برای راهیابی به ملکوت عالم و وصول به سعادت حقیقی باید از جسم و کالبد عالم  (191

این ولادت مراتب تکامل نفس از ( 60: 1390)صادقی، تعبیری بار دیگر زاده شود  بیرون رود و به

دن عادات و اخلاق زشت از دامن روح و برگرفتن طفل جان از دوزامارگی به مقام اطمینان است؛ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            13 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               104

 دیگر تولد و روحانی حیات تجدید برای گام ترینجاه مهم از مال و شیطان و متاع دنیا اعمّ شرّ

 گوید:افلاطون می .است

هیچ شاعری ورای گنبد آسمان را توصیف نکرده است اما روح فناناپذیر پس از  
رود و رسد و از دریچة آسمان بالا میبه بلندترین نقطه می فرسامشقت بسیار و طاقت

 (.247: 1، ج1380)افلاطون،  گردش گنبد آسمان کار ایشان است

رسیدن روح به این مرحله و ورود به ملکوت عالم، تولد دیگری برای آن است؛ بستن چشم دل 

، یعنی اینکه «ان تموتواموتوا قبل »از این عالم و گشودن چشم جان بر عالم بالاتری است. پس 

حواس را از احساس معطل گردانید تا آنکه مشاعر ادراک امور آخرت پیش از موت طبیعی برای 

خواهی به کمال خود برسی قوای  گوید اگر می شما مفتتح گردد و صدرای شیرازی در این باب می

 (. 480: 1387)صدرا ، ات را مهر کن  پنجگانه

 گوید:می )ع(یین ولادت ثانویه انسان با استناد به روایتی از مسیحملاصدرا در جای دیگر در تب

فالنفس الانسانيه مادام لم تولد ولاده ثانيه و لم تخرج عن بطن الدنيا و مشيمه البدن لم 

: لن يلج )ع(تصل الي فضا الآخره و ملکوت السموات و الارض، کما قال المسيح

ولاده الثانيه حاصله للعرفا الکاملين ملکوت السموات من لم يولد مرتين و هذه ال

 (. 246: م1981)ملاصدرا،  بالموت الأرادی و لغيرهم بالموت الطبيعي

و  مولانا برآن است که تا انسان به این تولد دوباره دست نیافته، مقهور اسباب و علل مادی است

 آید:حال آنکه با تولد دوباره از حوزۀ سیطرۀ اسباب بیرون می

 زاده  بـزادآدمی چون دوم بار
 

 ها نهادپای خود بر فـرق علت 
 (3576، 3)مثنوی،د                                  

این ولادت یک تولد روحانی و الهی است و دربرابر تولد مادی که با آمدن انسان به این دنیا 

 گیرد:افتد، قرار میاتفاق می

 ای آنکه بزادیت چو در مرگ رسیدیت
 

 رحمانیست  بزایید  بزایید این زادن 
 (1093: 1388)مولوی،                           

ترین انسان و عنوان کامل به)ص( از نظر مولانا این تولد ثانویه بیش از همه در مورد پیامبر اسلام

 کند:پیشرو سالکان صدق می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            14 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 105                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

 پس محمد صد قیامت  بـود نقد

 زادۀ ثـانیست  احمد  در جهان

 اندپـرسیـدهزو  قیامت را  همی 
 

 زانکه حل شد در فنای حل و عقد 

 صـد  قیامت  بـود  او  انـدر عیان

 ای قیامت  تـا  قیامت  راه چنـد 
 (751-753، 6)مثنوی، د                       

الواح »که سهروردی در دانند. چنانتر از ولادت نخستین میعرفا این ولادت را ولادتی بزرگ

کند و بر آن است که نفس با رهایی از بند تن از آن به ولادت کبری انسان تعبیر می« عمادی

 (.56: 1356)سهرودی، یابد زندگی ابدی می

درپی ندارد و این ای جز مرگ و تولد پیاز دیدگاه مولانا، انسان برای طی مراحل کمال چاره

ده است. تا اینکه انسان از جماد به نبات و از نبات به صورت تکوینی رخ دا چرخه، پیش از این نیز به

های مادی مانند گاوی قربانی پایه، اکنون نیز باید وجود حیوانی و علقه حیوانیت رسیده است. براین

 شود تا روح الهی انسان پدیدار گردد:

 یا  کِـرامی   اِذبحـوا   هـذا   البقـر

 از  جمادی مـردم  و  نامی  شـدم

 از  حیـوانی  و  آدم   شـدممردم  
 

 اِن   اَردتـم   حـشرَ  اَرواح  النـّظـر 

 از  نما  مـردم  به  انسان  سـر زدم

 پس چه ترسم کی ز مردن کم شدم
 (3901-3903، 3)مثنوی، د                    

مراتب ای بالاتر شرط لازم برای کمال است و نیل به ای و تولد در مرحلهپس مردن از مرحله

پذیر نیست. انسان در هر ولادت جدید کمال بدون مرگ از مرتبة دانی و تولد در مرتبة عالی امکان

یابد و تا از شیر قطع علاقه مانند نوزاد که تا از خون زهدان بازگرفته نشود، از شیر پستان غذا نمی

ولادت موجب پرورش او نکند، از هر غذای لذیذ دیگر محروم است، باید از آنچه در مرتبة پیش از 

شد، قطع علاقه کند تا از حیات جدید تمتع یابد. پس سیر تکاملی انسان منوط به دل کندن از می

 (. 15: ق1418)حسینی تهرانی، مألوفات مرتبة سابق است و مفهوم مرگ ارادی نیز چیزی جز این نیست 

های مختلف حوزهوجود و زندگی آدمی جریانی کلی است که از طریق عبور پیاپی از 

شدن و مردن به معنی مرور از یک حوزه و یک حالت یابد و زاده جهانی تحقق میجهانی و این آن

اند؛ از دل مرگ پس مرگ و حیاط ملازم هم(. 168: 1382)گواردینی، به حوزه و حالتی دیگر است 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            15 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               106

ت. در این آید و از دل حیاط مرگ. مرگ و زندگی طرفین صیرورت آدمی اسحیات بیرون می

 تواند یکی از طرفین صیرورت قرار گیرد.   یابد چون عدم نمیصورت مرگ خود معنای ایجاد می

 سفر چهارم و جایگاه آن در مرگ ارادی
آیا مرگ جز جدایی روح از تن است؟ و آیا مردن به حالتی »هایی مانند  افلاطون با طرح پرسش

)افلاطون، « ؟ماندند و روح تنها و جدا از تن میگردگوییم که تن و روح از یکدیگر جدا می نمی

های روح از تن نیز نوعی مرگ خواهد بود. رسد که قطع وابستگی، به این نتیجه می(460: 1، ج1380

 هرچند، این امر در عین زندگی در این دنیا محقق گردد. پس

ارتباط با  ای در انزوا و بی پوشی از جهان است نه خلسه نتیجة عروج افلاطون نه چشم
بینیم دیگران و نه رسیدن به مرتبة خدایی. اگر افلاطون را با فلوطین مقایسه کنیم می

اند ولی این رهایی برای فلوطین هدف و غایت است  که در رهایی از قیود دنیا مشترک
ای در این جهان که تفکر فلسفی افلاطون وظیفه و برای خود بسنده است، درحالی

 (.104: 1357اسپرس، )یگیرد برعهده می

شود بلکه او مسیر معرفت را تا تمام در نظر افلاطون مرگ معرفتی به فهم ایدۀ نیک ختم نمی

دهد. او در پی آن است که کلیات را در مرتبة محسوسات یعنی هنگامی شدن قوس نزول ادامه می

 ید، مشاهده کند.آها به پایین میکه در سیر دیالکتیکی از ایده

اید در یک سیر صعودی از عالم شهادت بالا رود و در عالم عقل مُثلُ و اعیان اشیا را فیلسوف ب

شود که بازگشت و سیر نزولی است و آن به چشم عقل ببیند. پس از آن، سیر دیگری شروع می

های ها است. مطابق این تلقی، فلسفه سیر است و با آموختن کتاب بازگشت به میان مردم و تعلیم آن

شود. بلکه مستلزم تغییر است؛ یعنی فلسفه مقامات دارد و فیلسوف باید طی حاصل نمیفلسفه 

 (.2579: 1392)داوری اردکانی،مقامات و سیر منازل کند 

شود یک سیر صعودی که به از این رهگذر، دیالکتیک افلاطونی دوگونه سیر را شامل می

یابد و دیگر و اصل و مبدأ کل ادامه می تدریج تا نیل به خیر مطلق انجامد و بهادراک مُثُل می

یابد. یعنی عنوان نتایج خیر مطلق می دیالکتیک نزولی که در آن فیلسوف سلسله مراتب مُثُل را به

که پیوسته آن مبدأ و همة  گردد و درحالیپس از آنکه مبدأ نخستین را دریافت بازپس می»فیلسوف 

آید ولیکن در این راه از هیچ ر دارد تا پلة آخرین پایین میچیزهایی را که با آن ارتباط دارند، مدّ نظ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            16 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 107                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

)افلاطون، « دهد ها انجام میها و ارتباط درونی ایدهجوید، بلکه تحقیق را در ایدهمحسوسی یاری نمی

بیان شده است،  جمهوریفرایند دیالکتیک که کلیاتی از آن در کتاب »بنابراین  (.1053:  2، ج1380

  (.53: 1388)مهرنیا، « ترین علت و نزول به اشیا جزئی استمتضمن صعود به کلی

گوید، تقریبا معادل سفر چهارم از اسفار اربعة دیالکتیک نزولی که افلاطون از آن سخن می

سفر من »شود و آن عبارت است از مطرح در سلوک عرفانی است که مرحلة نهایی سلوک تلقی می

این زمانی است که عارف به بالاترین مرحلة سلوک راه یافته و مرگ ارادی را «. ق الي الخلقالح

طور کامل تجربه کرده است. عارف با این مرگ به حیات الهی و معنوی که با بیرون آمدن روح  به

با حال، در میان مردم بوده و  یابد. درعینشود، دست میانسانی از پوستة طبیعت حیوانی حاصل می

ها و جسمش در زمین است. مثل اعلای چنین آنان حشرونشر دارد؛ روحش در ملکوت آسمان

در مقام تبیین چنین جایگاهی ایراد شده  مثنویاست و ابیات زیر از  )ص(عارف واصلی پیامبر اسلام

 است:

 بهر این گفت آن رسول خوش پیام

 ام من قبل مـوت همچنان که مرده
 

 کرامرمز موت قبل موت یا  

 ام این وصیت و صوت زان طرف آورده
 (754 – 755، 6)مثنوی، د                              

من اراد ان ينظر الي ميّت يمشي فلينظر الي »فرمودند: )ص( همچنین، اینکه پیامبر

 ناظر به همین معناست:  (74: ق1418)حسینی تهرانی،  «طالب ابي بن علي

 جـواسرارمصطفی زین گـفت  کـای 

 رود  چـون  زندگان  بر خـاکدانمـی

 ستجانش را ایـن دم به بالا مسکنی

 ست نقلزانکه پیش از مرگ او کرده

 نقل  باشد  نه  چو   نقل  جان  عام
 

 مـرده را  خواهـی  ببینی  زنده تـو 

 مـرده و جـانش شـده بـر آسمـان

 گـر بمیرد روح  او  را  نقل  نیست

 هم آید  نه به  عقلاین به مردن  ف

 همچـو  نقلی  از  مقامی  تا  مقام
 (742-746، 6)مثنوی، د                         

 فرماید:خود در توصیف این دسته از عارفان واصل می )ع(علیحضرت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            17 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               108

هجم بهم العلم علي حقيقه البصيره و باشروا روح اليقين و الستلانو ما استوعره 

استوحش منه الجاهلون و صحبو الدنيا بأبدان ارواحها معلقه المترفون و انسو بما 

 (.220)نهج البلاغه، خطبه بالمحل الأعلي

یعنی طی این منازل منافاتی با در دنیا بودن سالک و اشتغال به مشاغل دنیوی ندارد و واردات 

هدایت مردم بر  قلبیه و تعالی روحانی او را از امور دنیا، نظیر نکاح، تجارت، زراعت و نظایر آن و

آورد، جای می دارد. سالک در عین آنکه در بین مردم بوده و امور دنیا را به مدار توحید، باز نمی

 (. 98: ق1418)حسینی تهرانی، روحش در ملکوت سیر نموده با ملکوتیان سروکار دارد 

شده است. بنابراین  در این مرحله عارف به ارادۀ خود مرده و از تعلقات بریده و به بقای بالله نائل

ای است که از خود حرکتی ندارد بلکه آب سیر او در میان خلق به ارادۀ خداوند بوده و مانند مرده

 کند:دریا مسیر حرکت او را تعیین می

 مرده گردم خویش بسپارم به آب
 

 مرگ پیش از مرگ امن است از عذاب 
 (2271، 4)مثنوی، د                                

، روحش متصل به به نظر مولانا، عارف واصل در این مرحله با وجود استمرار زندگی مادی

کران وجود خیر مطلق است؛ او ولادت معنوی یافته و این ولادت محصول مرگ معنوی دریای بی

نشیند و حیات طیبه انسان عارف شکوفا شده و میوۀ وجودش به ثمر می سان روح الهیبدین است.

اش پیوسته در معرض خیر و برکت قرار کند. از این رهگذر، همة وجود و زندگیمیرا آغاز 

  گردد:گیرد و خود نیز تبدیل به خیر محض می می

 سرّ مـوتوا  قبل مـوت  این  بـود
 

 ها رسـدکـز  پـس   مـردن  غنیمت 
 (3837،  6)مثنوی، د                               

یابد؛ روشنی درمی حقایق الهی و آسمانی را همچون امور مادی و ظاهری بهسالک در این مقام 

از این منظر قابل ( 98: 1375میثم، )ابن «لو کشف الغطا ما ازددت يقينا»فرماید: می )ع(اینکه امام علی

 گوید: تحلیل است. نیز بر این پایه است سخن افلاطون که می
سبب  پیراستند و زوایدی را که بهکودکی میاگر نیروی تعقل چنان روحی را از آغاز 

روی در خوردن و نوشیدن و ارضای دیگر شهوات اطراف آن را فراگرفته و  زیاده
ساختند و  کشاند، برطرف می سوی پایین می هایی از سرب پیوسته آن را به چون وزنه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            18 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 109                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

ت توانس گرداندند حقایق را به همان روشنی میسوی جهان حقیقت برمی رویش را به
 (.1061: 2، ج1380)افلاطون،  بینددید که امروز امور زمینی را می

 که  مال  و  ملک  را  از  دل  براندچون

 کـوزۀ   سـربسته    انـدر   آب    رفت
 

 زان سلیمان خویش  جز مسکین  نخواند 

 از   دل   پـر بـاد    فـوق    آب    رفت
 (986-987،  1)مثنوی، د                          

 تحقق مرگ اختیاری با گذر از کانال عشق
دارد به مرگ اختیاری تن دهد، جوشش و فوران عشق و میل به اتحاد با مبدا آنچه عارف را وامی

خویش است. شوق به اتصال، عارف را به وصال پیش از وصال و مرگ پیش از مرگ دعوت 

 (.60: 1390)صادقی،  کند می

 دوست روگر بریزد خـون من آن 
 

 کوبـان جـان برافشانم  بر او پـای 
 (3837، ب 3)مثنوی،د                                     

آنکه برای رسیدن به این آید، بیعارف عاشق با طی این مسیر به لقای معشوق ازلی نائل می

 مرحله نیازمند مرگ طبیعی باشد:  

 نیست عزرائیل را دست و رهی بر عاشقان
 

 کشد عاشقان عشق را هم عشق و سودا می 
 (11728: 1388)مولوی،                                        

شود. تا آنجا که در شعر مولانا بحثِ فنای عاشق در معشوق و بنده در معبود به کرات مطرح می

 شاید بتوان این مضمون را عصارۀ تعالیمِ عرفانِ عاشقانة او برشمرد: 

 مرده داند  این سخن را  تو  مپرس از زندگان  تر استمردن به هر دم از شکر شیرینپیش او 
 (12714: 1388)مولوی،                                    

 ازیر

گویی او انا. یا تو بمیر پیش او یا او پیش تو بمیرد، تا گنجد. تو انا میپیش او دو انا نمی

هوالحي الذی »بمیرد امکان ندارد، نه در خارج نه در ذهن، که: دویی نماند. اما اینکه او 

او را آن لطف هست که اگر ممکن بودی برای تو بمردی تا دویی برخاستی. « لايموت

)مولوی، اکنون چون مردن او ممکن نیست تو بمیر تا او بر تو تجلی کند و دویی برخیز 

1385 :94). 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            19 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               110

در تبیین همین مضمون « که درِ یاری بکوفت...  کس )عاشقی(قصة آن »، حکایت مثنویدر  

 آمده است:

 آن   یـکی   آمـد   در  یـاری  بـزد

 گفت: من  گفتش: برو هنگام نیست

 رفت  آن مسکین و سالی   در سـفر

 گشت آن سوخته پس بازگشت پخته

 حلقه زد  بـر در به صد ترس و ادب

 بانـگ زد یارش  که بر در کیست آن

 ن منی  ای من درآگفت اکنون  چو

 کـی  شـود  بـاریـک  هستی  جمل

 زان سوی حـس عالـم تـوحیـد دان
 

 گـفت یـارش  کـیستی  ای  معتمد 

 بـر چنین خـانی مقـام خـام  نیست...

 در فـراق دوست  سـوزیـد  از شـرر

 بـاز  گـرد   خـانه   همباز   گـشت

 ادب  لفظی  ز  لبتـا  بنجهـد  بـی

 هـم تـویی ای دلستانگـفت بـر در 

 نیسـت  گنجایی دو مـن را  در سرا...

 جـز  بـه  مقـراض ریاضات  و  عمل...

 گـر یـکی خواهی  بدان جانب  بران
 به بعد(137 ،1 )مثنوی، د                                     

باره طرد کند که پس ناگزیر، سالک عاشق، باید از وجود خود مهاجرت نموده و آن را یک

نتیجة آن مسافرت به عالم وجود مطلق است و به این مرحله ناظر است گفتار بعضی از بزرگان که: 

)فجر: ...« فَادْخُليِ فِي عِبَادِی ». و نیز اشاره به این مرحله است کلام پروردگار که: دع نفسک و تعال

وارد شده و قیامت عظمای انفسیه  (156)بقره: « رَاجِعُونَإِلَيهِ  وإِنَّا إِنََّا للَّه»چنین کسی در مضمار  (29

بر او قائم است. او به پای شوق از اجسام و ارواح و جمیع تعینات گذشته و از همه فانی شده و قدم 

رود. چنین شخصی  بیرون می (57)عنکبوت:  «الْمَوْتِذائِقَةُ  کُلَُّ نَفْسٍ»در عالم لاهوت نهاده و از تحت 

 (.74: ق1418)حسینی تهرانی، ی میت خواهد بود به موت اراد

گرداند و بنابراین، شوق اتحاد، انسان عارف کامل را در این نشئة دنیا مستعد وصال حق می

پذیر است. زیرا لازمة اتحاد سنخیت است و روح انسان تحقق این اتحاد از مسیر مرگ ارادی امکان

 کند. ی سنخیت پیدا نمیهای مادی پاک نشود با محبوب ازلتا از آلایش

 در  این  عشـق   بمیرید بمیریـد 

 بمیرید بمیرید وزین مرگ  نترسید

 

 در این عشق چو مردید همه روح پذیرید 

 کزیـن خـاک  بـرآیید  سماوات  پذیرید...

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            20 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 111                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

 بمیرید  بمیرید  به پیش  شه زیبا
 

 برشاه چـو مردید همه شاه و شهیـریـد
 (6632-6628: 1388)مولوی،                               

داند که با خلع امیال نفسانی و عربی عشق را علت رجوع به اصل حقیقی و پیوند با آن میابن

رسد. در این شود و انسان به فنای ارادی میمجرد شدن از طبایع و با زیر پا نهادن انانیت حاصل می

‌(.327: 1370)عفیفی، کند باقی حق را در همة صور هستی مشاهده میمرحله، عارف واصل حسن 

در اندیشة فلسفی افلاطون نیز عشق از کارکرد نسبتاً مشابهی برخوردار است؛ عشق افلاطونی 

جهت که آغاز بازگشت نفس از تبعیدگاه جهان مادی به   نوع خاصی از زندگی فلسفی است بدان

در بحث از عشق در تبیین این تحول و « مهمانی»افلاطون در رسالة (. 50: 1390)جولیان، آید حساب می

 گوید: بازگشت می

های فراوان را بدان ترتیب کسی که در راه عشق همة آن مراحل را طی کرد و زیبایی
انگیزی که طبیعتی که برشمردیم مشاهده نمود، در پایان راه یکباره با زیبایی حیرت

گردد و آن زیبایی خاص همان رو میهای دیگر دارد، روبهطبیعت زیباییغیر از 
ها برای رسیدن به آن صورت گرفته ها و سیروسلوکچیزی است که همة آن کوشش

آید و نه از میان است. آن زیبایی، اولا موجودی سرمدی است که نه به وجود می
، چنان نیست که از لحاظی زیبا تر. در ثانیگردد و نه کوچکتر میگرود و نه بزر می

باشد و از لحاظی زشت یا گاه زیبا باشد و گاه نازیبا. یا در مقایسه با چیزی زیبا باشد و 
در مقایسه با چیزی نازیبا. یا در مکانی زیبا باشد و در مکانی زشت، یا جزئی از آن زیبا 

ادت دیدار آن باشد و جزئی نازیبا. از این گذشته آن زیبایی به دیدۀ کسی که سع
ای یا دستی یا عضوی از اعضای تن، یا مانند نصیبش گردیده است چون زیبایی چهره

زیبایی سخنی یا دانشی یا زیبایی موجودی از موجودات زمینی نمودار نخواهد شد. 
ماند و هرگز بلکه چیزی است در خویشتن و برای خویشتن که همواره همان می

ای از او دارند، زیبا  ای زیبا فقط بدان سبب که بهرهپذیرد و همه چیزهدگرگونی نمی
وری نه چنان است که پیدایش و نابودی آن چیزها برای آن سود هستند ولی این بهره
 .(436: 1، ج1380)افلاطون،  و زیانی داشته باشد

ند و بیای از آن زیبایی حقیقی می ها را جلوهگردد که افلاطون همه زیباییاز این بیان روشن می 

داند. ها می های دیگر و رفع تعلق به آنعشق به زیبایی حقیقی را منوط به گذشتن از زیبایی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            21 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               112

تردید، تحقق این امر در گرو تغییر ذائقة مادی و دنیوی انسان به ذائقة معنوی و الهی است. تا  بی

در نور او وسیله قابلیت درک زیبایی حقیقی را به دست آورد و عشق سرمدی را دریابد و  بدین

 گوید:      مستغرق شود و این همان مقام مرگ تبدیلی است که مولانا از آن سخن می

 بهر روز مرگ  این دم  مرده باش
 

 حجابت  بـایـد آن  ای ذولباببی

 نه چنان مرگی که در گوری روی
 

 تا شوی با عشق سرمد خواجه تاش 
 (3760، 3)مثنوی،د                               

 مرگ را بگزین و بر در آن حجاب

 مرگ تبدیلی  که  در نوری روی 
 (738-739، 6)مثنوی، د                        

یعنی به نیکی مطلق رسید و این مطابق « آنکه شد کشته او نیک سرانجام افتاد»به قول حافظ 

« عشق عبارت است از اشتیاق به دارا شدن نیکی برای همیشه»پندار افلاطون است که باور دارد 

مولانا نیز موت اختیاری را برخلاف موت طبیعی اسباب طهارت و نیک  (.436: 1، ج1380)افلاطون، 

 داند:دن میش

 من نه مردارم مرا شه کشته است
 

 صورت من  شبه مرده  گشته است 
 (1060، 4)مثنوی، د                                  

 نتیجه:
داند، نه از سنخ درک معنا می مولانا مرگ ارادی را از سنخ تجربه و شهود و شدن، در سیر از ماده به

دیالکتیکی از سنخ   در تفکر فلسفی افلاطون مرگ ارادیرسد و شناخت، حال آنکه به نظر می

معنای درک حقایق امور. افلاطون  معنای آگاهی، بلکه شناخت، به شناخت است البته شناخت، نه به

ها تلاشی برای  دانند؛ این سلوک در اندیشة آنو مولانا، هر دو، مرگ ارادی را نتیجة سلوک می

اش تأکید بر راه دل اقتضای ذوق عرفانی این تفاوت که مولانا، بهرها ساختن روح از قید تن است. با 

کند. اگرچه، عشق و راه دل را نیز در کنار و عشق دارد، اما افلاطون، بر راه عقل و شناخت تکیه می

بیند؛ او عشق را نوع خاصی از زندگی فلسفی عقل و به موازات آن، نه در تعارض و تقابل با آن، می

سازد،  خواند، یا فلسفه میپایه، در نگاه افلاطون، فیلسوف کسی نیست که فلسفه می نداند. برایمی

بلکه کسی است که در عمل، در مسیر سیروسلوک عقلانی قدم برداشته و به سمت جهان حقیقت 

رهنمون شود. از این رهگذر، در تفکر افلاطونی عالم غیب، همان عالم معقول بوده و نقطة کمال 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            22 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 113                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

ۀ نیک و خیر مطلق است. عرفان مولانا و فلسفة افلاطون غایت کار خود را نوعی معقولات اید

دانند که راه آن از مسیر عشق و گردنة مرگ ارادی وصول و راه بردن به هستی سرمدی می

‌گذرد. می

رسند که به هم می« مرگ ارادی»بنابراین، فلسفة افلاطون و عرفان مولانا در نقطه تلاقیِ 

های سربی عقل ها و قوایی را که همانند وزنهف و فیلسوف باید تمایلات، وابستگیآن عار براساس

سو، کار عرفان و فلسفه )در مفهوم  و روح آدمی را به جانب تن دوخته است، قطع کنند. چون ازیک

شناختی ها است که روح و عقل را به حوزۀ غیرها و وزنهافلاطونی آن( از بین بردن همین علقه

گذارد تا شناسایی و درک حقایق اتفاق بیفتد و از دیگر سو، مرگ نیز آزادی رده و نمیمحدود ک

از همین قفس تمایلات جسمانی و احساسات و قوای مربوط به آن است که مانع وصول نفس به 

 اند.حقیقت

یابد که زندگی مادی، مجازِ برد و درمیمیعارف با شهود معرفتی به مفهوم حقیقی حیات پی

نیز نهفته « مُثُل افلاطونی»نما است، حال آنکه، خالی از حقیقت است. این موضوع در مفهوم قتحقی

دانند و همة حقیقت عالم را در آن ها چیز دیگری را حقیقی نمیاست: زندانیان در غار جز سایه

تواند مانع درک حقیقت است، اما شناخت درست آن می« مُثُل»بینند. در نگاه افلاطون هرچند  می

بردن به این امر است که آنچه پایة صعود باشد؛ زیرا نخستین پله در مسیر درک حقیقت، پی نردبان

 کند، تنها تصویر مبهمی از حقیقت است.در ادراک حسی همچون موجود حقیقی جلوه می

 نامه: کتاب
 دانشگاهی نشر مرکز تهران: ،الدهیه التجلیات (،1367علی. ) بن محمد عربی،ابن. 

 ترجمه و تصحیح عبدالعلی صاحبی، مشهد: آستان شرح صد کلمه(، 1375علی. )بنمیثم، میثمابن ،

 قدس رضوی.

 (.1386اکبریان، رضا، علیرضا فاضلی ،)«بررسی چیستی مرگ از دیدگاه افلاطون و ملاصدرا» ،

 .46، شماره قبسات

 ( .1380افلاطون ،)اپ سوم، تهران: کوشش محمدحسن لطفی، چ ، بهمجموعه آثار افلاطون

 خوارزمی.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            23 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               114

 تصحیح و حواشی تحسین یازیچی، تهران: العارفینمناقب(، 1362الدین احمد. )افلاکی، شمس ،

 دنیای کتاب.

 ( .1389بورمان، کارل ،)ترجمه محمدحسن لطفی، چاپ سوم، تهران: طرح نو.افلاطون، 

 ( .1386پورنامداریان، تقی ،)تهران: انتشارات علمی ، های رمزی در ادب فارسیرمز و داستان

 فرهنگی.

 ماهنامه اطلاعات حکمت و معرفت، «آگاهیاندیشی و مرگمرگ»(، 1392تن، منیژه. )پنج ،

 .92، آذر9شماره 

 ( .تفسیر و نقد و تحلیل مثنوی، دروه هشت جلدی، چاپ نهم، تهران، 1363جعفری، محمدتقی ،)

 انتشارات اسلامی.

 ترجمه سعیدی، تهران: آزادمهر.مرگ و فلسفه(، 1385سولومون. )سی جف مالپاس، روبرت ، 

 ( .1390جولیان، یانگ ،)مجموعه مقالات(، ترجمه محمد آزاده، تهران:  فلسفه و معنای زندگی(

 معاصر.

 مشـهد:  الالباب در سیر و سلوک اولی الالبابلباب(، رساله ق1418تهرانی، محمدحسین. )حسینی ،

 علامه طباطبایی.

 ( .1392داوری اردکانی، رضا ،)تهران: نقش جهان.فلسفه چیست ، 

 ( .1386درودگر، محمدجواد ،)«107-130، سال دوازدهم، قبسات، «مرگ اختیاری. 

 تهران: موسسه الصادق.ارشاد القلوبه.ق.(، 1426الحسن. )ابیبندیلمی، الحسن ، 

 تهران، علمی.سر نی(، 1368کوب، عبدالحسین. )زرین ، 

 ،تهران، اطلاعات.17، چاپ 2، جشرح جامع مثنوی معنوی(، 1386کریم. ) زمانی ، 

 ( . 1378ـــــــــــــــ ،)تهران، اطلاعات.6، چاپ 1، جشرح جامع مثنوی معنوی ، 

 ( .1372سبزواری، ملاهادی ،)تحقیق نجفقلی حبیبی، تهران: دانشگاه تهران.شرح الاسماء ، 

  ،تصحیح نجفقلی حبیبی، تهران، انجمن از شیخ اشراق سه رساله، 1356سهروردی، شهاب الدین ،

 فلسفه ایران.

 تهران، سخن.مقدمه و تصحیح غزلیات شمس(، 1387کدکنی، محمدرضا. )شفیعی ، 

 محمدعلی موحد، تهران: مقالات شمس تبریزی(، 1385محمد. ) الدینشمس تبریزی، شمس ،

 خوارزمی.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            24 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


 115                                             مرگ اختیاری و تفاوت آن در نگرش عرفانی مولانا و اندیشه فلسفی افلاطون 
 

 ( .1390صادقی، مجید ،)«بهار و 25، سال هشتم، شماره پژوهی دینیانسان، «انسان و تولد معنوی ،

 .90تابستان 

 ( .1384صنعتی، محمد ،)«بهار و 26و  27، شماره ارغنون، «درآمدی به مرگ در اندیشة غرب ،

 .1-64، ص84تابستان

 ( .1370عفیفی، ابوالعلاء ،)الزهرا.، چاپ دوم، تهرانشرح فصوص الحکم : 

 ( .1376کاشانی، عبدالرزاق ،)بابا سعیدی، تهران: حوزه  کوشش گل ، بهاصطلاحات الصوفیه

 هنری.

 ( .1375گاتری، دبیلیوکی.سی ،)ترجمه حسن فتحی، تهران: فلاسفه یونان از ارسطو تا طالس ،

 فکر روز.

 ( ..1377ـــــــــــــــــــــــ ،)فکر روز. ، ترجمه حسن فتحی، تهران:تاریخ فلسفه 

 ( .1384گادامر، گئورگ ،)الله فولادوند، چاپ دوم، تهران: هرمس.، ترجمه عزتآغاز فلسفه 

 .قرآن کریم 

 ( .1382گواردینی، رومانو ،)ترجمه محمدحسن لطفی، تهران، طرح نومرگ سقراط ، 

 ( .1382قیصری، داود ،)زاده آملی، قم: بوستان کتاب.، تحقیق حسنشرح فصوص الحکم 

 ( .1387مظاهری سیف، حمیدرضا ،)قم: پژوهشگاه های نوظهور شناسی انتقادی عرفان جریان ،

 علوم و فرهنگ اسلامی.

  /الاسفار الأربعه )الحکمـه المتعالیـه فـی    (، م1981صدرالدین شیرازی، محمدبن ابراهیم. )ملاصدرا
 ، چاپ سوم، بیروت، دار احیاء التراث العربی.الأسفار القطیه الأربعه

 العربی داراحیاءالتراث: بیروت. فلسفی رسائل مجموعه(. ق1422. )ــــــــــــــــــــــــــــــ ــ. 

 ( . 1387ـــــــــــــــــــــــــــــ ،)تصحیح سید جلال آشتیانی، قم، بوستان کتاب.المبدأ و المعاد ، 

 دوم، تهران: پژوهش.، تصحیح نیکلسون، چاپ مثنوی معنوی(، 1374محمد. ) الدین مولوی، جلال 

 ( ..1385ــــــــــــــــــــــــــ ،)بر اساس نسخه فروزانفر، چاپ دوم، تهران: فردوس. فیه مافیه ، 

 ( ..1388ــــــــــــــــــــــــــ ،)تصحیح فروزانفر، چاپ پنجم، تهران: طلایه.کلیات شمس ، 

 ( ..1387ــــــــــــــــــــــــــ ،)و تصحیح شفیعی کدکنی، تهران: سخن. ، مقدمهغزلیات شمس 

 ( .1388مهرنیا، حسن ،)تهران: انتشارات نصایح.گادامر و نخستین فیلسوفان یونان ، 

 کبیر.، چاپ پنجم، تهران: امیرالابرارةالاسرار و عدکشف(، 1377محمد. )بنمیبدی، احمد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            25 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html


‌                                  بیستمهم/ شماره دپژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال                                                                               116

 ترجمه محمدرضا برزگر؛ راز گلشن شرح فی الاعجاز مفاتیح (،1388) الدین. شمس لاهیجی؛ 

 .زوار تهران: عفت کرباسی، خالقی و

 البلاغه.نهج 

 ( .1376ورنر، یگر ،)ترجمة محمدحسن لطفی، تهران: خوارزمی.پایدیا ، 

 ( .1357یاسپرس، کارل ،)ترجمة محمدحسن لطفی، تهران: خوارزمی.افلاطون ، 

 ( .1390یانگ، جولیان ،)دگی )محموعه مقالات(افلاطون و جهان حقیقی، فلسفه و معنای زن ،

 ترجمه محمد آزاده، تهران: نشر نگاه معاصر.

 ( .1391یثربی، سید یحیی ،)« سال فصلنامه عرفان اسلامی، «الطیرمنطقبازتاب مرگ ارادی در ،

  .91، پاییز 33نهم، شماره 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            26 / 26

https://erfanmag.ir/article-1-965-fa.html
http://www.tcpdf.org

