
Pazhuheshnameh Irfan 

N.29, autumn & winter (2023 - 2024) 

Pages: 197- 226 

Abu Abdullah Mohammad Ibn Khafif the link between the 

 Iraq school of mysticism and the Shiraz school of mysticism 

Fatemeh Toobaie1 /Mohammad Yusof Nayyeri2 

Abstract: Abu Abdullah Mohammad Ibn Khafif stands out as an 

influential Sufi in Shiraz, following the path of Sufism. Despite his 

widespread mention in biographical books, his mystical approach has 

not received thorough examination and acknowledgment. This 

misconception arises from viewing his worldview as a reflection of the 

Iraqi school, particularly influenced by Junaid, considering him an 

envoy for transmitting Iraqi mystical ideas to Fars. This research 

clarifies that Sheikh Kabir's thoughts indeed bear traces of teachings 

from Iraqi Sufis, but some of his definitions, opinions, and decisions 

deviate from the mystical perspective of the Baghdad school, revealing 

his true stance. Points of departure from the Baghdad school include 

embracing the worldviews of Hallaj and Rouim, accepting Sama, 

prioritizing poverty over wealth and choosing work over begging, 

rejecting God's observation and arrogance towards Him, and ultimately 

embracing divine love. If we acknowledge that Ibn Khafif's worldview 

does not mirror the Baghdad school of mysticism, then these key 

elements in his perspective mark the genesis of the Shiraz school of 

mysticism: "Moderation in attitude and personality," "preparation for 

the entry of love," and "making text interpretable." Essentially, Sheikh 

Kabir's significance lies in bridging the Sufis of the classical Baghdad 

period with the later Sufis of the Shiraz school, positioning Ibn Khafif 

as the link between the Iraqi and Shiraz schools. 

Keywords: Abu Abdullah Muhammad Ibn Khafif, Junaid Baghdadi, 

The Connection Circle, Baghdad School of Sufism, Shiraz School of 

Sufism   
 

 
1. p.h.d. graguated in persian language and literature. shiraz university (corespondent 

author) e-mail: toobaieshima@yahoo.com 
2.  professor. department of persian language and literature. shiraz university 

email: m.nayyeri110@yahoo.com 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             1 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        198

 197 -226صفحات، 1402ونهم، پاییز و زمستان شماره بیست پانزدهم، دوفصلنامه علمی، سالپژوهشنامه عرفان، 
 

 شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛

 اتصال مکتب عرفان عراق به مکتب عرفان شیراز ةحلق
 **محمدیوسف نیری /فاطمه طوبایی

سازِ شهر شیراز در مسیر خفیف یکی از مشایخ جریان بدالله محمّدبنعابو :چکیده

تحول تصوف است. نام وی در کتُبُ تراجم بسیار شنیده شده، اما نگرش عرفانی او 

بینی وی را و شناخته نشده است و همین امر سبب شده تا جهان بررسیدرستی به

خصوص جنید تصور کنند و او را سفیری برای انتقال انعکاسی از مکتب عراق و به

 یهای عرفانی عراق به فارس بدانند. در این پژوهش با تفحص و غور در آرااندیشه

شیخ کبیر روشن گردید که ردپای تعالیم مشایخ عراق در جهانِ اندیشگانی وی دیده 

اما تعاریف، نظرات و تصمیماتی ناهماهنگ با نگرش عرفانی مکتب بغداد  ،شودمی

 کنند. هستند که خط مشی حقیقی او را مشخص می

گیرد، مکتب عرفان بغداد قرار نمی خفیف زیرمجموعهبینی ابناگر بپذیریم که جهان 

»اعتدال در نگرش و منش«، »تمهیدگری برای ورود عشق « و »وسعت میدان تأویل«، 

هایی در نگرش شیخ کبیر هستند که آغاز مکتب عرفان شیراز را نوید کلید واژه

کلاسیک  دهند. درواقع اهمیت شیخ کبیر در پیوندی است که میان صوفیان دورهمی

توان خفیف را میکند. ابنعرفان بغداد و صوفیان متاخر مکتب عرفان شیراز برقرار می

 اتصال مکتب عرفان عراق به مکتب عرفان شیراز دانست.  حلقه

اتصال، مکتب عرفان  ابوعبدالله محمدبن خفیف، جنید بغدادی، حلقه :هاواژهکلید

 بغداد، مکتب عرفان شیراز

  

 
  نویسنده مسئول( شیرازدانشگاه  یفارس اتیزبان و ادب یآموخته  دکتردانش(              

 toobaieshima@yahoo.comt رایانامه:

 m.nayyeri110@yahoo.comرایانامه:                      رازی. دانشگاه شیفارس اتیادبتمام. بخش زبان و  استاد **

 21/1/1401؛ پذیرش مقاله: 17/11/1400مقاله علمی پژوهشی است. دریافت مقاله: 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             2 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 199 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

 :مقدمه
سوم و چهارم بود. وی  ةترین مشایخ فارس در سدخفیف، از بزرگشیخ کبیر ابوعبدالله محمدبن 

در زادگاه خود اثری عظیم برجای نهاد و مریدان فراوانی گرد خود جمع کرد. رجوع اهل طریقت 

تنها اهل بودند. نه در آن زمان به وی بود و او را شیخ الاسلام و سلطان تصوف زمان لقب داده

داشتند و درباریان نیز او را عزیز و گرامی می انتصوف، بلکه طبقات مختلف اجتماع و فقها و محدث

خفیف، جزو و دیوانیان نیز از معتقدان وی بودند. در جریان تاریخ و تحولات تصوف نام ابن

بینی شده به شناخت دقیق جهانهای انجامها بسیار شنیده شده اما در پژوهشترین چهرهشاخص

 عرفانی او کمتر اهمیت داده شده است. 

شدیدی نشان داد و جذب مسیر تصوف شد  ةکودکی به زهد و ریاضت علاقشیخ کبیر از همان 

نخستین  بینی کرد.ای درخشان را برایش پیشیحیی آیندهو اولین مرشد وی یعنی ابوالعباس احمدبن 

)جامی، استادان او در شیراز مومل جصّاص، جعفر حذّا، ابوبکر محمد عتایدی و ابوبکر شعرانی بودند 

خفیف راه سفر در پیش گرفت و برای چندمین مرتبه به حج پس از گذشت چندی ابن .(240: 1370

رفت. این صوفی جوان پس از این تاریخ سفری نیز به بغداد رفت و در آنجا با بزرگانی چون رویم 

نفحات و  المعارفعوارفو جریری، جانشین جنید، ملاقات کرد اما بنابر روایات موجود در 
 الاولیاء ةتذکرموفق به دیدار با جنید بغدادی نشد؛ هرچند در برخی از منابع چون  احتمالاً 1الانس

چنین نقل شده است که وی از رویم  شیرازنامهملاقات جنید و ابوعبدالله پذیرفته شده است. در 

  (.165: 1350)زرکوب، که جریری بر وی خرقه پوشانده است خرقه گرفته است و در شدالازار آمده 

ثیر نظریات او قرار داشتند، أای تحت تگونهجنید بودند یا به ةاین دیدارها با مشایخی که پرورش یافت

فکری او را تشکیل داد. همین  ةخفیف بسیار تأثیر گذاشت و شاید بتوان گفت شاکلبر ابن

-تأثیرپذیری از مکتب عرفان عراق سبب شده است تا پژوهشگران هنگام تحلیل نگرش عرفانی ابن

خصوص جنید تصور بینی وی را انعکاسی از مکتب عراق و بهانگاری جهانخفیف با قدری ساده

 های عرفانی عراق به فارس بدانند.کنند و او را سفیری برای انتقال اندیشه

توان تعاریف، نظرات و تصمیماتی را یافت که هماهنگ با شیخ کبیر می یبا مداقّه در آرا 

هایی برای جدایی و که این نقاط افتراق را باید گامطورینگرش عرفانی مشایخ عراق نیستند، به

شود که آیا انفکاک از این مکتب محسوب کرد. با جدایی از مکتب عراق این پرسش ایجاد می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             3 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        200

توان در مکتبی دیگر تحت عنوان مکتب عرفان شیراز گنجاند و ظهور او خفیف را میبینی ابنجهان

 ای دانست از طلوع یک مکتب جدید؟را بارقه

کوشد پس از معرفی مختصر مکتب عرفان عراق، پژوهشگر در این مجال اندک نوشتاری می

هایی که به ها و سیرتمانده از وی و تذکرهخفیف را از میان آثار باقیابتدا آرا عرفانی ابن

های فکری شیخ کبیر با سوییاند، استخراج کند و پس از آن به همخفیف و عقاید او پرداختهابن

خصوص جنید بپردازد. درنهایت نیز نقاط افتراق و انفکاک وی از مکتب عرفان مشایخ بغداد و به

عراق را توضیح دهد و فرضیة ظهور مکتبی جدید تحت عنوان مکتب عرفان شیراز را مطرح و در 

 های هندسة عرفانی آن در نگرش شیخ کبیر بحث کند. باب ویژگی

 :پژوهش پیشینه

و شرق شناسانی چون فریتز مایر، ماسینیون و  2گران جدید ایرانیهای اندکی که پژوهشدر پژوهش

گسترده و جامع شیمل بر  ةاند و حتی در مقدمدادهخفیف انجام هلموت ریتر پیش از این در باب ابن

شود، تصویر شیخی تصویری که از شیخ کبیر ارائه می (،1363)دیلمی، خفیف تصحیح سیرت ابن

خصوص مشایخ عراق و به ةمدار و گریزان از ذوق و شور عرفانی است که سرسپردزاهد و شریعت

بندی او تر از مشایخ عراق دارد و پایجامه و عبوس که گاه نظراتی افراطیجنید است. پیری خشن

است که بعضی او را پیرو مکتب  ایاندازهبه اصول و فروع دین و احکام ریز و درشت شریعت تا به

 اند.  ظاهریه دانسته

بینی شیخ کبیر و شکلی گذرا به تفاوت جهانژان کلود واده احتمالاً نخستین کسی است که به

خفیف در پذیرش عقاید جنید مردد است. بنابر نظر وی، کند و معتقد است ابنجنید اشاره می

 ةاحاط ةاول، دور ةتوان تقسیم کرد: دوردرپی میخفیف را به دو بخش پیزندگی و تفکرات ابن

نهایت شیفته علمی و فقهی وی بر مشکلات حیات صوفیانه در فارس بود که زاهدان فارس را بی

خفیف برای توان گفت ابنتأثیر از جنید و مکتب عراق است که البته می ةدوم، دور ةکرده بود. دور

وکاست تعلیمات جنید مردد بود و تعالیم اولین استاد بغدادی خویش رویم و استادان کمپذیرش بی

 . (74: 1387)واده، یافت تر میشیراز را گاه متفاوت و پذیرفتنی

خفیف در باب ای کوتاه به اختلاف نظر جنید و ابنخود اشاره سید مسعود رضوی نیز در مقاله

خفیف کند و این پذیرش را نقطه عطفی در زندگی و نگرش عرفانی ابنحلاج و پذیرش وی می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             4 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 201 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

وجو کرد؛ اما درنهایت او نیز هنگام توصیف داند که نتایج آن را باید در شاگرد او دیلمی جستمی

  .(66 :1393رضوی، دهد )گران ارائه میشیخ کبیر، تصویری مشابه با تصویر دیگر پژوهش

 ردازش تحلیلی موضوع.  پ1

 ختصری در باب مکتب عرفان بغداد و اصول فکری آن. م 1.  1

 دایش و تکوین. پی1. 1 .1

برد خویش از »خراسانیان« و »عراقیان« به عنوان دو مکتب تصوف نام می بار قشیری در رسالهاولین

عنوان »مکتب بغداد یا عراق« در ابتدا صرفاً به جهت مکان جغرافیایی این صوفیان  .(295: 1391)قشیری،

اما در اصول و عقاید این دو نحله  ،شده استو در مقابل صوفیان ساکن خراسان بر آنان اطلاق می

 خورد. چشم میهای فراوانی بهتفاوت نیز

گذاری شد. مکتب عرفانی بغداد در اواخر قرن سوم توسط برخی از صوفیان ساکن آن شهر پایه

واقعی این مکتب را جنید  ةنخستین شخصیت این مکتب ابومحفوظ معروف کرخی است اما نمایند

اند. اصول فکری این مکتب توسط سری سقطی به جنید بغدادی منتقل شده است. بغدادی دانسته

این مکتب در قرن سوم به کمک تعلیمات جنید انسجام کافی یافت و پس از او توسط مریدانش 

اندک رو به افول نهاد، به ادامه و گسترش پیدا کرد. پس از وفات جنید، تصوف بغداد اندک

چهارم و پنجم به اجبار به خراسان مهاجرت کردند  ةای که برخی از پیروان این مکتب در سدگونه

ساز گسترش مکتب بغداد در این سرزمین شدند. نخستین دلیل افول مکتب عراق، شرایط و زمینه

های پایانی قرن سوم و در سراسر قرن چهارم رنگ آرامش به سیاسی بود. بغداد در سال -اجتماعی

خود ندید و پیوسته منازعات مدعیان خلافت و نزاع میان پیروان مذاهب و نیز بلایای طبیعی شهر را 

حکومت  ةثباتی کرده بود. در طول این صد و چند سال گرچه خلفای عباسی داعیخوش بیدست

 ةکردند. دلیل دوم خود دربردارندبویه بودند که حکومت میداشتند، این ترکان و حمدانیان و آل

سه مسئله است: اول مرگ مشایخ بزرگ بغداد بود که سبب تهی شدن این شهر از مشایخ بزرگ 

صوفیانی چون حلاج و شبلی و طرد حلاج ازسوی استادش جنید بود  باکیتصوف گردید؛ دوم بی

متصوفه بیمناک گردد و محنت فراوان  یکه سبب شد تا دستگاه خلافت عباسی نسبت به آرا

سوم ظهور مخالفانی  ؛وجود آیدگیر صوفیان شود و درنهایت نوعی دودستگی بین متصوفه بهگریبان

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             5 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        202

یزدانیار ارُموی و محمد باهلی معروف به غلام خلیل بود که با طریق صوفیان جمله ابنزسرسخت ا

: 1399)سوری، دادند کردند و آنان را مورد طعن و سرزنش قرار میبغداد ازجمله جنید مخالفت می

156-155). 

جمیع این عوامل سبب شد تا مریدان و شاگردان جنید، میراث تصوف بغداد را به خراسان 

زبانی چون هجویری، دقاّق، ابوسعید ابوالخیر و خواجه کنند. با تعالیم این عده، صوفیان فارسیمنقل

عبدالله انصاری ظهور کردند و برخی از آنان دست به تألیفاتی زدند که با این آثار بسیاری از اصول 

 اساسی مکتب بغداد مدون شد. 

اصول و مبانی فکری. 2. 1. 1  

بار در قرن سوم و در مکتب بغداد مطرح بسیاری از مباحث عرفان و تصوف اسلامی برای اولین

اما در این میان نقش  ،عارفان این دوره در پیدایش این مباحث جدید نقش دارند ةشود. هممی

های تصوف در قرن سوم است؛ در گیرتر است. جنید بغدادی یکی از ستونها چشمبعضی از آن

کردن تصوف و تعریف و تشریح اصطلاحات آن بیش از دیگران تأثیر دارد و بسیاری کسان نهادینه

او چنان حائز اهمیت است  یاند. آراارشادات او بنا نهاده ةمبانی نظری و سلوک عملی خود را بر پای

شود؛ از این جهت تعاریف او در ها تعریف میکه مبانی و اصول فکری مکتب بغداد برمبنای آن

مند باب مفاهیم مختلف بسیار مهم است. بسیاری بر این باورند که جنید تصوف را به صورت روش

 اند:روست که او را استاد متصوفه و سر این طایفه خواندهسامان داد و ازاین
که این علم را ترتیب  بود جنید سر این طایفه بود و همه بدو نسبت کنند و اول کسی

نهاد و بسط کرد و کتب ساخت در این باب و اول کسی که بر منبر آشکارا از این 
 .(459: 1362)خواجه عبدالله انصاری،سخن گفت 

اما او با  ،از او چندان رشدی نداشته است و بیشتر به زهد نزدیک است پیش ةمباحث صوفیان

بخشد که آنچه از طریق های خود بسیاری از مباحث عرفانی را چنان عمق و غنا میبینینکته

رسد، تفاوتی آشکار دارد و این تفاوت و استادانش به او رسیده است با آنچه از او به شاگردانش می

 تحول شگرف صرفاً مدیون کیاست و دقت و تعمّق او در وادی مفاهیم عرفانی است

دست آمده است در حدود چهل مبحث عرفانی است. در باب برخی از سخنانی که از جنید به 

دهد که جنید به آن این مباحث سخنان بیشتری از وی نقل شده است و همین مطلب نشان می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             6 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 203 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

ها اصول و توان به کمک آنمباحث توجه بیشتری داشته و بیشتر حائز اهمیت هستند و درواقع می

د از: عمل به شریعت، توحید، انمبانی فکری مکتب بغداد را استخراج کرد. آن مباحث عبارت

 .(74: 1387)رضایی، تعریف تصوف و صوفی، محبت، علم و معرفت، سماع، توکل و صحو 

مندی است که در سلوک روش ةنقش محوری جنید در مکتب عرفان عراق به دلیل شیو

خویش برگزید. پیروی و تبعیتی که از قرآن و سنت داشت و سخنانی که اصولی و سنجیده بر زبان 

اند. که هرگز شطحیاتی از او روایت نکردهنحویآورد، به او شخصیتی قابل اعتماد بخشیده بود بهمی

نباشد.  )ص(ای از قرآن یا حدیثی از رسولاش آیهتوان یافت که پشتوانهکمتر سخنی از جنید را می

بیشترین توجه او برای اخذ مفاهیم عرفانی، معطوف به  )ص(پس از قرآن و احادیث پیامبر

بردن  کارهای موجود، در بهوی به دلیل حساسیت(. 15: 1387رضایی، )است  )ع(امیرالمؤمنین علی

کرد و بیشترین معنی را در کمترین لفظ کنایات و لطایف و الفاظ بسیار دقیق و باریک عمل می

 ها برای ناآشنایان راه سلوک تقریباً ناممکن باشد.که فهم آنایگونهگنجاند بهمی

شناساند، آن ترین سخنی از او که شکل و محتوای تصوف را تا حدود زیادی بازمیشاید مهم

 کند: از وی نقل میالاولیاء  ةتذکر باشد که عطار در

و گفت: تصوف نعتی است که اقامت بنده در آن است. گفتند: نعت حق است یا نعت 
 .(453: 1394)عطار، خلق؟ گفت: حقیقتش نعت حق است و رسمش نعت خلق 

موجز اما درخشان  ةداند و همین اشارجنید حقیقت تصوف را از شکل آن جدا می ،اساسبراین

داند و باطنی. ظاهرش دهد. او تصوف را دارای ظاهری میبنیاد تصوف مورد قبول وی را شکل می

آید اما دست میاز آن بنده است و از طریق گرسنگی و ترک دنیا و دست برداشتن از آرزوها به

 باطن تصوف از آن خداست. یعنی: 

شود که بنده از صفات خویش فانی گردد و فنای حقیقت تصوف آنگاه آشکار می
صفت بنده به بقای صفت حق است و این چنین تصوف صفتی است از آن حق 

 .(41: 1380)هجویری، 

نمایی را بازنموده وی در خلال همین تعریف کوتاه، مرز میان تحققّ و ترسمّ و عرفان و عرفان

 است. 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             7 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        204

بسیار دارد.  ةای است که با نظرگاه شاگرد مشهورش حلاج فاصلگونهنگرش توحیدی جنید به

باید از ایجاد تناظر منطقی بین فنا و بقا پرهیز کند که میوی تمام همتش را بر این نکته متمرکز می

کند: توحید خواهد مراتب توحید را برشمرد، آن را به چهار مرحله تقسیم میکرد. وی آنگاه که می

سوم توحید، فنا است که سالک در جهت رسیدن به  ةعلمی؛ توحید افعالی؛ فنا و وحدت شهود. مرتب

یابد. از حق از خود و صفات خود خالی شده و سراسر وجود خویش را سرشار از صفات حق می

دیدگاه جنید فنا حاصل محبت است: »محبت درست نیاید میان دو تن تا یکی دیگری را نگوید ای 

نهایت این مسیر نیز وحدت شهود است. در این مقام سالک با حفظ هویت  .(455: 1394)عطار، من« 

بیند. با توجه به صورت یک کل واحد و حقیقت واحد میمخلوقات را به ةخویش، خود و هم

ماند که خود آخرین مرحله را تجربه کرده است: وی پس از روایات منقول از جنید شکی نمی

 کند:گونه بیان میآن این ةکند، مشاهده را به عنوان نتیجاینکه فنای انسان را دربرابر خداوند ذکر می

»تا آخر بنده اندرین محل چون اول او شود و چنان گردد که از اول بوده است پیش از آنکه بوده 

  (.42: 1380)هجویری، : »قیل لجنید ما النهایه؟ قال: الرجّوع الی البدایه«  است«

مشهور است که جنید از عارفان اهل صحو است و برخلاف سکریان که در حال خویش پنهان 

پذیرند، جنیدیان دربرابر افعال خود و هر شوند و مسئولیتی را دربرابر اعمال و اقوال خویش نمیمی

اند که هوشیاری اساس اندیشه و عمل آنان است. دهند، مسئول هستند و پذیرفتهنظری که ارائه می

مهمی که در این بین مطرح است، بازتعریف مفهوم صحو توسط جنید است. وی برخلاف  ةاما نکت

ای بلکه مرحله ،داندمشایخ پیش از خود، صحو را بازگشتن از حالت سکر به حالت طبیعی نمی

واردی قوی در شخص  ةداند. بنابر نظر وی، سکر غیبتی است که به واسطبالاتر و برتر از آن می

زمان و یکسان باشد. اما شود، همتواند با آنچه فنای سالک گفته میشود و اصطلاحاً میایجاد می

 ةای از وحدت شهود است که بالاتر از سکر و فنا قرار دارد و بقای بنده است به وسیلصحو مرحله

حق: »صحو عبارت است از صحت حال بنده با حق و فراتر از صفت بنده و اکتساب خلق است« 

صحو مورد نظر جنید با صحوی  .نخست :شوداز این تعریف آشکار می دو نکته .(456: 1394)عطار،

برخلاف باور متداول در باب  .دوم ؛کند متفاوت استکه بایزید و مکتب خراسان تعریف می

باید در خاطر  .(347: 1389)میرباقری فرد، بیند صحو، جنید آن را فراتر از اختیار و اکتساب بنده می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             8 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 205 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

ترین هدف اصحاب صحو از تأکید بر این موضوع، حفظ اصول شریعت و پرهیز از داشت که مهم

 انحراف و تباهی است.

دانست و برای برخی از مردم گناه تلقی توان گفت جنید آن را مباح نمیدر باب سماع می

آید که جریری را گفت اندر حال ابتدای توبه وی، که اگر سلامت دین کرد: »از جنید میمی

خواهی و رعایت توبه کنی، اندر سماع صوفیان که کنند منکر مشو و خود را اهل آن مدان تا 

کار مکن« به »مردمان را بزه .(537: 1380)هجویری، کار مکن« جوانی، و چون پیر شوی مردمان را بزه

ها را در گناه انداخته این معنی است که اگر کسی مردم را به سماع وادارد یا آن را مباح کند، آن

اما مانع  ،داشته استکرده و شاگردانش را نیز از انجام آن بازگاه سماع نمیاست. خود جنید نیز هیچ

شده است. قشیری نقل کرده است که مریدی هنگام شنیدن کلام جنید از سماع دیگر صوفیان نمی

که مرید از شدت اضطراب و کند تاجاییشدت او را از این کار نهی میکشید اما جنید بهفریاد می

در روایتی دیگر  .(611: 1391)قشیری،دهد غلیان احساسات و البته ممانعت جنید از سماع، جان می

کند که در مجلس سماعی با حضور جنید و نوری و دیگر صوفیان، خواجه عبدالله انصاری نقل می

کند و جنید از سماع امتناع کرده و در پاسخ این نوری در حال سماع جنید را نیز به سماع دعوت می

بینی،پنداری  ها را»و کوه«: ...هِیَ تَمُرُُّ مَرَُّ السَُّحابِوَ  تَریَ الْجِبالَ تحَسَْبهُا جامدَِةً» خواند:آیه را می

  .(88 :)نمل« روندمیابر  ند، حال آنکه به سرعتجامدکه 

اند و به جز یکی دو در مقایسه با دیگر بزرگان اهل تصوف به جنید کرامات کمتری نسبت داده

اند که دلیل این امر نیز احتمالاً عقول فراتر باشد، به وی نسبت نداده ةمورد کراماتی که از دایر

گوید: »مکر همه این است که بر آب اظهار کرامات است. وی در این باره میمخالفت وی با 

کنند. این همه مکر بود کسی را که داند. رود و همه او را در این تصدیق میرود و بر هوا میمی

: 1394)عطار،  »جنید گفت: ایمن بودن مرید از مکر، از کبایر بود و ایمن بودن واصل از مکر، کفر بود

459). 

دیگری که باید مورد توجه قرار گیرد، ارتباط محکمی است که جنید بین »خوف و رجا«  ةنکت

: گویدکند. در این باره میبه عنوان علت و »قبض و بسط« و »فنا و بقا« به عنوان معلول آن برقرار می

دارد. چون به خوفم بگیرد از خویشتنم فانی کند و دارد و رجا بر بسط همی»خوف مرا بر قبض همی

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             9 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        206

 از نظر او خوف و رجا از مراحل اولیه .(461: 1394)عطار، چون به رجا مبسوطم گرداند، مرا باز دهد« 

 وقت خویش است و بر خود مسلط. سلوک است که عارف واصل از آن گذشته است زیرا او ابن

کسب و سوال نیز جزو مباحثی است که باید به آن پرداخت. گفته شده است که جنید برای 

اما سوال کردن را دارای  ،فرستادال کردن میؤها را به ستهذیب صوفیان و مریدان خود، آن

شکستن نفس باشد. بعد از  برد که قصد و هدف از آن، درکار میای بهگونهدانست و بهشرایطی می

نیست و شبلی برای تهذیب و ریاضت، بیشتر مریدانش  سوالجنید و در دوران مریدان او سخنی از 

 فرستاد. را به سفر می

زیرا دل شخص خالص و صدیق از  ؛فقر از نظرگاه جنید خالی شدن دل از اشکال است

هرچیزی جز خدا باید خالی باشد. بنابراین فقیر در قلب خویش فقط برای خداست و آنچه انجام 

بنابر این تعریف، مراد از فقر  .(459: 1394)عطار، دهد نیز موافق خداست دهد و آنچه انجام نمیمی

 خالی بودن دل است نه خالی بودن دست و فقر مادی.  

سلوک از نظر جنید مشاهده است و کسی که لایق این وصال یا مشاهده نباشد  ةآخرین مرحل

او  .(456: 1394)عطار، وی »مشاهده غرق است و وجد، هلاک«  ةهمه احسان او گناه است. بنابر عقید

همه است و  ةداند که »وجد زنده کنندمشاهده و وجد در معنای یافتن را دو روی یک سکه می

است، با وجد و یافت او حق فانی شده ةهر که با مشاهد .(456: 1394)عطار، همه«  ةمشاهده میرانند

 رسد. شود و به بقا میزنده می

فکری او و  ةاما این مفهوم در شاکل ،دهدجنید تعاریف متفاوتی از ماهیت محبت ارائه می

چهارم سخنی در  ةگذارد، جایگاه درخور تأملی ندارد. در مکتب بغداد تا سدتصوفی که بنیان می

کاربردن این تعبیر را در باب خداوند مجاز اعلام شود و تنها جنید بهباب عشق الهی دیده نمی

قرن چهارم سخنانی البته در »رد عشق« بر زبان  بار پس از او ابوعلی دقاق درکند. برای اولینمی

داران مکتب بغداد در خراسان آورد. وی شاگرد واسطی و استاد قشیری است و از میراثمی

  .(21: 1387)رضایی، شود محسوب می

 خفیفعرفانی ابن یآرا. 2.1

چهار رکن خفیف تصوف دارای سه سطح شریعت، حقیقت و حق است. در سطح اول بنابر نظر ابن

کند را تصوف نهاد: نخست حیاتی باید حضور داشته باشند تا بتوان نام مسیری که سالک طی می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            10 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 207 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

سوم پیروی و  ؛دوم خُلق نیکو پیشه گرفتن در مواجهه با خَلق ؛ها از کدورتپاک کردن باطن دل

»از شیخ پرسیدند کی: تصوف  .چهارم دور کردن حطام دنیا از خود؛  )ص(متابعت از حضرت رسول

ها از کدورت پاک کند و خوی نیک چیست؟ گفت به زبان شریعت تصوف آن است که باطن دل

: 1363دیلمی، ) «چیز بنماید و معلوم به خود راه ندهادبه همه )ص(با خلق پیش گیرد و متابعت رسول

الله: »و اما به زبان نیازی سالک از ماسویتصوف در سطح دوم، فنای اوصاف بشری است و بی (.214

و  .حقیقت آن است کی از صفات بشری به در روند و به خالق آسمان و زمین مستغنی گردند«

ای گونهدرنهایت تصوف در سطح سوم و به زبان حق ظهور اسما و صفات الهی در سالک است به

که سالک قائم به حق گردد و بنابر حدیث قرب نوافل، خداوند گوش و چشم و زبان او گردد که 

ها بشنود و ببیند و سخن گوید. چنین شخصی را شایسته است که »صوفی« نام نهند: »و آن ةبه وسیل

به زبان حق تصوف آن است که کی صفات بشری از ایشان نیست گرداند و به صفات خودشان 

آنچه شیخ خفیف در  ،به بیان دیگر .(214: 1363)دیلمی، مزین گرداند آنگه ایشان را نام صوفی باشد« 

 باب صوفی گفته، در حقیقت تعریف »ولیّ« است. 
گشتن صفات بشری کافی نیست )= فنا( بلکه خفیف برای صوفی کامل شدن زایلاز نظر ابن

کند )سفر چهارم: فی الخلق بالحق(: »شیخ باقی شدن به بقای حق است که این مسیر را کامل می

گفت: صوفی آن باشد کی حق تعالی او را از اوصاف خود چیزی بخشد و او در میان خلق به حق 

اساس، وی صوفی کامل را در مقام بقای پس از فنا و صحو براین .(213: 1363)دیلمی، ایستاده باشد« 

  .کند و به برتری بقا بر فنا و صحو بر سکر معتقد استپس از سکر توصیف می

خفیف بر آن اتفاق نظر دارند این است لفان شرقی و غربی در باب ابنؤبسیار مهمی که م ةنکت

که وی در علوم ظاهر و باطن به یک اندازه کوشیده و در هر دو سرآمد عصر خویش گشته است. 

اند. در علم کلام نیز شمار آوردهکرده و او را از فقهای این مذهب بهوی در فقه از شافعی پیروی می

که گفته شد از شاگردان ابوالحسن اشعری بوده است. بنابر اعتقاد وی سخن صوفی هرگز چنان

اند و متصوفه گفته ةگوید کی: هر اشارتی و رمزی کی این طایفمخالف شریعت نیست: »شیخ می

اند، من آن را از شریعت به در آوردم یعنی سخن این طایفه هرگز خلاف شریعت نباشد« کرده

دارد متابعت از شرع است: »شیخ و آنچه تصوف را به دور از آسیب نگاه می .(35: 1363)دیلمی، 

داند و هر زاهدی کی درخت زهد را آبش از علم همیشه گفتی کی: قیمت هرکی آن است کی می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            11 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        208

ندهد زود باشد کی محو شد و هر عارفی کی معرفت خود را به شریعت راست نکند و به شریعت 

خفیف هنگام وصیت بر همین اساس ابن .(35: 1363)دیلمی، معرفت گردد« مقابله نکند عن قریب بی

 کردن به شاگردانش، آنان را به متابعت کردن از پنج تن دعوت کرد:

ی مشایخ به پنج کس اقتدا کنید: حارث محاسبی و گوید کی: از جملهشیخ کبیر می
ابوالقاسم جنید و ابومحمد رویم و ابوالعباس عطا و عمروبن عثمان. از بهر آنکه ایشان 

بودند میان علم و حقیقت و دیگر مشایخ ارباب حال بودند و صاحب  جمع کرده
 گاهی از ایشان سخنی چند صادر شدهمقامات و مکاشفات و در هنگام استغراق گاه

آمدند از آن سخنان توبت است کی به میزان شرع راست نیست. چون باز خود می
  .(37: 1363)دیلمی، دیدند گردیدند و استغفار واجب میکردند و باز میمی

خفیف بوده است. اولین کتابی موضوع فقر و غنا و برتری یکی بر دیگری، بسیار مورد توجه ابن

»شرف الفقراء که شیخ کبیر در جوانی به تألیف آن پرداخت و موجب ستایش استادان شد، کتاب 
در شش باب تنظیم شده است  شرف الفقراء .(21: 1363)دیلمی، بود  المحققین علی الاغنیاء المنفقین«

 ةدر رسالدهد. که اثبات برتری فقر بر غنا و تفضیل فقیر بر متمکن محور اصلی آن را تشکیل می

کند و تحقق آن را نیز وی »زهد« را گام نخستین تصوف معرفی می «فضل التصوف علی المذاهب»

در باب برتری و ترجیح فقر بر غنا و رها کردن دنیا داد  دوبارهداند و بر فقر میدر گرو زندگی مبتنی

رود و آنان را مصداق فقر آنگاه به سراغ اهل صفه می .(58-59: 1377خفیف، )ابنسخن می دهد 

کند و آیاتی که در شأن آنان آمده است را دلیلی بر معرفی می )ص(حقیقی و تصوف در عصر پیامبر

داند و داند. وی تصوف حقیقی را معادل فقر میمی )ص(جایگاه والای آنان در نزد خداوند و پیامبر

اند که فقر و زهد کسانی اُنس با خدا و قدرت تکلم با او را داشتهمعتقد است حتی در میان انبیا تنها 

عطا دارد و خفیف در بغداد نیز دیداری با ابنابن .(68: 1377خفیف، ابنروش زیست آنان بوده است )

بر برتری عطا مبنیشهریان خود نظر ابنر همبیشتکند. وی همچون فقر و غنا مباحثه می ةبا وی دربار

و معتقد است فقیر بی  (18: 1363)شیمل، فشارد کند و بر برتری فقر بر غنا پای میغنا بر فقر را رد می

 .(92: 1363)دیلمی، بازخواست و مواخذه وارد بهشت خواهد شد 

قراری در طلب، خفیف هشیاری و صحو برتر از مستی است و سکر و بیبنابر اعتقاد ابن

و اند: »و هشیار و ساکن شده که عارفان واصل از این مستی گذشتهمخصوص مریدان است درحالی

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            12 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 209 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

السکر للمریدین حق و للعارفین باطل و غلبات الحق علی سایر الخلق جایز و الاحوال للمتوسطین و 

المقامات للعارفین و الشده للمریدین و الصحو افضل من السکر و الاماد افضل من الاصطلام« 
 .(304: 1363)دیلمی، 

حال، حتی در است و درهمه شطح گفتن عبور کرده ةدر نظر شیخ کبیر عارف کامل از مرحل

تر یافت نشود و زمان استغراق، بر خویشتن مسلط است. این تسلط ممکن است در سطوح پایین

گونه بر زبان آورد. این سخنان تا هنگامی که با اصل توحید مغایرت نداشته سالک سخنانی شطح

 اند.باشند، قابل پذیرش
آید که مجالس سماع در هایی که دیلمی در کتاب سیرت مطرح کرده، چنین برمیاز روایت

اند و سماع را به عنوان یکی از مناسک کردهشیراز مرسوم بوده است و مشایخ از آن استقبال می

 تصوف پذیرفته بودند:

ای نشست و یحیی در صفهشیخ گفت کی: جماعت مریدان سماعی بساختند و احمدبن
ای نشست. هر یکی با مریدان خود. چون قوال در غنا آمد احمد ابوبکر زید در صفه

: 1363)دیلمی، که عادت صوفیان باشد پیرامن خود گردید یحیی برخاست و چنان

130).  

که ابوبکر شعرانی که در شهر ایگونهگویا در پذیرش و رواج آن قدری افراط نیز بوده است به

شود، شیراز را به سبب این مکتب عرفان عراق محسوب می ةزیسته و پرورش یافتاصطخر می

: 1363)دیلمی، داند خواند و حتی اقامت و طعام خوردن در آن را جایز نمیویژگی شهر خوارج می

سماع را برای مریدان  ةداند و اجازخفیف سماع را فقط برای عارفان کامل مجاز میاما ابن .(132

زیرا  ؛تر استکند و معتقد است سماع جزو مناسکی است که ترک آن برای همه شایستهصادر نمی

»و السماع للعارفین جایز و للمریدین باطل و لیس هو بحال و های آن بیش از منافعش است: آسیب

و سماع عارفان را بود و اما مریدان را  ؛لاقربه و ترکه اولی علی الجمله لکثره آفاته و عظم فتنته

تر نشاید و باطل است و سماع نه حال است و نه قربت که موجب ثواب گردد و ترک آن فاضل

 .(306: 1363)دیلمی، بزرگ دارد  ةکس از جهت آنکه آفات در وی بسیار است و فتناست بر همه

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            13 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        210

خفیف در شیراز شدیداً مردود حقیقی خداوند در این جهان ازسوی استادان ابن ةامکان مشاهد

پیرو نظر استادان خویش است: »رؤیت و دیدن  خفیف نیز در این مسئله. ابن3دانسته شده است

 .(303: 1363)دیلمی، خداوند در دنیا محال است« 

تواند و نباید موجب گستاخی و بنابر اعتقاد شیخ، اُنس با حق و مشاهدات و مکاشفات نمی

 ای ندارد: ثمرهپروایی گردد. این مؤانست برای عارف کامل جز وقار و مهابت و خشوع بی
گفت کرد و این لفظ میتعالی مناجات میعبدالرحیم گوید کی شیخ روزی با حق

یعنی کی خنک آن کسی را کی انس او  ؛طوبی لمن لم یزده انسه بک الا وقاراکی: 

 .(27: 1363)دیلمی،  به حق نیفزاید مگر آهستگی و عظمت

خفیف، توکل کافی دانستن خداوند و تدبیر او در زندگی است و رفع بدگمانی بنابر اعتقاد ابن

اما  .(273: 1363)دیلمی،  التوکل الاکتفاء بضمانه و اسقاط التهمه عن قضائه«ی قضا و قدر او: »درباره

ای برای تنبلی قرار دهد. صوفی حقیقی کسی است نمایان توکل را بهانهصوفی نباید همانند صوفی

تر از سوال و درخواست از مردم زیرا کسب حلال بسیار پسندیده ؛که به دنبال کسب حلال برود

لا یکون معوله -و هو اولی الاشیاء فی زمانه و ما ظهر من الفساد فی اوانه-»و لیحذر المریداست: 

  .(32: 1363خفیف، )ابن علی ادعاء التوکل علی صفه اهل زمانه و ان یدعی ان ماکله من الغیب«

دست نویسان بهنامهاگر در باب موضوع »محبت الهی« به اطلاعاتی که دیلمی و دیگر زندگی

فرسا های طاقتبینیم که با ریاضتخفیف زاهدی بزرگ میاند اتّکا کنیم، در وجود ابنداده

هایی نیز کسب کرده است و در درصدد تربیت نفس از مسیر شریعت است و در این راه موفقیت

عشق عارفانه از خود  ةنظری ةخفیف احتمالاً در اشاعنگاه اول ممکن است چنین به نظر برسد که ابن

»کتاب الودُّ و « و ه»کتاب المُحبهای شیخ در این باره یعنی است. متأسفانه کتاب دادهن یاری نشان
، در کتاب خفیفسیرت ابناما دیلمی، مؤلف کتاب  .(7: 1363، دیلمی)اند رفتهنیز هر دو از بین  الاُلفه«

هایی از آثار مزبور که در باب چیستی عشق و محبت تصنیف کرده، بخش الالف المألوف«»عطف 

کند. براساس است و برای نخستین بار نظریات شیخ را در این وادی عرضه می شیخ را نقل کرده

خفیف در ابتدا تعبیر عشق را برای بیان احساس محبت نسبت به ذات الهی اطلاعات این کتاب ابن

)دیلمی، یکی از آثار جنید، به کاربردن این تعبیر را نیز جایز دانست  ةکرد اما پس از مطالعنفی می

هایش اولاً است بلکه حاصل اندیشه دهیشیخ شیرازی نه تنها در باب محبت الهی اندیش .(13-12: 1385

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            14 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 211 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

های او را در هایی است که در باب محبت نوشته شده و ثانیاً شاگردی است که بذر اندیشهکتاب

جان خویش پرورده و تبدیل به درختی برومند کرده است. این شاگرد ابوالحسن دیلمی نام دارد. 

ها، سخنی از مکان ولادت او و سال تولدش به زیسته و در تذکرهدوم قرن چهارم می ةدیلمی در نیم

مکتب عرفان شیراز  ةیافتاند. وی پرورشدانستهق 391میان نیامده است اما سال وفات وی را حدود 

های زندگانی خود را در محضر ابوعبدالله محمدبن خفیف صرف یادگیری است و بیشترین سال

های مؤانست حاصل همین سال سیرت ابن خفیفهای اخلاقی و عرفانی کرده است. کتاب آموزه

بن جنید الدین یحییهشتم توسط رکن ةاست. اصل این کتاب به زبان عربی بوده و سپس در سد

نام  عطف الالف المالوف علی اللام المعطوفاست. تالیف دیگر وی  شیرازی به فارسی ترجمه شده

شود. ارزش و عشق الهی محسوب می ةایرانی در زمین -ترین تصنیف اسلامیدارد که درواقع کهن

ترین کتابی است که ترین و دقیقاهمیت این اثر برجسته اما گمنام در این است که نخستین، قدیمی

 ها بعد در موضوع عشق الهی و براساس مکتب عرفانی شیراز نگاشته شدهدر قرن چهارم و تا قرن

های گوناگونی را که در این زمینه ازسوی فقیهان، چهار فصل اندیشهوست. نویسنده در بیستا

دانان، ادیبان و ... مطرح بوده به تفصیل مورد شرح و بررسی فیلسوفان، صوفیان، روانشناسان، ریاضی

عشق  ةهای ناب و علمی درباراست. هدف این کتاب تبیین مفهوم عشق و نیز انتقال اندیشه قرار داده

 شدهای پراکنده و نامنظم مطرح میگونههای علمی و عرفانی، بهاست که تا قرن چهارم در محفل

 است. 

است، در روندی انتقادی نسبت به  عطف الالفدر تصوف که موضوع کتاب  رویکرد عاشقانه

تصوف زاهدانه پدید آمد و مسیر متفاوتی را از زهدگرایی پیمود. اگر ادعا شود که این جریان از 

است.  رابعه تا حلاج در یک روند تکاملی بیشتر در قالب سنت شفاهی تداوم یافته بود اغراق نشده

مند مطرح ساخت. در این اما ابوالحسن دیلمی این سنت شفاهی را به صورت مکتوب و نظریه

رویکرد عاشقانه باید دیلمی را پیرو حلاج و ابوسعید احمد اعرابی دانست که چندبار در کتابش 

دهد. نام کتاب کند و حقانیت و درستی دیدگاه حلاج و اعرابی را مورد تأیید قرار میبدان اشاره می

 .(65: 1392)رضوی، نیز برگرفته از شعر حلاج بوده است  عطف الالف

این کتاب از دو جهت دیگر نیز حائز اهمیت است: نخست منبعی است مهم برای شناخت 

و الود تر هم گفته شد کتاب طورکه پیشخفیف در باب عشق الهی. زیرا همانهای ابندیدگاه

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            15 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        212

 سراسراما ابوالحسن دیلمی در  ،که در باب محبت نوشته شده بودند موجود نیستند المحبهکتاب 

کند. دوم خفیف را به عنوان شیخ و راهنمای خود مطرح میکتاب ذیل مباحث مختلف نظر ابن

خفیف و دیلمی در باب عشق الهی است بر دیگر های ابناندیشه ةتأثیرگذاری این کتاب که عصار

 خصوص روزبهان. مشایخ شیراز به

خفیف دارد. وی گرایشی هایی با استادش ابنبنا بر مطالب فوق، مشرب عرفانی دیلمی تفاوت 

کند و از حیث توجه به عشق و محبت الهی و بر عشق و محبت الهی را دنبال میمعتدل و مبتنی

او را مدیون  یاعتلای آن در طریقت پیرو حلاج است. وی پیروی از حلاج و جسارت پذیرفتن آرا

بار پس از ملاقات با حلاج او را موحدی کامل خفیف بود که برای اولینشیخ کبیر است زیرا ابن

اساسی در این مقام این است که شیخ کبیر  ةعیار دانست و بر سخنان و عقایدش مُهر تأیید زد. نکت

ای برانگیز را با زبانی معتدل و عفیف و هندسهطرزی هنرمندانه مطالب متشابه و فتنهتوانست به

معقول، علمی و تجربی بیان کند؛ این زبان عفیف، معتدل و دور از تعبیرات افراطی و هنجارشکن 

های مکتب شیراز تبدیل ترین ویژگیبعدها در سخن سعدی و حافظ تکرار شد و به یکی از مهم

بینیم. او کسی خفیف میگشت. عقایدی مشابه عقاید دیلمی را نزد مریدی دیگر از مریدان ابن

تر و و دیگر آثارش مفهوم عشق را پخته عبهر العاشقیننیست جز روزبهان بقلی. وی در کتاب 

 قرن دوم و سوم بیان نمود. ةگونه یا شاعرانتر از بیان بسیط یا اشارات شطحعمیق

 ةکند، رابطبینی او میخفیف که کمک شایانی به شناخت جهانمهم دیگر در باب ابن ةمسئل

طور مختصر در مبحث محبت الهی به آن اشاره شد. چنین روایت شده حلاج با وی است که البته به

بن منصور حلاج در زندان خفیف در یکی از سفرهای خویش به بغداد به دیدار حسیناست که ابن

گو، بسیار متأثر و منقلب وگردد. وی پس از این گفتوگو با وی میشتابد و موفق به گفتمی

منصور را به عنوان موحدی کامل و بنرغم تمام شایعات و مناقشات، حسینعلیگردد و بازمی

 پذیرد: عارفی واصل می

یک روز شخصی از شیخ سوال کردی کی: اعتقاد تو در حسین منصور چگونه است؟ 
گفت اعتقاد من آن است کی مردی موحد بود. سایل گفت: من این سوال از جهت 

گویند کی او کافر بود؛ شیخ گفت: اگر آنچ من از او کنم کی جماعتی میآن می
 .(101: 1363)دیلمی، دیدم نه توحید بود پس در دنیا موحد کیست؟ 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            16 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 213 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

های مردود و شایعات منسوب قول ابن خفیف کوشیده است تا هم از حلاج دفاع کند و هم نقل

گونه مردم و صوفیان پراکنده شده بود بزداید. این شایعات و سخنان شطح ةبه وی را که در میان عام

آمیز ازسوی معاندان و دشمنان حلاج شاخ و برگ یافته و در اقصی نقاط جهان اسلام و اشعار اغراق

پراکنده شده بود. وی پس از بازگشت به شیراز به گردآوری اخبار، اطلاعات و حتی شایعات 

کند. پس از او شود و کتابی در این راستا گردآوری میدوستان و دشمنان در باب حلاج مشغول می

»بدایه حال الحلاج و مخفیانه به انتشار این کتاب یعنی  (477 د:)و مسعود سگزی  (428 د:)باکویه ابن
دست علما و مورخان و بزرگان برسانند. پرداختند و با این شیوه توانستند آن مطالب را به نهایته«

منصور حلاج سرگرم بناشت حسیندخفیف در نهان به بزرگمریدان و شاگردان ابن ،دیگرازسوی

های ذکر صوفیان مندان او افزودند تا آنکه در قرن هفتم هجری در حلقهشدند و بر تعداد علاقه

 .(78-79:  1381)ماسینیون، شیراز آشکارا از حلاج نام برده شد 

شیخ کبیر با دفاع از حلاج درواقع مسیر انتقاد از مشایخ بزرگ صوفیه ازجمله جنید و شبلی و 

همراهی با حکومت و خلافت و  ةکند. آنان در بسیاری مواقع به نشاننظام رسمی صوفیه را هموار می

رغم محبوبیتی بهخفیف های ایشان سکوت نموده بودند. ابنها و بدعتدربرابر بسیاری از ناهنجاری

مسیر خواست ایشان گاه رسماً در گران محلی فارس و ایران داشت، هیچکه نزد برخی حکومت

 پرداخت:گامی برنداشت و حتی به پند و موعظه و انتقاد از ایشان می
آوری ای بودیم در بغداد. جنید در رد حلاج زباناحمدبن یونس گفت: ما به مهمانی

داد. مجلسی بود خاص پیران و کرد و به او نسبت جادو و تردستی و نیرنگ میمی
خفیف گفت، تا آنکه ابنتنگاتنگ در آن نشسته و حرمت جنید را کس سخن نمی

گفت: ای پیر سخن چندین دراز مکن. برآوردن دعا و برخواندن ضمیرها در شمار 
آوا شدند. چون خفیف همنیرنگ و تردستی و جادو نباشد. همگان بر گفت درست ابن

از آن مجلس به در آمدیم. حلاج را از آنچه گذشت آگاه کردم. پس خندید و گفت: 
اما محمدبن خفیف به راستی پایمردی کرد از برای خدا و زود باشد که پاداش این 

زن خوانده بگوی او را: آری بدانند ایشان که بیند و اما ابوالقاسم جنید که مرا دروغ
 .(76: 1394)نصرآبادی، ها کردند، با کدام کشتگاه گردند ستم

بینی، اعتقادات و درنهایت قتل حلاج جهشی بزرگ در توجه به عشق و محبت الهی در جهان 

 مسیر سلوک ایجاد کرد.

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            17 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        214

 خفیفجوه تأثیر مکتب عراق بر ابن. و3 .1

تفکرات جنید بر  ویژهدر این بخش از پژوهش به نمودهای تأثیر مکتب عرفان عراق و به

 پردازیم.خفیف میبینی عرفانی ابنجهان

 متابعت از شریعت و سنت  .1. 3. 1

خفیف، متابعت تام و تمام از شریعت و پیروی از بینی عرفانی ابنهای جهانبارزترین ویژگییکی از 

فشارد و او را چنین معرفی خفیف پای مینیز بر این ویژگی ابن سیرت ةسنت است. دیلمی نویسند

 کند: می
اند و در احوال متفاوت. بعضی حال بر اکنون بدانکه مشایخ در مقامات مختلف بوده

ایشان غالب بوده است و گاه گاه در استغراق حال و سکری غالب نادره بر زبان ایشان 
شرع استقامت  ةشد مخالف شریعت و بعضی بر جادرفت و نادره از ایشان ظاهر میمی
گرفتند تا جمع کردند میان علم دین و شریعت و دین استمداد می ةنمودند و از مادمی

شرع تجاوز ننمودند و از ملت حنیفه  ةاز جاد یقین و عمل بر ظاهر دین و البته و اصلاً
تعدی جایز نشمردند و شیخ کبیر ابوعبدالله محمد خفیف قدس الله روحه از این طایفه 
بود و علم و عمل به کمال حاصل کرده و تصانیف او در علوم ظاهر و باطن از سی 

نهایت کشیده و اوقات خود مستغرق درگذشته است و مشایخ بسیار یافته و ریاضت بی
که در مرض موت خفته بود و احادیث بر وی سماع خیرات و طاعات کرده، چنان

  .(5و 4: 1363)دیلمی، کردند می

های شریعت برگرفته از تفکر حاکم بر مکتب عرفان بغداد است. این توجه به اصول و چارچوب

خواهد که در وصیت شیخ کبیر به مریدانش دلیلی است بر این مدعا. وی هنگام وصیت، از آنان می

 گانبردنام .(37: 1363)دیلمی، عطا و عمرو مکی پیروی کنند بین مشایخ، از محاسبی، جنید، رویم، ابن

 همگی از بزرگان مکتب عراق هستند. 

 اعتقاد به برتری صحو، حضور و بقا بر سکر، غیبت و فنا. 2. 3. 1

تبع آن مقام حضور و بقاء بالله را بر غیبت و فنا است و بهابن خفیف صحو را بر سکر ترجیح نهاده 

خصوص برتری داده است. این انتخاب شیخ کبیر، منطبق بر شمِایی است از مکتب عرفان عراق و به

 است. نشینی با بزرگان مکتب بغداد در ذهن وی باقی گذاشتهجنید که هم

  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            18 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 215 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

 کارگیری تعبیر »عشق«ذیرش و به. پ3. 3 .1

خفیف به پیروی از نظریات الهیون زمان خویش در ابتدا تعبیر عشق را برای بیان احساس محبت ابن

کاربردن این تعبیر را نیز جایز یکی از آثار جنید به ةکرد اما پس از مطالعنسبت به ذات الهی نفی می

 .(12-13: 1385)دیلمی، دانست و همین تعبیر را نیز به کاربرد 

 کبیر در پدید آوردن هویّتی ویژه برای مکتب شیرازهای شیخ امگ. 4 .1

 ذیرش حلاج. پ1. 4. 1

شمارند مشایخی که تفکرات و روش حلاج را پذیرفته باشند تر گفته شد، انگشتطورکه پیشهمان

عیار راه خود را از خفیف با پذیرش حلاج به عنوان موحدی کاملو وی را مطرود و مرتد ندانند. ابن

یافتن در مکتب کبیر، پرورش شیخ ةمدارانتصوف شریعت ةکند. پیشینجنید و مکتب عراق جدا می

ترین دشمنان حلاج هستند عرفان عراق و تحت تعلیم قرار گرفتن توسط استادانی که سرسخت

اما وی برخلاف  ،خفیف باید حلاج را محکوم بداندممکن است این انتظار را ایجاد کند که ابن

دهد. مکتب عرفان عراق، مکتبی نفع او گواهی میکند و بهتصور، فتوای محکومیت وی را رد می

راند. جنید به عنوان زند و او را از خویشتن میهای زمانی مختلف حلاج را پس میاست که در بازه

این مکتب تعارضات فکری فراوانی با حلاج دارد و چنین روایت شده است که سند به قتل  ةنمایند

رساندن وی را امضا و تأیید کرده است. حتی اگر این اتفاق استناد تاریخی نداشته باشد و در زمان به 

ای مهم را قتل رساندن حلاج، جنید وفات یافته باشد، باز هم نقل این روایت در طول اعصار، نکته

قلبی  ةخفیف با اظهار علاقکند و آن عدم پذیرش حلاج در مکتب عرفانی عراق است. ابنبیان می

به حلاج و تفکرات وی و درنهایت پذیرش او به عنوان عارف واصل و موحد کامل نخستین گام را 

دارد و درحقیقت شکل و شمایل مکتب شیراز برای انفکاک و جدایی از مکتب عرفان عراق برمی

 نماید.فکری نوآیینی ترسیم می ةرا با هندس

 ملاقات با رویم و پذیرش وی. 2. 4. 1

دانسته اما منش و اصول فکری وی با وجود اینکه رویم از اقران جنید بوده و خود را شاگرد او می

خواهد شخصی را ببیند گوید: »کسی که میکه در باب او میایگونهبه ،مورد قبول جنید نبوده است

این سخن  .(268: 10، ج1967نعیم، )ابیکه بیست سال حب دنیا را در دل مخفی داشت به رویم بنگرد« 

ها عزلت و زهد از دنیا بالاخره شغل قضاوت رویم ناشی از آن است که او پس از مدت ةجنید دربار

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            19 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        216

کند و به همین سبب معمولاً جنید شاگردان را پذیرد و در بغداد شروع به قضاوت میرا از خلیفه می

خفیف داشته است. این درحالی است که براساس اطلاعاتی که دیلمی از ابناز معاشرت با او بازمی

دهد، وی در سفر خویش به بغداد، با آنکه دیگر مشایخ او را از این کار منع کرده بودند، ابتدا می

گزیند. اگر تعداد روایاتی که دیلمی در باب رود و چندگاهی در خدمت او اقامت مینزد رویم می

های رویم و شیخ کبیر آورده است با روایات حاصل از ملاقات جریری و شیخ مقایسه نشینیهم

خفیف در باب رویم گفته گردد. سخنانی که ابنشود، اقامت طولانی مدت شیخ نزد رویم اثبات می

من کسی را ندید که  ةگوید: »هرگز دیدکه میاست خبر از تأثیرپذیری از او و تأیید او دارد چنان

دارد که وی در مقام دفاع از رویم اعلام می .(95: 1370)جامی، که رویم« در توحید سخن گفتی، چنان

»و اگر صحت توکل در وجود صوفی اثبات شده باشد، اندوختن مال به او زیانی نخواهد رساند: 

 .(305: 1363)دیلمی، دخول العارف فی الاشیاء غیر قادح فی حاله و اذا صح التوکل لم یضر الادخار« 

 مباح دانستن سماع. 3. 4. 1

گونه داشته است، این تنها پذیرفته و مرسوم بوده بلکه رواجی افراطمجالس سماع در شیراز نه

چندان درحالی است که بحث سماع در بغداد و تا زمانی که این مکتب فکری در بغداد قرار دارد 

اما پس از بازگشت  ،شودمورد قبول نیست و تنها پس از انتقال به خراسان اندک توجهی به آن می

بنابر اعتقاد شیخ  .(21: 1387)رضایی، گیرد مهری قرار میششم مجدداً مورد بی ةمکتب به بغداد در سد

سماع دارند اما مریدان بهتر است از آن پرهیز کنند. وی در فصل دوم  ةکبیر عارفان کامل اجاز

پس از آوردن نظر مخالفان و موافقان در این زمینه، تغنی به قرآن و خواندن  اوصاف القلوبکتاب 

داند اما برای شنیدن آن شرایطی داند. وی سماع شعر را نیز مجاز میآن با صوت خوش را مجاز می

کند و آن را اشتغالاتی ها را نهی میداند و آناما استفاده از آلات موسیقی را جایز نمی ،شمردبرمی

تکلف باشد اشکالی داند. در باب رقص سماع نیز معتقد است اگر این حرکات بیدربرابر قرآن می

دانست و آن را برای برخی از مردم گناه جنید اما سماع را مباح نمی .(134: 1399فر، )کاظمیندارد 

داشته کرده و شاگردانش را نیز از انجام آن بازگاه سماع نمیخود نیز هیچ .کرده استتلقی می

 است. 

  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            20 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 217 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

 رجیح دادن کسب بر سوال و توکل. ت4. 4. 1

تر از توکل است: »شیخ روزی بنابر نظر شیخ کبیر، برای سالک کسب سزاوارتر و کم آسیب

 تر از توکل است«گفت: تا در نفس آدمی حب شهوت و لذت مانده است کسب او را اولیمی

دهد و از آن به عنوان این درحالی است که جنید سوال و توکل را ترجیح می .(33: 1363)دیلمی، 

کارگیری این روش، برد. هدف وی از بهبرای تهذیب صوفیان و مریدان بهره میروشی تربیتی 

 شکستن نفس است.درهم

 ترجیح دادن فقر بر غنا. 5. 4. 1

زیرا منظورشان فقر مادی نبوده است  ؛انددادهگاه غنا را دربرابر فقر قرار نمیجنید و شاگردانش هیچ

پرسند کدام یک بهتر است؟ استغنای با خدا یا که دربرابر غنا قرار گیرد. هنگامی که از جنید می

نیازمندی با خدا موجب غنای با اوست. هرگاه نیازت » گوید:نیازمندی به خدا؟ در جواب می

کدام بدون یک برتر است زیرا این دو هیچدرست شد، غنا کامل گردد. پس نباید گفت کدام

اما در قرن چهارم و پنجم علاوه بر معنای فوق، فقر  .(248: 1382)سراج، دیگری کامل نخواهد شد« 

شود. شیخ کبیر از این نظرگاه گیرد و در برابر آن بحث غنا مطرح میمادی نیز مورد توجه قرار می

بر مفهوم باطنی آن به کند و هنگام بحث کردن از فقر و غنا با ترجیح دادن فقر، علاوهدوم پیروی می

بینی شیخ کبیر و جنید متفاوت است. رو تعریف فقر و غنا در جهانمفهوم مادی نیز چشم دارد؛ ازاین

خفیف در جوانی به تألیف آن پرداخت و موجب ستایش استادان شد، کتاب اولین کتابی که ابن

در شش باب تنظیم شده است که  شرف الفقراءبود.  شرف الفقراء المحققین علی الاغنیاء المنفقین

در باب ششم  .دهداثبات برتری فقر بر غنا و تفضیل فقیر بر متمکن محور اصلی آن را تشکیل می

  4شود.خفیف نقل می، دلایل برتری فقر بر غنا از ابنالفقراءشرف

 پذیرش عشق الهی . 6. 4. 1

دهد بر پذیرش عشق الهی و تصنیف دو کتاب در این زمینه، مریدی را پرورش میشیخ کبیر علاوه

عشق الهی در  ةپرداز در حوزبلکه تأثیرگذارترین نظریه ،نظریات وی است ةدهندتنها بسطکه نه

خفیف را در های ابنشود. ابوالحسن دیلمی شاگردی است که اندیشهعرفان شیراز محسوب می

زار جان خویش به بار ای در کشتخصوص در باب عشق الهی، همچون جوانههای مختلف بهزمینه

از جهتی دیگر نیز  عطف الألف المألوفهای وی حول محور عشق الهی در کتاب نشاند. اندیشهمی

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            21 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        218

بینی زیرا در بادی امر ممکن است چنین به نظر برسد که اشتراکی در جهان ؛حائز اهمیت است

تأثیرپذیری  ةای است که نحومفقوده ةاما این کتاب حلق ،عرفانی شیخ کبیر و روزبهان وجود ندارد

 کند.خفیف و ارتباط معنوی این دو شیخ با یکدیگر را روشن میروزبهان از ابن

 . رد گستاخی با حق7. 4. 1

تواند و نباید موجب گستاخی و خفیف معتقد است اُنس با حق و مشاهدات و مکاشفات نمیابن

ای ندارد. درمقابل انست برای عارف کامل جز وقار و مهابت و خشوع ثمرهؤپروایی گردد. این مبی

گونه پدیدار شود: »چون گردد که صمیمیتی گستاخبنابر اعتقاد جنید محبت هنگامی کامل می

 .(455: 1394)عطار، محبت درست گردد، شرط ادب بیفتد« 

 حق ةرد مشاهد. 8.  4  .1

تنها داند؛ این درحالی است که جنید نهحقیقی خداوند در این جهان را مردود می ةخفیف مشاهدابن

 ها مشاهده است. سلوک و برترین آن ةآخرین مرحل داند بلکه معتقد استمشاهده را مردود نمی

 خفیفبینی ابنهای مکتب عرفان شیراز در جهانشاخص . 5. 1

مکتب عرفان  ةخفیف زیرمجموعبینی ابنباتوجه به مطالبی که ذکر شد، آشکارگردید که جهان

تواند گیرد و نظریات، عقاید و تصمیماتی از وی دیده شد که مختص اوست و میعراق قرار نمی

 سرنخی برای ظهور مکتبی نو در شیراز باشد.

تصوف، با وجود تعدد صوفیان زیسته در فارس و های های متأخران در باب جریانبندیدر تقسیم 

ساز آنان، نقش این منطقه و نگرش عرفانی مختص آن در تاریخ تصوف و جریان یشیراز و آرا

ای از مکتب عراق و فکری جداگانه -تحول آن مغفول مانده است و امکان وجود مکتب عرفانی

توان انگاشتن این بخش از تاریخ تصوف را میخراسان در این خطه بررسی نشده است. نادیده 

دهد که مکتب عرفان تر آنگاه رخ میهای معمول دانست. اشتباه بزرگبندینقصی بزرگ در دوره

به نظر  .(79: 1391زاده، )خالقیکی از دو مکتب عراق و خراسان قلمداد شود  ةشیراز زیر مجموع

خفیف و رسد حضور بیش از هشتاد شیخ از مشایخ تصوف در فارس و شیراز پیش از ظهور ابنمی

وجو در باب مکتب عرفان شیراز را گیر تصوف در این منطقه، ضرورت جستگسترش چشم

بینی عرفانی جهان ةخفیف و پس از آن مقایسصوفیان پیش از ابن یکند. بررسی دقیق آراآشکار می

ترین نمایندگان عرفان در شیراز تا پایان قرن خفیف، روزبهان و سعدی به عنوان اصلیها با ابنآن

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            22 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 219 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

کند تا از وجود یا عدم گران کمک میهفتم و تحلیل نظریات آنان بسیار ضروری بوده و به پژوهش

آن از  ةهای ممیزوجود یک مکتب عرفانی منحصر به فرد در شیراز اطمینان حاصل کنند و مؤلفه

های مکتب عرفان شیراز  لفهؤش رو به مپژوهش پی هدر ادام .مکتب عرفان خراسان و عراق را بدانند

  پردازیم.خفیف میبینی ابندر جهان

عتدال در نگرش و منش. ا1. 5. 1  

تواند مختص مکتب شیراز باشد، اعتدال در روش، منش و تفکرات هایی که مییکی از ویژگی

صحوگرایی یک سر توان گفت اگر مکتب عرفان عراق با محوریت جنید و تفکر غالب است. می

طیف باشد و مکتب عرفان خراسان با محوریت بایزید و تفکر غالب سُکر سر دیگر، شیراز در میانه 

این طیف قرار دارد و مشایخ شیراز باتوجه به اعتقادات فردی خویش ممکن است اندکی به راست 

خفیف بینی عرفانی ابنوسط قرار دارند. با واکاوی جهان ةاما در کل در نقط ،یا چپ متمایل باشند

اعتدال که به مکتب شیراز  ةاما بنابر دلایل زیر، از نقط ،گرددتمایل وی به مکتب عراق نمایان می

 ند از:اخفیف عبارتبینی ابنشود. نمودهای تفکر اعتدالی در جهاناختصاص دارد، منحرف نمی

 مدارا با دیگر ادیان و مذاهب

کند داری، عطوفت و مدارای شیخ ارائه مینامه تصویری روشن از مردمابوالحسن دیلمی در سیرت

خفیف را در نیز ضمن تایید خلُق نیکو و تعامل شیخ با جامعه، منش ابن فردوس المرشدیهو مؤلف 

محمودبن عثمان ) کند: »طریق وی آن بود که بستدی و بدادی«بسیار کوتاه خلاصه می ةیک جمل

دهد. این تعامل با خَلق و حضور در میان آنان خبر از خُلق و خویی ملایم و سازگار می(.  87: 1333

وی است. شاهکاری است  نامهزندگی ةترین صحنشاید بتوان گفت مراسم تشییع شیخ کبیر درخشان

 دهد:را به بهترین شکل ممکن نشان می مدتطولانی این مدارا و سازگاری ةجیکه نت

شیخ به مصلی بردند و بنهادند و اول بار ابوبکر علاّف در پیش رفت و بر وی  ة»و جناز
که وصیت کرده بود و آنگه ابوعلی خلوتی، آنگه ابواسحاق کی نقیب نماز کرد چنان

علویان بود، آنگه ابوعلی امام مسجد جامع هر یکی از میان با خلقی بسیار. پس 
کردند آمدند و هر گروهی کسی در پیش داشتند و بر وی نماز میگروه مردم میگروه

وی یهود و نصرانی و مجوس، جمله حاضر  ةتا صدبار بر وی نماز کردند و بر جناز

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            23 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        220

شدند و هر کسی چنان که دین خود داشتند بر وی نماز کردند و این همه در قدر دو 
 .(218: 1363)دیلمی، ساعت روز میسر شد 

این مدارا و سازگاری کیمیایی است که در مکاتب فکری و عرفانی دیگر ازجمله مکتب عراق  

توان آن را یافت و شاید به حق بتوان آن را مقصود اصلی تصوف و هدف غایی آن دانست کمتر می

 که در مکتب عرفان شیراز به یمن اعتدالی بودن آن محقق شده است.   

شناسی تصوفآسیب نگاه خاکستری به جهان و پرداختن به مسئله  
ای خفیف از آن دسته مشایخی است که به تصوف و صوفی نگاه مطلق ندارد. وی با واکاویابن

های حاصل از ورود تصوف به زندگی فردی سالک یا ظهور آن به عنوان بینانه، آسیبباریک

کند. نگرش انتقادی نسبت به تصوف برای کسی که در متن پدیداری تازه در اجتماع را مطرح می

دهد. نگاهی خاکستری که حاصل زیستن در این جریان قرار دارد، خبر از نگاهی خاکستری می

زمان ببیند و شجاعت مطرح کردن هر طور همتواند نقاط قوت و معایب را بهاعتدال است و می ةنقط

کردند اکنون دیو بر صوفی سخریت ام بر دیو سخریت میدو را داشته باشد: »صوفیانی که من دیده

 .(54: 1363)دیلمی، کند« می

پذیرش حلاج، پذیرش سماع، پذیرش عشق الهی و پرورش مریدی چون ابوالحسن دیلمی نیز 

سازند و پیش از این در باب خفیف را نمایان میبینی ابناز دیگر مواردی هستند که اعتدال در جهان

 ها سخن گفته شده است. آن

 مهیدگری برای ورود عشقت. 2. 5. 1

مندی و متابعت اصلی عرفان و تصوف خراسان و »چارچوب یة»عشق« خمیرماتا سده هفتم هجری 

ای در تصوف بغداد بوده است. این درحالی است که برای مکتب عرفان از شریعت« جزو اصول پایه

بر زهد، خفیف این مکتب مبتنیتوان نوعی سیر تحول در نظر گرفت. تا پیش از ظهور ابنشیراز می

ورزی سوی عشقهای او بهخفیف و گسترش اندیشهاما با ظهور ابن ،نشینی و عبادت استگوشه

شود. جریانی که در ابتدای ظهور تصوف در قرن اول و دوم هجری با زهد و الهی سوق داده می

ای داشت. عشق و مبنا قرار دادن آن در تدریج نیاز به عناصر تازهوجود آمده بود، بهریاضت به

شاگردان  ةتصوف همان عامل تغییر و تحول بزرگ در تاریخ تصوف بود. علاقه و توجه ویژ

بر اینکه نشانگر این خصوص دیلمی و روزبهان به مفهوم عشق و متعلقات آن علاوهخفیف بهابن

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            24 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 221 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

ساز او را نمایان خفیف با این جریان و نقش جریانتحول عظیم در تاریخ تصوف است، همراهی ابن

ای رسد و دورهکشد که این مرحله از تصوف با ظهور روزبهان به اوج خود میسازد. طولی نمیمی

»عشق، زیبایی و تجلی«  ةای که در آن سه واژشود. دورهجدید در عرفان مکتب شیراز آغاز می

جدید  ةاین دور ةتوان پرورش یافتسازند. سعدی را میبنیادهای فکری و عملی تصوف را می

 تصوف در مکتب شیراز دانست. 

 هایی از وسعت میدان تأویلبارقه. 3. 5. 1

قابل توجه این است که  ةدهد اما نکتتعاریف جدید برای مفاهیم بسیار اهمیت می ةشیخ کبیر به ارائ

این روند در  5.های ذهنی باز استبرداشت ةتعاریف دست خواننده برای تفسیر و ارائ ةدر ارائ

هرمنوتیک در  ةکه وسعت دامنشود تاجایینگرش عرفانی روزبهان و پس از او سعدی پی گرفته می

 های مهم مکتب عرفان شیراز دانست. کلام را باید یکی از ویژگی

 :نتیجه
 بینی عرفانی شیخ کبیر تحت تعلیم و تربیت مشایخ مکتب عرفان عراق شکل گرفتهجهان ةشاکل

اما آنچه شایان توجه  ،شودمی انعکاس این مکتب عرفانی، در نگرش وی دیده ایاندازه است و تا

هایی است که برای جدا کردن خویش از آن خفیف از مکتب عراق و گاماست تمایزات ابن

بینی حلاج و رویم، مباح دانستن سماع، ترجیج دادن فقر بر غنا و دارد. وی با پذیرش جهانبرمی

خداوند و گستاخی با او و درنهایت پذیرش عشق الهی، مسیری  ةتوکل و سوال، رد مشاهدکسب بر 

کند. اعتدال در نگرش و منش، تمهیدگری برای ورود عشق و وسعت نو در جریان تصوف آغاز می

هایی در نگرش شیخ کبیر هستند که آغاز مکتب عرفان شیراز را نوید ویل،کلیدواژهأمیدان ت

 دهند.  می

توان گفت اهمیت شیخ کبیر، عبدالله بن خفیف، در پیوندی است که توانسته می ،دیگربیانبه 

های سوم و چهارم فکری عرفان عراق )مشایخ سده ةکلاسیک با شاکل ةاست میان صوفیان دور

خر در شیراز با نگرش مکتب عرفان شیراز أچون جنید، رویم، ابن عطا، شبلی و ...( و صوفیان مت

  .اتصال مکتب عرفان عراق به مکتب عرفان شیراز دانست ةتوان حلقخفیف را میبرقرار کند. ابن

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            25 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        222

:هانوشتپی  

بندار صوفی با شیخ ابوعبدالله خفیف بنآمده است که وقتی علی عوارفوپنج کتاب در باب پنجاه .1

پیش روم؟ به تنگی پلی رسیدند، ابوعبدالله وی را گفت پیش رو ای ابوالحسن.گفت به چه سبب 

  .(428: 1393)سهروردی، ام ای و من ندیدهابوعبدالله گفت که تو جنید را دیده

گمارد، فاطمه علاقه خفیف همت میدر ایران اولین محققی که به تصحیح و بازشناسی آثار ابن .2

را  فضل التصوف علی المذاهب وشرف الفقراء خفیف یعنی کوتاه از ابن است که دو رساله

پس از وی جواد بشری در  .(1378و 1377)علاقه، کند چاپ می معارف تصحیح و در مجله

)بشری، کند نویسی از بخش ابتدایی کتاب الاقتصاد را معرفی میخفیف و دستای آثار ابنمقاله

به  اوصاف القلوب ای صحت انتساب رسالهفر نیز در مقالهو در پایان معین کاظمی (1398

 .(1399)کاظمی فر،  داندخفیف میکند و این اثر را از آثار ابنخفیف را بررسی میابن

خفیف و تصحیح های اخیر حول محور معرفی آثار ابنشود پژوهشطورکه ملاحظه میهمان

ای بینی عرفانی شیخ و ارتباط آن با مکتب عراق یا دیگر مکاتب اشارههاست و به تحلیل جهانآن

 نشده است.

از شیخ ابوعبدالله خفیف مروی است که گفت: ابومحمد خفاف با مشایخ شیراز جائی نشسته » .3

رفت. هرکس به قدر حال خود سخن گفتند مگر خفاف که خاموش بودند. سخن در مشاهده می

بود. مومل جصاص وی را گفت تو هم سخن بگوی. گفت آنچه شما گفتید حد علم بود نه 

ست که حجاب منکشف شود و وی را عیان ببینی. وی را گفتند تو این ا حقیقت مشاهده و آن آن

تبوک بودم. فاقه و مشقت بسیار به من رسید. در مناجات  ةگویی؟ گفت در بادیراز را از کجا می

بودم که ناگاه حجاب منکشف شد و وی را دیدم بر عرش خود نشسته. سجده کردم و گفتم یا 

مولای ما هذا مکانی و موضعی منک. چون قوم این سخن بشنیدند همه خاموش شدند. مومل 

جصاص وی را گفت برخیز تا بعضی مشایخ را زیارت کنیم. برخاست و مومل دست وی را 

سعدان تعظیم و ترحیب ایشان کرد. سعدان محدث درآمدند. سلام کردند. ابنابن گرفت و به خانه

سعدان . ابنان للشیطان عرشا )ص(ایها الشیخ تروی لنا الحدیث المروی عن النبیمومل گفت 

قال للشیطان عرشا بین السماء و الارض اذا اراد  )ص(حدثنی فلان عن فلان و اسند ان النبیگفت 

بار دیگر اعاده کن. اعاده چون ابومحمد این حدیث را شنید گفت یک بعبد فتنه کشف له عنه.

 .کرد. ابومحمد گریان شد. برخاست و بیرون رفت و چندروز وی را ندیدیم. بعد از آن آمد

کردم زیرا گفتیم در ایام غیبت کجا بودی. گفت نمازهائی را که از آن وقت گزارده بودم قضا می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            26 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 223 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

ام و که شیطان را پرستیده بودم. پس گفت چاره نیست از آنکه به همان موضع که وی را دیده

)معصوم علیشاه، ام بازگردم و وی را لعنت کنم پس بیرون رفت و خبر وی را نشنیدیم« سجده کرده

1339 :167-166). 

فرماید که از شرف فقر و فضل این دلایل به شرح زیر است: »حضرت شیخ کبیر قدس سره می .4

آن بر توانگر آن است که فقر اصل طاعت است و غنا اصل معاصی. و دیگر آنکه فقر اصل 

تواضع است و تذلل و خشوع و دوری از کبر و غنا اصل کبر است و عجب و تفاخر و تکاثر. و 

باطن و غنا اصل شغل است و غفلت و در شغل و غفلت  یدر فراغت سلامت قلب است و صفا

مخالفت و معصیت است. دیگر آن است که شکر فقر از بهر حضرت خداوند است تعالی و 

طاعت او از سر صدق و اخلاص است زیرا که نفس را هیچ  ةتقدس و همچنین ذکر او و هم

نصیب در بلا و سختی و مکروه نیست و همه طاعت غنی آمیخته به حظ نفس و ذکر او و شکر او 

آمیخته است به حظی از لذات و شهوات و خودبینی. دیگر آن است که فقر دور است از خلق و 

یابد از نعمت او بر طاعت او. به خالق نزدیک و مدد نطلبد بر طاعت او از غیر او و توانگر مدد می

کند پس قربت غنی شود که فقیر درخواست از وی میدیگر آن است که غنی به حق نزدیک می

اند که بیشتر مذمت مال به سبب ندادن است. و به سبب فقیر است. دیگر بعضی از اهل علم گفته

مور به امساک و منع بودندی. پس چون ایشان را به دادن فرمودند أاگر نه مذمت دنیا بودی خلق م

دنی. و دیگر آن است که فقر سیمای بندگی است زیرا که بندگی  یدلالت کند بر مذمت دنیا

خواری است و فروتنی و حاجت و توانگری سیمای سرداری است و نشان آن. زیرا که سرداری 

و الله  »والله الغنی و انتم الفقرا«بزرگی است و رفعت و از این جهت است که الله تعالی فرمود 

آدم را بر تعالی توانگر است و شما درویشانید. دیگر آن است که الله تعالی فضیلت نهاد بنی

آدم در تعب و تنگی اند و روح در عبادت و بنیملائکه به فقر زیرا که ملائکه در راحت و فراخی

کن عبادت و مشقت و جهد. پس از این جهت انسان را فضل نهاد بر ملائکه و قیاس بر این می

عقلان و کافران و اراذل خلق فقیر را بر غنی. دیگر آن است که غنا امری است که جاهلان و بی

برند و اگر منان به سبب آن رشکی میؤنمایند و اگرچه بعضی از اهل فضل از مدر آن رغبت می

در غنا فضلی بودی انبیا و اولیا و صلحا در آن رغبت نمودندی. و دیگر آن است که فقر بریدن و 

گرداند به قرب و دوری از کارهاست و اعراض از احوال مذمومه و آنکه بنده را نزدیک می

وصال.  و دیگر آن است که الله تعالی شرف مقامات و اعلی منازل در فقر نهاده و فقرا را سیمای 

های دنیا و خود ساخته تا ظاهر شود که متاع یدوستان و نشان اولیای خود گردانیده و خوی اصفیا

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            27 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        224

مال را نزد او قدری و منزلتی نیست و توانگری ملجاهای زیان است و ملاذ غافلان است و از برای 

دوستان خود غیر آن برگزید زیرا که صفات اولیا از صفات ایشان جداگانه است. و دیگر آن 

است که دنیا کدورت است و آنچه از دنیا است پلید است و قرب حق نشاطی پاک است که قبول 

کند. پس طلب فرمود از بندگان غافل خود که پاک دارید بساط قرب حضرت او از چرک نمی

 .(127- 129: 1378خفیف، )ابندنس دنیا به آنکه از او اعراض کنید. والسلام« 

التصوف وجود الله گفت:  خفیف پرسیدند تصوف چیست؟شیخ ابوعبدالله باکویه گفت که از ابن» .5

کارگیری به .(270، 271: 1363)دیلمی، : تصوف یافت حق است در وقت غفلت فی حین الغفله

تواند با کمک خوانش را وسعت بخشیده است و خواننده می ة»غفلت« در این جمله گستر ةواژ

ها و معانی متعددی از این جمله استخراج کند. معنای ویل یا همان تفسیر روشمند متن، پیامأعلم ت

ای است که گونهنماید بهناآشنا یا کمتر آشنا با تصوف رخ می ةبرای خوانند ای که احتمالاًاولیه

گونه معنا کنیم که تصوف غفلت را در معنای غافل بودن از خدا درنظر بگیریم و جمله را این

باره حس کردن حضور خداوند است زمانی که شخص از خداوند غافل است یا گم شده و یک

گرداند. معنای دهد و با این تجلی او را به مسیر حقیقت بازمیباره خود را به او نشان میخدا یک

های فکری مخاطبان آشنا و درگیر با تصوف ها و زمینهفرضثانویه در تعامل با  افق انتظار، پیش

کند. در این تفسیر از معنا، تصوف درک حضور خداوند در هنگام غافل شدن خود را آشکار می

شود و مظهری برای تجلی خداوند تر، صوفی از خویشتن فانی میاز خود است. به بیانی دقیق

 گردد.می

 نامه:کتاب
تصحیح فاطمه علاقه،  ،فضل التصوف علی المذاهب« »رساله ،(1377خفیف، ابوعبدالله. )ابن -

 .51 -80، 2و  1 ، شماره15 ، دورهمعارف

، 1 ، شماره16 فاطمه علاقه، دوره، تصحیح معارف ،»شرف الفقراء« ،(1378. )ـــــــــــــــــــــــ  -

132- 98. 

، تصحیح مصطفی القادر، بیروت: حلیه الاولیاء و طبقات الاصفیاء ،(1967نعیم، حافظ. )ابی -

 .دارالکتب العلمیه

نویسی از بخش ابتدایی »کتاب خفیف و دستای مانده از ابنج»آثار بر ،(1398بشری، جواد. ) -

 .41 -58، 64 ، دورهآینه میراث نشریه ،الاقتصاد« «

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            28 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 225 فاطمه طوبایی و محمدیوسف نیری      /عرفان عراق به مکتب عرفان شیرازحلقة اتصال مکتب  شیخ کبیر، ابوعبدالله محمدبن خفیف؛ 

، مقدمه و تصحیح و نفحات الانس من حضرات القدس ،(1370جامی، نورالدین عبدالرحمن. ) -

 .تعلیقات محمود عابدی، تهران: اطلاعات

نامه تخصصی »نخستین صوفیان فارس و مشرب ایشان«. فصل ،(1391زاده، محمدمهدی. )خالق -

 .77 -99، 38، سال دهم، شماره  عرفان اسلامی

 ، تصحیح محمد سرور مولائی، تهران: توس.طبقات الصوفیه(، 1362خواجه عبدالله انصاری. ) -

، تصحیح آنه ماری شیمل و به کوشش خفیف شیرازیسیرت ابن ،(1363دیلمی، ابوالحسن. ) -

 .توفیق سبحانی، تهران:  بابک

، بیروت و مصر: دارالکتب الالف المألوف علی اللام المعطوف عطف ،(1385) ــــــــــــــــــ . -

 .اللبنانی و دار الکتب المصری

مطالعات اسلامی  ، تهران: موسسههاها و اندیشهمکتب جنیدیه؛ ریشه ،(1387رضائی، مهدی. ) -

 .گیلدانشگاه مک -دانشگاه تهران

، خفیف و حلاج«سیرت ابن هایی درباره»معرفت و جنون: نکته ،(1393رضوی، مسعود. ) -

 .64 -66، 1، سال نهم، شماره اطلاعات حکمت و معرفت

مهدی محبتی،  ترجمه ،، تصحیح رینولد نیکلسوناللمع فی التصوف ،(1382سراج، ابونصر. ) -

 .تهران: اساطیر

 .31 ، شمارهجاویدان خرد ،مکتب بغداد« »جعفر خُلدی، صوفی ناشناخته ،(1396سوری، محمد. ) -

ابونصور عبدالمومن اصفهانی،  ، ترجمهعوارف المعارف ،(1393الدین یحیی. )سهروردی، شهاب -

 .تصحیح قاسم انصاری، تهران: علمی و فرهنگی

محمد  مقدمه ،، تصحیح رینولد نیکلسونالاولیاء ةتذکر ،(1394) .عطار نیشابوری، فریدالدین -

 .قزوینی، تهران: هرمس

، ترجمه ابوعلی عثمانی، تصحیح مهدی محبتی، تهران: قشیریه رساله ،(1391قشیری، عبدالکریم. ) -

 .هرمس

شناسی متن ،خفیف«اوصاف القلوب به ابن »پژوهشی در انتساب رساله ،(1399فر، معین. )کاظمی -
 .129 -143، سال دوازدهم، 57 دوره ادب فارسی،

 .عبدالغفور روان فرهادی، تهران: عرفان ، ترجمهقوس زندگی حلاج ، (1381ماسینیون، لوئی. ) -

، تصحیح محمدجعفر محجوب، تهران: کتابخانه طرائق الحقایق(، 1339علیشاه شیرازی. )معصوم -

 بارانی.

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            29 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        226

»جایگاه صحو و سکر در مکتب عرفانی بغداد و خراسان«.  ،(1398اصغر. )میرباقری فرد، سید علی -

 . 360-399، 25 ، دورهنثرپژوهی ادب فارسی

ترجمه محمد فضایلی،  ،، تصحیح لوئی ماسینیونالحلاج اخبار ،(1394نصرآبادی، ابوالقاسم. ) -

 . تهران: پرسش

 ، شمارهاطلاعات حکمت و معرفت ،خفیف شیرازی«»اندیشه و نظر: ابن ،(1387واده، ژان کلود. ) -

3 ،65- 64.  

تعلیقات محمود عابدی، تهران: ، تصحیح و المحجوب کشف ،(1380بن عثمان. )هجویری، علی -

 .سروش

 

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
19

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            30 / 30

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.197
https://erfanmag.ir/article-1-1404-fa.html
http://www.tcpdf.org

