
Pazhuheshnameh Irfan 

N.29, autumn & winter (2023 - 2024) 

Pages: 227- 245 

The position of Ayan THabeteh in transcendent wisdom 

 To answer the problem of will 
Mohamad Abasi1  

Abstract: Humans discover their will and authority within themselves 

through the knowledge of presence (intuition). However, when 

attempting a philosophical analysis of the will and addressing doubts 

surrounding it, significant challenges arise. One such challenge is "the 

involuntary nature of the will." This article endeavors to present a 

revised version of Mulla Sadra's response to this issue by delving into 

the mystical foundations acknowledged by Mulla Sadra. According to 

this perspective, a human's innate will is deemed a fundamental human 

requirement. In mystical terms, the will is among the inherent talents 

of human beings. As fixed talents are subordinate to non-mandatory 

fixed talents, the will is consequently a non-mandible aspect, forming 

part of the fixed human talents. This aligns with Mulla Sadra's concept 

of being "forced by choice, forced by will," signifying that the will is 

an inherent essence of humans, rendering the question of its origin 

fundamentally erroneous. 

Keywords: free will, Ayan Thabeteh, Mulla Sadra, transcendental 

wisdom 

  

 
1   . PhD in Islamic Philosophy (Baqir Al-Olum University)  

e-mail: Abasi.1371.1@gmail.com 

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             1 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        228

 227 -245، صفحات1402 پاییز و زستان، نهموشماره بیست دهم،پانز دوفصلنامه علمی، سالپژوهشنامه عرفان، 
 

 

 منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر
 محمد عباسی

یابد. اما اگر بخواهد حضوری، اراده و اختیار را در خود میانسان به علم  :چکیده

های و باشد، با چالشگئه دهد و شبهات پیرامون آن را پاسخاتحلیل فلسفی از اراده ار

ها »غیر ارادی بودن اراده است«. در این مقاله شود. یکی از این چالشمهمی مواجه می

عرفانیِ مورد پذیرش ملاصدرا، تقریری جدید از تلاش شده است تا با اشاره به مبانی 

پاسخ ملاصدرا به عویصه مذکور ارائه گردد. براساس این رویکرد، اراده ذاتی انسان از 

تعبیر عرفانی، اراده یکی از آید. بهحساب میلوازم و اقتضائاتِ انسانیِ انسان به

که استعدادات اعیان ثابته، تابع اعیان استعدادهای عین ثابت انسانی است و ازآنجایی

ثابته غیرمجعول هستند، بنابراین اراده نیز به عنوان یکی از استعدادات عین ثابت انسان، 

»مضطر في اختياره امری غیرمجعول است. این همان مطلبی است که ملاصدرا با تعبیر 

ن و از مقصود آن است که اراده امری مکوّ ن یاد کرده است.از آ مجبور في إرادته«

رهزن  پرسشیاز منشأ این اراده، ازاساس  پرسشرود، لذا شمار میذاتیات انسان به

هستند و مرکب بودن است، چرا که لوازم ذات غیرمجعول و تابع تحققِ خود ذات 

 مجعول  نباید ما را از بسیط بودن جعل غافل کند.

 جبر و اختیار، اعیان ثابته، ملاصدرا، حکمت متعالیه واژه:کلید

 

 

 
 

 رایانامه:                             (دکتری فلسفه اسلامی )دانشگاه باقرالعلوم علیه السلام  abasi.1371.1@gmail.com  

 21/1/1401: پذیرش مقاله ؛  5/11/1400مقاله علمی پژوهشی است. دریافت مقاله: 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             2 / 19

https://erfanmag.ir/admin_emailer.php?mod=send_form&sid=1&slc_lang=fa&em=abasi.1371.1-ATSIGN--GMMAAIL-.com&a_ordnum=1401
http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 229                                                                 عباسی محمد /منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر 

  :مقدمه
یابد. اما اختیار و اراده آزاد، چیزی است که انسان آن را به بداهت و به علم حضوری در خود می

های ، با چالشنمایدفع بیان کند و شبهات پیرامون آن را رصورت برهانی وقتی بخواهد آن را به

انسان را در دو دسته توان مباحث مربوط به اختیار بندی، میمهمی مواجه خواهد شد. در یک دسته

شود؛ به این معنا که اگر اختیار فی حد گنجاند: برخی مطالب، به  اصل اختیار در انسان مربوط می

توان انسان را در افعال اختیاری خود آزاد دانست یا چنین چیزی نفسه مورد توجه قرار گیرد، آیا می

به کیفیت جمع بین اراده انسان و  باحثی است که بیشتر مربوطدر انسان منتفی است؟ دسته دوم، م

مبحث اول است. ، محل نظر است بیشتر . آنچه در این نوشتارشودمی خداوند در فعل واحد ةاراد

بیان شده  -اختیار ةاز انکار تا محدود کردن دایر –مذکور ةهای متعددی برای پاسخ به عویصجواب

در این میان، حکیم ملاصدرا ازجمله متفکرانی است   (.125-114: 1398)عباسی و کردفیروزجایی، است 

اعیان ثابته که در عرفان  ةگیری از آموزبهره که کلماتِ بسیار راهگشایی در این باب دارد. او با

برای ارادی بودنِ اراده، نیازی نیست آن را گیرد: »نظری از جایگاه رفیعی برخوردار است، نتیجه می

دیگری بدانیم؛ بدون آنکه چنین تفسیری، اراده را از حقیقت خود خارج سازد«. در  ةمسبوق به اراد

ثیر عرفان نظری بر اندیشه ملاصدرا، مدعای ملاصدرا را أاین تحقیق برآنیم با در نظر گرفتن ت

هماهنگ با اندیشه محققان عرفان نظری توضیح دهیم و بدین طریق، باب تفسیرهای نادرست از 

 تفکرِ صدرایی بسته شود.

 عیان ثابته.  ا1
در این بخش، ضمن ارائه تبیینی از چیستی اعیان ثابته، برخی از احکام آن، مانند غیرمجعول بودن و 

رای منزله مقدمات و مبادیِ لازم باعیان ثابته، به اکنیم. مطالب مربوط بتبعیت از استعداد را بیان می

 رود.شمار مییابی به پاسخ ملاصدرا به عویصه جبر، بهدست

 یستی.  چ1. 1

ای بین ذات حضرت حق که از اینکه به عالم خلق برسیم، واسطه پیششناسی عرفانی، در هستی

 دهد.غیب مغیب است، با عالم خلق وجود دارد که باطن نفس رحمانی و صقع ربوبی را تشکیل می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             3 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        230

با تجلی حضرت حق در این موطن، موجوداتی علمی به نام تعین اول و تعین ثانی، محقق که 

این مرتبه، درواقع »علم ذات به ذات  .(55: 1423)جندی، نامند شوند. تعین اول را مقامِ »احدیت« میمی

در این مقام، تمام تکثرات و تعیناتِ مادون به  .(429: 1389پناه، )یزداناز حیث احدیث جمعی« است 

صورت اندکاکی وجود دارد، اما هنوز به صورت استهدلاکی وبهتر تعبیر دقیقصورت اندماجی و به

ازآنجاکه علم به ذات  (.55: 1423؛ جندی،374 :6ج، 1368 )ملاصدرا،بالفعل،کثرتی محقق نشده است 

شود تا بنابر حرکت حبی، معنای علم اندماجی به کمالات و صفات نیز هست، همین امر سبب میبه

صورت تفصیلی وجود دارند لذا در تعین ثانی، کمالات به(. 243 :2010)فناری، تعین ثانی محقق شود 

پناه، )یزداندرست است که آن را به »علم ذات به ذات از حیث الوهیت یا تفاصیل« تعریف کنیم 

 (،7 :1371)قونوی، صورت متکثر و متمایز، وجودی علمی دارند در این تعیّن، کمالات به (429 :1389

 فرماید:بنابراین، اسامی متکثر عرفانی پدید خواهند آمد؛ امام خمینی در این باره می

العلميةّ  أوّل تكثّر وقع في دار الوجود، هي هذه الكثرة الأسمائيّة و الصفاتيّة في الحضرة

و مقام الواحديّة الجمعيّة بظهور الخليفة الإلهيّة في صور التعيّنات الأسمائيةّ و تلبّسه 

بلباس الكثرات و اكتسائه بكسوة الصفات. و هذه الكثرة هي مبدأ مبادئ كلّ كثرة 

)امام خمینی،  الوجود في الدارينوقعت في العين، و أصل أصول الاختلاف لمراتب 

1376 :19.) 

صفتی خاص. ازآنجاکه اسما در تعین ثانی  ةهر اسم عرفانی عبارت است از ذات با ملاحظ

همواره با محدودیت و تعین خاصی هستند، لذا دارای صورت و مظهری خواهند بود. این حدودِ 

 گوید: نامند. قیصری در این رابطه میاسما را عین ثابت می

اعلم، ان للأسماء الإلهية صوراً معقولة في علمه تعالى لأنه عالم بذاته لذاته و أسمائه 

و صفاته. و تلك الصور العلمية من حيث انها عين الذات المتجلية بتعين خاص و 

  (.61: 1375)قیصری،  نسبة معينة هي المسماة بالأعيان الثابتة، سواء كانت كلية و جزئية

اعیان ثابته وجوداتی علمی هستند و نسبت به عالم خلق، در رتبه علیت قرار دارند. در یک 

شود به اعیان ممکن و اعیان ممتنع. اعیان ممکنه، با زبان استعداد بندی اعیان ثابته تقسیم میتقسیم

الاطلاق است، پس همه اعیان که خداوند، جواد علیاییجکنند و ازآنخود، طلبِ وجود عینی می

 ممکن، براساس استعدادات و اقتضائات خویش، در عالم طبیعت یا آخرت ظهور خواهند کرد. 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             4 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 231                                                                 عباسی محمد /منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر 

و کل حقیقة ممکن وجودها، و ان کانت باعتبار ثبوتها فی الحضرة العلمیة ازلًا و ابداً ما 
ء شمت رائحة الوجود، لکن باعتبار مظاهرها الخارجیة کلها موجودة فیه و لیس شی

منها باق فی العلم بحیث لم توجد بعد لأنها بلسان استعداداتها طالبة للوجود العینی، فلو 
 .(63: 1375قیصری، ) لم یعط الواهب الجواد وجودها لم یکن الجواد جواداً

اینکه تعینات خلقی، قبل از وجود در نشئه دنیا، از وجود سابقی برخوردار باشند، چیزی است 

نوعی پذیرفته شده است؛ ملاصدرا با استناد به برخی آیات، تصریح که در فلسفه صدرایی نیز به

کند که موجوداتِ جزئیِ جسمانی، در نزد خداوند متعال از حقیقتی کلی برخوردارند می

 .که این وجودات جزئی در تحقق خود، تابع آن وجودات کلیِ نزد خداوند هستندایگونهبه

و اعلم أن الصور الجزئیة الجسمانیة حقائق کلیة موجودة فی عالم أمر الله و قضائه کما 
فالخزائن هی  مَعْلوُمٍ بقَِدَرٍ إلِاّ ننَُزِّلُهُ ما وَ خَزائِنُهُ عِنْدنَاقال الله تعالى وَ إِنْ منِْ شیَْءٍ إِلاّ 

و لکل منها رقائق جزئیة موجودة بأسباب جزئیة قدریة من مادة  -الحقائق الکلیة العقلیة 
مخصوصة و وضع مخصوص و زمان و أین کذلک فالحقائق الکلیة موجودة عند الله 

 :8، ج1368)ملاصدرا،  بالأصالة و هذه الرقائق الحسیة موجودة بحکم التبعیة و الاندراج

126.) 

ثر از أشک او در این رابطه متای به نظریه »مثل« باشد، اما بیتواند اشارههرچند این سخن او می

کند و عربی نقل میابن ای دیگر نظریه اعیان ثابته را از قولکلمات عرفاست، همچنان که در ج

و خود نیز  (247-248: 5ج، 1368ملاصدرا، )شمارد ح میضمن تجلیل از این کلام، سخن او را صحی

و كون الانسان مضطرا فى عين الاختيار لما تحقق من قبل ان كلما يوجد فى هذا »بدان معتقد است: 

 «العالم من الافعال و الآثار فقد قدر بهيئته و زمانه فى عالم اخر فوق هذا العالم قبل وجوده

کند و  برای ای را ترسیم مینفوس انسانی نیز چنین رابطه ةملاصدرا، دربار (.196:  1050ملاصدرا، )

الكامله من نوع الانسان انحاء : »فللنفوس قائل استاز تحقق در عالم طبیعت  پیشای ها، مرتبهآن

از مجموع این  (.332 :8، ج1368)ملاصدرا،  «من الكون بعضها عند الطبيعه، و بعضها قبل الطبيعه و ....

 اعیان ثابته مشاهده نمود. ةتوان، نوعی همخوانی بین ملاصدرا و عرفا در مسئلعبارات می

  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             5 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        232

 حکام .  ا 2.1

ها ما را از مقصود این نوشتار دور بیان همه آن گوناگونی هستند. مسلماًاعیان ثابته دارای احکام 

 ای داشته باشند.کنیم که در حلّ عویصه جبر، نقش برجستهکند، لذا تنها احکامی را بیان میمی

 غیر مجعول بودن 1. 2.1

شوند. این جعل، اعیان ثابته، مفاض از جانب ذات هستند و به وجود علمی در تعین ثانی، موجود می

یک جعل بسیط است؛ به این معنا که حق تعالی در مرتبه احدیت ظهور کرده و از این رهگذر، در 

یابند. اما اعیان ثابته به هیچ عنوان، مرتبه واحدیت نیز ظهور نموده و اعیان ثابته، تحقق علمی می

چرا که در صقع ربوبی هستند و از لوازمِ ذات حق تعالی  ؛گیرندمتعلق جعل خارجی قرار نمی

روند و اگر ذاتی مجعول نبود، لوازم آن نیز مجعول نخواهند بود. بنابراین اعیان ثابته شمار میبه

خر از أها نیز، بسیط است یعنی چنین نیست که  متگیرند و جعلِ علمی آنمتعلق جعلِ عینی قرار نمی

 :ذات حق تعالی باشند. این مطلب، در میان عرفا امری مسلم و مورد تصریح است

الأعیان من حیث انها صور علمیة لا توصف بأنها مجعولة لأنها حینئذ معدومة فی 
الخارج و المجعول لا یکون الّا موجوداً، کما لا یوصف الصور العلمیة و الخیالیة التی 
فی أذهاننا بأنها مجعولة ما لم توجد فی الخارج ... فالجعل انما یتعلق بها بالنسبة إلى 

)قیصری، ماهیة فیه الخارج و لیس جعلها الا إیجادها فی الخارج لا ان الماهیة جعلت 

  .(116 :1370جامی، ؛ 65 :1375

غیر  ةمسلکی مانند ملاصدرا نیز، تصریحاتی دربارعارف ةر عرفا، در کلماتِ فلاسفبافزون

 را به ماهیات که در دستگاه او در برخی موارد، اعیان ثابتهمجعول بودن اعیان ثابته وجود دارد. 

طورکه ماهیات گوید، اعیان ثابته مجعول نیستند، همانکند و میاو اصالت ندارند، تشبیه می فلسفی

كل وجود جوهري أو عرضي يصحبه ماهية كلية يقال لها عند أهل الله العين »نیز غیرمجعول هستند: 

در جایی دیگر  (.290: 1، ج1368 )ملاصدرا، ا«الثابت و هي عندنا لا موجودة و لا معدومة في ذاته

 فرماید: می

ثابتة فی الأزل باللاّجعل الواقع للوجود الأحدىّ. کما أنّ الماهیةّ  ]الاعیان الثابته[ بل هی
ثابتة فی الممکن بالجعل المتعلقّ بوجوده لا بماهیّته، لأنّها غیر مجعولة بالذات و لا أیضا 

؛ و لیست أیضا تابعة للوجود بالحقیقة، لأنّ معنى -أی قدیمة بالذات  -لا مجعولة 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             6 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 233                                                                 عباسی محمد /منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر 

التابعیة أن یکون للتابع وجود آخر و لیست لها فی ذاتها وجود، بل إنّما هی فی نفسها 
 (.282 : 6، ج1368ملاصدرا، ) هی لا غیر

 تبعیت از استعداد .2.2.1

اعیان ثابته، به زبان »استعداد« خویش، تقاضای تحقق عینی در صقع خلقی را دارند. مقصود از زبان 

عین ثابت انسان، چنین استعداد در مورد اعیان ثابت آن است که هر عین ثابتی اقتضائاتی دارد، مثلا ً

کند که در وجود خارجی خود، دارای اراده، قوه نطق و احکامی از این قبیل باشد. بنابراین اقتضا می

کند که با همین اقتضائاتی که بنابر فیض عین ثابت با زبان استعداد، از حضرت حق درخواست می

اگر اقتضای  اقدس در عین ثابت او وجود دارد، بنابر فیض مقدس به وجود خارجی هم برسد، مثلاً

انسان در عین ثابت این بوده که »اراده« داشته باشد، این تقاضا وجود دارد که انسان در عین خارجی 

 نویسد: نیز همراه با »اراده« خلق شود. قیصری در این رابطه می

الاستعداد، کسؤال الأسماء الإلهیة ظهور کمالاتها و سؤال الأعیان الثابتة  بلسان و السؤال
وجوداتها الخارجیة. و لو لا ذلک السؤال، ما کان یوجد موجود قطّ، لأن ذاته تعالى 

 (.420: 1375قیصری،  ) غنیة عن العالمین

 عربی نیز در فصّ موسوی به مطابقت عین خلقی با عین ثابت، تصریح کرده است: ابن
الوجود إلا بصورة ما هی علیه فی الثبوت إذ لا تبدیل لکلمات  »فلا تظهر ]الاعیان[ فی

اللَّه. و لیست کلمات اللَّه سوى أعیان الموجودات  فینسب إلیها القدم من حیث ثبوتها، 
 (. 211: 1، ج1946عربی، )ابنو ینسب إلیها الحدوث من حیث وجودها و ظهورها 

ها نیز گیرند، استعداد آنطورکه اعیان ثابته، متعلق جعل قرار نمیباید دقت داشت، همان

آید که چگونه ممکن اند. وقتی استعداد اعیان ثابته غیر مجعول دانسته شد، سوال پیش میغیرمجعول

است اعیان ثابته، اقتضای استعدادهای مختلفی را داشته باشند؟ بحث استعداد کلی و جزئی، پاسخی 

 کند.برای این پرسش فراهم می

 ستعداد کلی.  ا1. 2.  2.1

اند، این که اعیان ثابته غیرمجعولشوند به خودِ اعیان ثابته و ازآنجاییاستعدادات کلی، مربوط می

بنابر استعداد کلیِ عین ثابت انسان، خداوند متعال، برای این  غیرمجعول خواهد بود. مثلاًاستعداد نیز 

شود تا عین ثابت انسان در عین ثابت، اراده را قرار داده است. پس استعداد کلی، موجب می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             7 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        234

استعداد کلی، چنین  ةها شود. عبارت جامی دربارحضرت علمیه، متصف به »اراده« و سایر ویژگی

 است: 

الأشیاء الثبوتیة فی مرتبة العلم الاستعدادات الکلیة الغیر  أعطى سبحانه الحق أنّ
»الاستعداد الکلى« ما به قبلت مثلا الوجود من الحق  .... ـ المجعولة التی بها تقبل الوجود

و .... سبحانه حال تعیین الإرادة لک من بین الممکنات و توجهّ الحق نحوك للإیجاد. 
 الکلى الذی به قبلت وجودك لیس وجودیا، بل هو عبارة عن حالة غیبیة لعینک الثابتة

 (.118: 1370جامی، )

و لم يتوقف »طورکه فناری تصریح کرده است، قبول فیض، متوقف بر استعدادِ قابل است؛ همان

عین ثابت است استعداد متوقف بر ازطرفی،  (.169 :2010)فناری،  «قبول الفيض الا على استعداد القابل

تفاوت  ةطورکه بیان شد، خودِ عین ثابت هم تعین و حدّی از اسم عرفانی است. پس ریشو همان

جو کرد. عرفا معتقدند با نکاح واستعدادهای کلی در اعیان ثابته را باید در اسمای الهی جست

الأسماء  اجتماع و يتولد ايضاً من»نهایت اسم عرفانی در تعین ثانی متولد خواهد شد؛ اسمائی، بی

، سواء كانت متقابلة أو غير متقابلة، أسماء غير متناهية و لكل منها مظهر في الوجود بعض بعضها مع

الهی نیز  یبنابراین در اسماء متولَّد، معجونی از دیگر اسما (.46: 1375قیصری، ) العلمي و العيني«

وجود خواهد داشت و از این طریق، علت تفاوت اعیان ثابته و استعدادت مختص به هرکدام از 

 (.130-131 :1390 نوروزی،گردد )ها توجیه میآن

تبعِ غیرمجعول بودن اعیان ثابته، غیرمجعول هستند. تا اینجا بیان شد، استعدادهای کلی، به

ثابته را به ماهیات تشبیه کرد، لوازم ماهیات را نیز مانند استعدادهای طورکه اعیان ملاصدرا، همان

از تعبیرهای متنوعی، بیان داند. او در موارد متعددی از آثار خود، با استفاده کلی غیرمجعول می

 (. 228: 4جو ؛ 101: 1ج نیز؛ 300 :7، ج1368)ملاصدرا،  «أن لوازم الماهية غير مجعولة» :کهکرده است 

 ستعداد جزئی .  ا2.2.2. 1

که تعینات خلقی شود و ازآنجاییاستعداد جزئی، برخلاف استعداد کلی، مربوط به تعینات خلقی می

که در توضیح آن ها نیز مجعول خواهد بود، چنانمجعول هستند، درنتیجه، استعدادات جزئی آن

 آمده است: 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             8 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 235                                                                 عباسی محمد /منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر 

و الكلى الذي به ...الاستعداد الجزئى ما تلبّست به بعد الوجود من الأحوال الوجودية، 

قبلت وجودك ليس وجوديا، بل هو عبارة عن حالة غيبية لعينك الثابتة. و ما سواه من 

   (.118 :1370جامی، ) الاستعدادات الجزئية المشار إليها، فوجودية

استعدادهایی که در موجودات عینی وجود دارد، همگی از استعدادهایِ کلی و غیرمجعولی که 

شود، ای که در وجود عینی مشاهده میشود. پس هر تجلیعین ثابت وجود دارد، ناشی میدر 

 (.485: 1389پناه، )یزداندهد برمبنای صورت استعداد عین ثابت او رخ می

 ها و استعدادهای اعیان خلقی، برای دریافت فیض مقدس و تحقق عینی، متفاوت هستند.قابلیت

واسطه نیست، مانند عقل اول وگاهی هم به یک یا چند واسطه نیاز است. هرچه  گاهی اوقات نیاز به

»فبمقدار قربه و بعده من درجة شود. ها بیشتر و شدیدتر میاز مبدأ فیض دورتر شویم، نیاز به واسطه

و 170: 2010فناری، ) الاعتدال تفاوتت النفوس في النورية و الشرف و غير ذلك من صفات الكمال«

بنابراین، تفاوت موجودات خلقی و به اصطلاح قوابلِ فیض مقدس، در  (.19 :1376رك: امام خمینی، 

ها هم، تابع استعداد کلی اعیان ثابته؛ زیرا هر هاست و استعداد جزئی آنابتدا، تابع استعداد جزئی آن

توانند از آن د و نمینیک از موجودات، دارای عین ثابتی هستند که اقتضای خاص و معینی دار

 (.173-174: 1390)امینی، تعددی کنند 

 قش اراده انسان، در تحقق استعداد.  ن3.2. 2. 1

هاست، و ازطرفی پس از آنکه دانستیم، قبول فیض در عین خلقی و عین ثابت، تابع استعدادات آن

رغم مجعول بودن، تابعِ استعداد بهکه استعداد کلی غیرمجعول است و استعداد جزئی،  هم بیان شد

آید که آیا اراده و خواست انسان، در اقتضائات و پیش می این پرسشکلیِ غیرمجعول است، 

 کند یا نه؟استعداداتِ عین ثابت و عین خلقی، نقشی ایفا می

از اینکه انسان ایجاد شود، اقتضائات و اموری  پیشیعنی  ؛مثبت است پرسشپاسخ عرفا به این 

کند،  برای خداوند معلوم است ها را طلب میآزاد خود آن ةمانند هدایت و ضلالت که انسان با اراد

کنند تحت عنوان و این اقتضائات در عین ثابت انسان منعکس شده است. عرفا بحثی را مطرح می

ها مقصود آن است که علم فعلی خداوند به موجودات، باعث تغییرِ آن »ان العلم تابع للمعلوم«؛

گذرد، شود، بلکه علم، تابع و مطابق با معلوم است. پس علم خداوند به آنچه در  اعیان ثابته مینمی

 عربی در موارد متعدد به این مطلب تصریح کرده است:انسان ناسازگاری ندارد. ابن ةبا اراد

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             9 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        236

و ما وجد الممكن إلا على الحال الذي كان عليه في حال عدمه  للمعلوم تابع العلم أن

من ثبوت و تغيير كان ما كان و الحق ما علم إلا ما هو المعلوم عليه في حال عدمه 

ء لم يتصف به في الذي إذا ظهر في الوجود كان بتلك الحال فما طرأ على المعلوم شي

 (. 18: 4ج ،ق638عربی، ابن) حال عدمه فما للعلم فيه أثر

 نویسد:در جای دیگر می

و قد  وَ هُمْ يُسئْلَُونَ ما كنت عليه في ثبوتك و لهذا قال وجودك في بك إنما فعل

أطلعهم اللَّه عند ذلك على ما كانوا عليه و إن علمه ما تعلق بهم إلا بحسب ما هم 

عليه فيعرفون إذا سألوا أنه تعالى ما حكم فيهم إلا بما كانوا عليه و إذا سألوا و هم 

 (.240 : 4ج ،ق638، عربیابن) فلَِلَّهِ الْحُجَّةُ البْالِغَة يشهدون اعترفوا فيصدق قوله

علیه بر حاکم« در عرفان نظری مطرح شده شبیه همین بحث با تعبیر دیگری؛ »حکومت محکوم

او در ازل از خداوند متعال دهد که حاکم )حق تعالی( همانی را به عبد می آن، است که مطابق با

علیه خود است«. بنابراین درست است ود، »حاکم تابع محکومشمسئلت نموده است، لذا تعبیر می

علیه حق هستند، با استعداد و اقتضای خود، فیض حق را گفته شود، اعیان ثابته که محکوم

تابع  التحقيق في فالحاكم» گوید:قیصری در این باره می  (.149: 1390 )نوروزی، کننددهی میجهت

لعين المسألة التي يحكمُُ فيها بما تقتضيه ذاتها. فالمحكوم عليه بما هو فيه حاكم على الحاكم أن 

 :1375قیصری، )« من كان يحكم عليه بذلك. فكل حاكم محكوم عليه بما حَكمََ به و فيه كان الحاكم

131.) 

شود، انسانِ غیر در اینجا شاید اشکال شود که انسان هنوز خلق نشده است، پس چطور ادعا می

آزاد خود، اموری مانند هدایت یا ضلالت را برگزیده است و افعال ارادی هر فردی  ةمخلوق، با اراد

، درك ناصحیح از ذات خداوند است، پرسشدر عین ثابتِ او نقش بسته است؟ علت طرح این 

ای است که قبل و بعد برای او معنا ندارد، لذا اینکه علم الهی به پیشین و گونهموجود فرازمانی به

ندارد و است و الا قبل و بعد برای حق تعالی معنا  موجودات زمانی، به اعتبار شودپسین تقسیم می

»بسيط الحقيقه كل آنکه مطابق با سخن حکما باید گفت:  چیز نزد او حاضر است. مضافاًهمه

و با توجه به بحث »اتحاد عقل و عاقل و معقول«، واجب تعالی با تعقل ذات خود، تمام  الاشياء«

 (.283، 271-270 :6، ج1368)ملاصدرا، کند حقایق را نیز تعقل می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            10 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 237                                                                 عباسی محمد /منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر 

اند که یرفتهثیر عرفان نظری پذأرسد، حکما و شارحانِ حکمت متعالیه، تحت تبه نظر می

سبزواری . د که از قبل برای خود رقم زده استعین ثابتی دار، ریشه در ازل و سرنوشت نهایی انسان

عليهم القول في الأزل  و حق فريق حق عليهم الضلالة» گوید:در شرح این کلام ملاصدرا که می

: 9، ج1368ملاصدرا، ) «لأنهم أهل الظلمة و أهل الدنيا و الحجاب الكلي المختوم على قلوبهم فطرة

 : گویدگرداند و میها بازمیمحتوم را به اقتضائاتِ عین ثابت آناین ضلالتِ  (.132

في موضعين أحدهما نشأة العلم فإن كل عين ثابت استدعى في العلم ما يليق بحاله 

لف الاستقامة و الدال الانحناء و هكذا الأفاستدعى السكر الحلاوة و الحنظل المرارة و 

و مادة  -و ثانيهما المادة فمادة الشعير تطلب صورة الشعير و لا تطلب صورة الحنطة 

العصفور تطلب صورة العصفور و لا تطلب صورة الطاوس و هذا الطلب أيضا في 

الأزل لأن الأزل ليس وقتا موقوتا و حدا محدودا بل روح الدهر و الزمان و أيضا كلا 

الطلبين من ذات الشيء لأن ماهيته هي هو و مادته جزؤه لا تباينه فما عامل الله شيئا 

: 9، ج1368)تعلیقه سبزواری بر: ملاصدرا،  (132 :9، ج1368)ملاصدرا،  إلا بما علم منه

132.) 

 توهم جبر از اعیان ثابته. 3 .1
معنای اند که اعیان ثابته، به، چنین گمان کردهفصوص الحکمبرخی مانند ابوالعلاء عفیفی در مقدمه 

شود که اعمال انسان، مطابق با اقتضا و چنین تبیین میقبول جبر است. زیرا در عرفان نظری، 

اند و علم الهی هم مطابق با استعدادی است که در عین ثابت اوست. ازآنجاکه اعیان ثابته غیرمجعول

هاست، لذا انسان همان خواهد شد که در عین ثابت او رقم خورده است، درنتیجه جایی برای آن

وجود دارد که از آن ای از بهرهماند. زیرا مطابق با این نظریه، هر موجودی، اراده و اختیار نمی

بنابراین کفر و  .استهمانی خواهد شد که عین ثابت او اقتضا کرده  تجاوز نخواهد کرد؛ صرفاً

برخی  (.39-40 :1946عربی، )ابنایمان، بستگی به کیفیت عین ثابتی دارد که علم الهی تابع آن است 

: 1946عربی، ابنای است که با این برداشت سطحی همخوانی دارد )رك: گونههای عرفا نیز بهعبارت

  نویسد:ها، سخن قیصری باشد که میاندازترین این عبارتشاید یکی از غلط(. 130

و  فلَِلَّهِ الْحُجَّةُ البْالِغَةُ؛ أي فللَّه الحجة التامة القوية على خلقه فيما يُعطيهم من الإيمان

الكفر و الانقياد و العصيان، لا للخلق عليه، إذ لا يعطيهم إلا ما طلبوا منه باستعدادهم. 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            11 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        238

فما قدَّر عليهم الكفر و العصيان منِ نفسه، بل باقتضاء أعيانهم ذلك و طلبهم بلسان 

استعداداتهم أن يجعلهم كافراً أو عاصياً، كما طلب عين الحمار صورته و عين الكلب 

 .(816  :1375، )قیصرى صورته، و الحكم عليه بالنجاسة العينية أيضاً مقتضى ذاته

تنها دلالتی بر جبر ندارد، بلکه درستی معنا شود، نهاگر مسئله اعیان ثابته به باید گفت، پاسخدر 

. تحقیقات عرفانی موجود گواهی د رویکردی جدید برای حلّ شبهاتِ مربوط به آن باشدتوانمی

دهد که تلاش برای سازگاری بین اراده عبد با علم پیشین الهی، همواره مورد توجه محققان بوده می

ولی آنچه مورد غفلت قرار گرفته، این  (.177 -202: 1390؛ امینی، 485 -514 :1389پناه، )رك: یزداناست 

توان شبهه »غیر ارادی بودن اراده انسان« و در پی نکته است که آیا با استفاده از مسئله اعیان ثابته می

 آن، نفی اختیار از انسان را پاسخ گفت یا نه؟

 اراده .2
برای آنکه بتوان از ظرفیت بحث »اعیان ثابته« برای پاسخ به برخی اشکالاتِ ربوط به»اراده آزاد« در 

درستی معلوم شود، و سپس با تحلیلی انسان استفاده کرد، لازم است در ابتدا، شبهه و محل نزاع به

 دست آورد، تقریر نمود.توان از سخنان ملاصدرا بهصحیح از چیستی و اقسام اختیار، پاسخی که می

 بهه غیر ارادی بودن ارادهش  .1 .2

ت گرفته باشد. ازطرفی خود اراده کردن ئآزاد انسان نش ةدانند که از ارادحکما فعلی را اختیاری می

هم فعلی از افعال است. حال تمام سخن مربوط به اراده و گزینشی است که از طریق نفس دنبال 

شود؛ آیا اراده به عنوان یکی از افعال نفس، فعلی ارادی است یا غیرارادی؟ اگر اراده، برخاسته می

مبدأ در این فرض آید که انسان در افعال خود مجبور باشد، زیرا از امری غیرارادی باشد، لازم می

چیزی غیرارادی بود، آن فعل دیگر ارادی اراده، و اگر مبدأ  انسان استاراده، خارج از اراده 

دیگری  ةبر ارادنخواهد بود، پس اراده به عنوان فعل نفس، امری غیرارادی است. اگر اراده را مبتنی

شود که آیا این اراده دوم، ارادی است یا نه؟ اگر آن اراده مطرح می بارةدر پرسشبدانیم، همین 

شود و به تسلسل تکرار می پرسشآید، و اگر ارادی باشد، دوباره نباشد که اشکال قبل پیش می

  .(388: 6ج ،1368)ملاصدرا، منتهی خواهد شد 

  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            12 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 239                                                                 عباسی محمد /منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر 

 پاسخ از اشکال  .2.2

معنای اراده است. درواقع، اراده، مشترکی لفظی است. با ، غفلت از دو اشکال مذکورمنشأ طرح 

توان پاسخ مقنعی از این عویصه، فراهم توجه به دو معنای اراده و دخیل کردنِ بحث »اعیان ثابته« می

 یم و سپس به تقریر پاسخ بپردازیم.کناراده را بررسی  آورد. لذا لازم است ابتدا

 معنای اراده و اختیار  .1 2.2

روند، اما باید دقت داشت که این دو کار میدر بسیاری از استعمالات، اراده و اختیار به یک معنا به

واژه، هم معنا و مترادف نیستند. »اراده« در لغت، مصدر باب افعال و از ماده »رود« به معنای طلب، 

اختیار، مصدر باب اما (، 466: 4، ج1414ی، مرتضی زبید؛ 45: 1، ج1414 فیومى،)اختیار و مشیت است 

 (؛118 :1400عسکرى،)کند ای خاص از مشیت و طلب، دلالت میافتعال و از ماده »خیر«، تنها بر گونه

نویسد: » راغب در این رابطه می(. 294 :3، ج1375، طریحى) خواستنِ آنچه، خیر دانسته شده است

 چیزى درباره و خیر انجام نیز و است خیر که را آنچه کردن طلب و خواستن خیر یعنى -اخْتِیار

 اصفهانى، راغب)« نباشد خیر واقع د چند هر شودمى گفته داندمى خیر و بیندمى خیر انسان که هم

 (. 644: 1، ج1374
اما  ،طور نتیجه گرفت که ممکن است فعلی اختیاری نباشدتوان اینبنابرآنچه گفته شد، می

خودش فعل اضطراری و  ةبا اراد اضطرار و اکراه، فاعلحالت  در حال ارادی باشد، مثلاًدرعین

حال تعریف اختیار بر آن صدق دهد، لذا فعل او ارادی است، اما درعیناکراهی را انجام می

، ضمن تفکیک فعل اختیاری و فعل ارادی از یکدیگر، اسفارکند. علامه طباطبایی در حاشیه بر نمی

أن الفاعل المجبر أيضا لا »داند: رغم غیر اختیاری بودن، خالی از اراده نمیفعلِ فاعل مجبر را علی

که انسان در انتخاب و اییجپس هر .(388 :6، ج1368ملاصدرا،  تعلیقه طباطبایی بر:) «يخلو فعله عن إرادة

تصمیم بر انجام یا ترك کاری توانایی داشت، آن فعل ارادی خواهد بود. در این نوشتار، ما اراده را 

دهد تا با مبادیه تصوریه، خواهیم بدانیم، این قوه که به ما امکان میکنیم، یعنی میبررسی می

کند یا صورت ارادی عمل میکند؛ آیا بهتصدیقیه و شوقیه، کاری را انجام دهیم، چگونه عمل می

 .(422-423و  95: 1378)رك: مصباح یزدی، غیر ارادی؟ 

  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            13 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        240

 اراده در مقام ذات و فعل .2.2.2

نسان نسبت طرفی ازااراده در دو مقام مطرح است. یکی در مقام ذات و دیگر در مقام فعل و ترك. 

به افعال ارادی خود، فاعل بالتجلی است؛ یعنی فاعلی که در آن، صرفِ تصور برای ایجاد و ابداع 

 ةهای الهی است و کمالات فعل خود را در مرتبجمله فاعلدیگر، نفس ازطرفو از کندکفایت می

ذات، واجد است. حال که انتخاب و اختیار در مقام فعل موجود است، پس در مرتبه ذات نیز به نحو 

. اجمال و بساطت موجود است. لذا نفس در مقام ذات واجد کمالاتی مانند علم، اختیار و اراده است

از نفس شود که نفس در مقام ذات مختار است و در سایه همین اختیار ذاتی، سان، دانسته میبدین

دیگری نیست، ولی  ةشود. درست است که آنچه از نفس صادر شده، مسبوق به اراداراده صادر می

مسبوق به اختیار باشد، بلکه همین که از فاعلِ  که فعل اختیاری باشد، لازم نیست که لزوماًبرای آن

چرا که نفس در این موقع، فاعل بالتجلی است نه  ؛کندمختار و مریدِ بالذات صادر شود، کفایت می

دهنده ای که در مقام ذات انسان ماخوذ است، تشکیلاراده (.82-85 :1418)سبحانی،  فاعل بالقصد

، بلکه منافاتی با اختیار نداردو خارج از اختیار اوست، ولی انسان است  وجود ذاتی  ةهویت و نحو

د و شدت که وجوب وجود، مفادی جز تاکّگونه. همانشدت اختیار در انسان است کید وأموجب ت

 (.183: 1390)امینی، وجود ندارد 

 تقریر پاسخِ ملاصدرا.  3. 2.2
وجود  ةچرا که از نظر او، اراده، تابعِ نحو ؛گذاردخداوند فرق می ةانسان و اراد ةصدرا بین اراد

أنهم زعموا أن » :فرمایدشود. لذا میفهمی میانحراف و کج ةبه این نکته مای نکردن است و توجه

الإرادة في كل ذي إرادة بمعنى واحد متواط كما فهموا الوجود أيضا هكذا و ليس الأمر كما زعموه 

 (.339 :6، ج1368)ملاصدرا،  «بل الإرادة في الأشياء تابعة لوجودها

ای است که در انسان وجود دارد. او شود، آن ارادهبنابراین، آنچه از اراده در اینجا بیان می

خود،   ةفرماید که هر مختاری غیر از خداوند متعال، در اختیار خود، مضطر و در ارادتصریح می

، 1368)ملاصدرا،  «أن ما سوى الله من المختارين مضطر في اختياره مجبور في إرادته»مجبور است: 

ذیل فرمایش  های مختلف بیان کرده است، مثلاًپردازیو این مفاد را با عبارت .(320 :6ج

اند، و امر بین الامرین را مطرح نموده امیرالمومنین علی علیه السلام که جبر و تفیض را نفی فرموده

مختار من حيث إنه مجبور و مجبور من الوجه الذي هو مختار و أن اختياره  معناه أنه»نویسد: می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            14 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 241                                                                 عباسی محمد /منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر 

فكل مختار غير الواجب الأول »» :گویدیا آنکه می ،(375 :6ج، 1368ملاصدرا، ) «بعينه اضطراره

  (.312 :6ج، 1368ملاصدرا، ) مجبور في أفعاله« مضطر في اختياره

دانیم با توجه به اشکالی که کند. اما میآزاد انسان دفاع می ةروشن است که ملاصدرا، از اراد

به  در بحث »ارادی بودنِ اراده« گذشت، مسئله از دو حال خارج نیست؛ یا اراده، ارادی است و

ای نیز، انجامد و یا آنکه اراده، ارادی نیست و درنتیجه، فعلِ برخاسته از چنین ارادهتسلسل می

داند تا سر از تسلسل درآورد، دیگری نمی ةغیرارادی خواهد بود. صدرا، اراده را مسبوق به اراد

شود، بدون دیگری محقق می ةپذیرد؛ یعنی معتقد است، اراده بدون تکیه بر ارادبلکه شق دوم را می

در این رابطه  گردد. عبارت آخوندآنکه از حقیقت خود خارج شود و تبدیل به امری غیرارادی 

»فالإنسان كيف يكون فعله بإرادته حيث لا يكون إرادته بإرادته و إلا لترتب  :چنین است

لا ما  فعله بإرادتهالإرادات متسلسلة إلى غير نهاية و الجواب كما علمت من كون المختار ما يكون 

بر اراده دیگری نیست ولی بنابراین، اراده مبتنی (.388: 6ج، 1368ملاصدرا، ) يكون إرادته بإرادته«

شود و همچنان اراده است. مطابق با برخی دیگر از عبارات حال، از حقیقت خود خارج نمیدرعین

 .که مختار و مرید است، مضطر و مجبور هم هست حالآخوند، انسان درعین

شمار توضیح آنکه، ملاصدرا معتقد است اراده در مقام ذات، یکی از لوازم و اقتضائات انسان به

انسان است که با مقتضیات ذات خود همراه باشد. یکی از این  وقتی انساندیگر، تعبیررود. بهمی

طورکه انسانیت انسان این لوازم و مقتضیات، آن است که توانایی بر اراده داشته باشد؛ یعنی همان

طور توانایی بر اقتضا را دارد که دارای قوه عاقله باشد یا توانایی بر دیدن و شنیدن داشته باشد، همین

دهد. به تعبیر عرفانی، استعداد و اقتضایِ عین ثابتِ اراده نیز، یکی از اقتضائاتِ انسانی را تشکیل می

ها، همین انسان در تعین ثانی، این بوده که انسان با یک سری لوازم و اقتضائات باشد، ازجمله آن

 اراده در مقام ذات است.

معناست. زیرا تعلق جعل به آن بی اگر چیزی جزء استعدادهایِ عین ثابت انسان باشد، قطعاً

ها نیز، بالتبع نامجعول اند، بنابراین استعدادهای آنطورکه بیان شد، اعیان ثابته غیرمجعولهمان

ست یا نه؟ از که آیا اراده خود امری ارادی ا پرسشخواهند بود. پس بنابر ادبیات عرفانی، این 

آنکه استعدادات هر عین ثابتی، جزو ذاتیات آن عین ثابت خواهد  مضافاً غلط است. پرسشیاساس 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            15 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        242

یا این تعبیر  .(327 :6، ج1368)ملاصدرا،  »الذاتي للشيء لايكون معلّاً لشيء«بود، و ثابت شده است که 

 »ما فعل الله المشمه بل انما اوجدها«. معروف 

بنابراین، مجعول مرکب است، اما جعل بسیط است و مرکب بودن مجعول نباید عاملی شود که 

از روی غفلت، به دنبال یافتنِ جعلی مستقل برای هرکدام از اجزایِ مجعول بگردیم. در محل بحث 

ما، درست است که انسان با قوا و استعدادهای گوناگونی ازجمله توانایی بر اراده خلق شده است، 

حده دانست، بلکه انسانیتی که با جعل بسیط تحقق اما نباید هر کدام از این قوا را مجعولِ جعلی علی

 یابد، همه این مجعولات متکثر را در خود به همراه دارد.می

ملاصدرا در کلمات خود، چنین معنایی را اراده نموده است؛ او توانایی بر اراده یا همان اراده 

در مقام ذات را امری مکوّن و از اقتضائاتِ انسان دانسته و از این مطلب به »اضطرارِ در اختیار« تعبیر 

اند انسان مجبور است که مختار و لاصدرا، گفتهمهای نموده است. برخی با تفسیر نادرست عبارت

چرا که به تصریح ملاصدرا انسان  ؛صاحب اراده باشد، یا آنکه در فلسفه اختیار و اراده آزاد نداریم

هایی از برداشترسد چنین به نظر می (.21: 1392)سیدان، موجودی مجبور و به صورت مختار است 

که  های سطحی دانسته است، آنجابرداشترا ها این سخنان، همان چیزی باشد که ملاصدرا آن

مضطر فى الجميع فان قلت فهذا جبر محض ذهب إليه الاشاعرة و انت  ]انسان[ فهو»گوید: می

تنكره و تثبت الاختيار و كيف يكون مختارا مجبورا قلت لو انكشف لك الغطاء لعرفت انه فى عين 

  .(200 :1050ملاصدرا، ) «الاختيار مجبور فاذن مجبور على الاختيار

شاید بهترین تفسیری که از فرمایش ملاصدرا ارائه شده، توضیحی باشد که علامه طباطبایی در  

راه با و در آن مقصود از »اضطرار در اختیار« را خلقتِ هم استبیان کرده  اسفارحاشیه خود بر 

ر در تمام بودنِ فاعلیت انسان قلمداد د و »مجبور بودن در افعال« را دخلِ غیدانتوانایی بر اختیار می

و ضمن ارائه معنای جدیدی از جبر در عبارتِ ملاصدرا، آن را در مقابل تفویض و امر بین کند می

»المراد بكونه مضطرا في اختياره أنه جعل مختارا لا باختيار منه بل خلق كذلك : داندنمیالامرین 

و المراد بكونه مجبورا في أفعاله أن لغيره دخلا في تمام فاعليته فليس يختار الفعل عن استقلال  -

من نفسه من غير دخل من مسخر أو داع زائد سواء في ذلك أفعاله الاضطرارية و الاختيارية و 

 (312 :6، ج1368)ملاصدرا،  ليس المراد بالجبر ما يقابل التفويض و الأمر بين أمرين كما سيأتي«

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            16 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 243                                                                 عباسی محمد /منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر 

 نتیجه:
رسد با به نظر می. های فراوانی داده شده استبرای پاسخ به شبهه »غیر ارادی بودن اراده« پاسخ

ثیری که عرفان اسلامی بر فلسفه ملاصدرا داشته است، بتوان نظریه ملاصدرا را طوری تقریر کرد أت

ثابته که مظاهر اسمای الهی و اعیان ثابته داشته باشد. اعیان  ةکه همخوانی کاملی با نظریه عرفا دربار

اند از ا عبارته. برخی از آنبرخوردارندهای مختلفی احکام و ویژگی از موجوداتی علمی هستند،

ثیر اراده در عین ثابت. أاستعدادات، تعیت از استعداد، غیرمجعول بودن تبل بودن ، غیرمجعو

دهد. از ملاصدرا ضمن پذیرش این مسئله عرفانی، آن را مبنایی برای پاسخ به عویصه جبر قرار می

ای است که گونهنظر او، انسان در اراده و اختیار خود مجبور و مضطر است، اراده ذاتی انسان به

ای خلق شده که توانایی بر اراده را گونهدهد. انسان بهلازمه و اقتضای انسانیت انسان را تشکیل می

ای است که توانایی بر دیدن و شنیدن را دارد. طبق این گونهدارا باشد، همچنان که خلقت انسان به

شود و در جای خود ثابت شده است که بیان اراده ذاتی، امری مکوّن و برخاسته از ذات انسان می

از اینکه آیا اراده از  پرسشگیرد. لذا اگر چیزی، لازمه ذاتی شد، به آن جعل مستقلی تعلق نمی

خاطر غفلت از چگونگی گیرد یا ناشی از یک امری غیرارادی است، بهت میئدیگری نش ةاراد

 تحقق اراده ذاتی در انسان است.

 :هانوشتپی
 .أَراَدَ: الرَّجُلُ كَذاَ )إِراَدَةً( وَ هُوَ الطَّلَبُ وَ الاخْتِيَار .1

 ءَ: شاءهَو الإِرادةُ: المَشِيئةُ، و أَرادَ الشَّيْ .2

أصل الاختيار الخير فالمختار هو المريد لخير الشيئين في الحقيقة است خير الشيئين عند نفسه من  .3

كذا إلجاء و اضطرار و لو اضطر الانسان الى ارادة الصحاح فى يسمى مختارا كه لأن الاختيار 

 خلاف الاضطرار.

 الاخْتِيَارُ: إرادة ما هو خير .4

 نامه:کتاب
 .العربيةدار إحیاء الکتب  :، قاهرهفصوص الحکم (،م1946. )، محیى الدینعربىابن -

 .دار الصادر بیروت: الفتوحات المکیه )اربع مجلدات(، ق(، 638ـــــــــــــــــــــــ . ) -

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            17 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهعرفان / دو فصلنامه/ سال ژوهشنامه پ                                                                        244

  .آموزشی پژوهشی امام خمینیموسسه : ، قمعربیخیر و شر در مکتب ابن (،1390. )امینی، حسن -

الدین ، تصحیح: سید جلالنقد النصوص فى شرح نقش الفصوص (،1370. )جامى، عبدالرحمن -

  .وزارت ارشاد اسلامى :، چاپ دوم، تهرانآشتیانى

، چاپ دوم، الدین آشتیانى، تصحیح: جلالشرح فصوص الحکم (،ق1423. )، مؤیدالدینجندى -

 .بوستان کتاب :قم

، تصحیح: سید مصباح الهداية إلى الخلافة و الولاية(، 1376) الله.سید روح خمینى، [امام] -

 .، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینى:، تهران، چاپ سومالدین آشتیانىجلال

، چاپ ترجمه و تحقیق مفردات الفاظ قرآن کریم (،1374. )محمد بن حسین اصفهانى، راغب -

 .مرتضوی :دوم، تهران

تقریر محاضرات امام  ؛الأمر بین الأمرین-لب الأثر فی الجبر و القدر  (،ق1418. )سبحانی، جعفر -
 .موسسه الامام الصادق علیه السلام: قم ،خمینى

 ، چاپ سوم، مشهد:  پارسیران.وگوهای علمیروش ما در گفت(، 1392سیدان، سید جعفر. ) -
تحقیق: احمد حسینی اشکوری، چاپ  مجمع البحرین،(، 1375)  .محمد بن رالدینفخ طریحى، -

 .مرتضوی :سوم، تهران
بررسی راهکارهای ارائه شده » ،(1398بهار و تابستان ) .عباسی، محمد و کردفیروزجایی، یارعلی -

 سال پنجم، شماره اول. نسیم خرد،درخصوص تبیین »رابطه علیّت و اختیار« در انسان«، 

 .دار الآفاق الجدیده :، بیروتالفروق فی اللغه، (ق 1400. )عبدالله بن نحس عسکرى، -

، تصحیح عاصم المشهودمصباح الأنس بین المعقول و  (،2010. )الدین محمد حمزه، شمسفنارى -

  .دار الکتب العلمیه :بیروت، ابراهیم الکیالی

قم:  چاپ دوم، ،المصباح المنیر فی غریب الشرح الکبیرللرافعی (ق1414. )محمد بن احمد فیومى، -

  .دار الهجره
 .نشر دانشگاهی :الدین آشتیانی، تهران، تصحیح: جلالالنصوص (،1371. )ونوی، صدرالدینق -

: علمى و ، تهرانالدین آشتیانى، تصحیح: جلالشرح فصوص الحکم(، 1375، داود. )قیصرى -

 ی.فرهنگ

، تصحیح: علی تاج العروس من جواهر القاموس، (ق1414. )مرتضی زبیدی، محمدبن محمد -

 : دارالفکر.شیری، بیروت

 .تبلیغات اسلامی :، تهرانآموزش فلسفه(، 1378) .یزدی محمدتقی مصباح -

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            18 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html


 245                                                                 عباسی محمد /منزلت اعیان ثابته در حکمت متعالیه، برای پاسخ به عویصه جبر 

 :، قمالحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة (،1368. )شیرازیمحمد ملاصدرا صدرالدین  -

 .المصطفوی مكتبة

  .المصطفوی مكتبة :قم رسالة فی القضاء و القدر )الرسائل(،، (ق1050) ــــــــــــــــــــــــــــــ . -

 .موسسه آموزشی پژوهشی امام خمینی :، قمثابتهاعیان  (، 1390. )نوروزی، اصغر -

، نگارش: سید عطاء انزلی، چاپ دوم، مبانی و اصول عرفان نظری، (1389. )پناه، سیدیداللهیزدان -

 .موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی :قم

 

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
22

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            19 / 19

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.227
https://erfanmag.ir/article-1-1401-fa.html
http://www.tcpdf.org

