
Pazhuheshnameh Irfan 

N.29 autumn& winter (2023 - 2024) 

Pages:73- 103  

The Place of Divine Love in Valuability of Life 

With Emphasizing on ‘Ain al-Qudat Hamidani 

Hosain Jamaati1 

Abstract: One of the fundamental epistemic problems for human 

beings is the meaningfulness and valuability of life, which relates to 

man’s spiritual perfection and happiness. Therefore, a proper 

connection and attachment with God, the source of existence and 

supreme perfection, is what gives value to life. One way to 

communicate with God and embark on the path of true Tawhid is 

through "Divine love." This article aims to demonstrate that God is the 

sole source of the valuability of life, discussing the position and 

influence Divine love has in the valuability of life. To answer this 

question, the article seeks guidance from the ideas of ‘Ain al-Qudat 

Hamadani. The data required for this research were collected from 

books and specialized sources available to the author and analyzed in a 

descriptive and explanatory manner. Therefore, this research is 

innovative in presenting the most important position and influence of 

"Divine love" in giving meaning to human life through the explanation 

of the principles posed by ‘Ain al-Qudat about love. The result 

indicates that in the mystical vision of ‘Ain al-Qadat, the scope of this 

concept is such that chaste virtual love, uncontaminated by physical 

desires, encompasses Divine love and follows an evolutionary course. 

As a result, the level of the value of life, rooted in Divine love, is 

continually nurtured and developed, leading to life and tenderness of 

the soul, godliness instead of selfishness, friendship with the one who 

loves the Beloved, and pure submission and obedience to the eternal 

Beloved. 

Keywords: life, valuability of life, love, Divine love, virtual love, 

intermediate love, Ain al-Qadat Hamdani 

 
 

1 . Master of Islamic Studies, Qom University of Education, Level 4 graduate of 

Qom ‘Ilmiyah Hawzah, and professor of Qom ‘Ilmiyah Hawzah  

e-mail: hosainjamaati@yahoo.com 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             1 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          74

 73 -103، صفحات 1402ونهم، پاییز و زستان شماره بیست پانزدهم، دوفصلنامه علمی، سالپژوهشنامه عرفان، 

 جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی

 القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین
 حسین جماعتی

یکی از مسائل بنیادین معرفتی انسان امروزین، معناداری و ارزشمندی زندگی  چکیده:

هرگونه ارتباط و  روازایناست که با تکامل معنوی و سعادت انسان مرتبط است. 

دلبستگی شایسته با پروردگار، منبع وجود و کمال برتر، ارزش زندگی است. یکی از 

در های ارتباط با خدا و قدم نهادن در مسیر توحید حقیقی، »عشق الهی« است. راه

رو، با هدف نشان دادن سرچشمه بودن خداوند به عنوان یگانه مبدأ ارزش نوشتار پیش

که عشق الهی در ارزشمندی زندگی چه جایگاه و ه زندگی، به این مسئله پرداخت

از نگرش روش توصیفی و تبیینی، تجزیه و تحلیل،  به تأثیری دارد و در پاسخ به آن،

رو، ارائه رو، جنبه نوآوری تحقیق پیشالقضات همدانی یاری جسته است. ازاینعین

ثیرگذاری »عشق الهی« در معنابخشی زندگی انسان از طریق تبیین أترین جایگاه و تمهم

القضات همدانی در باب عشق است. نتیجه اینکه گستره و ساحت اصول و مبانی عین

ای است که عشق مجازی عفیف که گونهالقضات بهاین مفهوم در بینش عرفانی عین

گیرد و سیر تکاملی دارد؛ عشق الهی را دربر می های جسمانی نباشدآلوده به خواهش

درنتیجه، همواره سطح ارزش زندگی که مبدأ و مقصد و بستر آن عشق الهی است، 

کند و آثاری همچون حیات و لطافت روح، خدابینی بجای پرورش و بالندگی پیدا می

خودبینی، دوستی با دوستدار معشوق و تسلیم و اطاعت محض از معشوق ازلی را به 

 دنبال دارد. 

حیات، ارزشمندی زندگی، عشق، عشق الهی، عشق مجازی، عشق میانه،  ها:کلیدواژه

 القضات همدانیعین

 
 حوزه علمیه قم، و استاد حوزه  4آموخته سطح کارشناسی ارشد مدرسی معارف اسلامی دانشگاه معارف قم، دانش

  hosainjamaati@yahoo.com رایانامه:                                                                                            علمیه قم.

 17/1/1401؛ پذیرش مقاله: 14/6/1400 مقاله علمی پژوهشی است. دریافت مقاله

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             2 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 75حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

 :مقدمه
معناداری و ارزشمندی زندگی، از مسائل بنیادین معرفتی انسان امروزین است که پاسخ به آن، 

کند. ا را تعیین و روشن میهانگاری نموده و چگونگی زندگانی آنحیات انسان را درست

شناختی و کمال و سعادت انسان شناختی، انسانارزشمندی زندگی با موضوعاتی همچون هستی

رو، باید دانست که ارزش زندگی در چیست؟ هرگونه ارتباط و دلبستگی شایسته مرتبط است. ازاین

های ارتباط با خدای تعالی، با پروردگار، منبع وجود و کمال برتر، ارزش زندگی است. یکی از راه

سزایی دارد. هعشق الهی است که باور به آن، در معناداری و ارزشمندی زندگی تأثیر و بایستگی ب

در منابع عرفانی، عشق الهی و حالات و آثار آن، محور اصلی و ارزشی رابطه انسان و خدا است. 

هنگی با حقیقت عالم هستی است که روح عاشق با اعشق الهی، فرایندی جهت رسیدن انسان به هم

شود و های مادی در نظرش کوچک میگردد و لذّتتعالی مأنوس می تجلّیات و مظاهر حق

 درنتیجه، عاشق در مسیر توحید حقیقی قدم نهاده است.

رو، با هدف نشان دادن سرچشمه بودن خداوند به عنوان یگانه مبدأ ارزش زندگی، نوشتار پیش

پردازد که عشق الهی در ارزشمندی زندگی چه جایگاه و تأثیری دارد و در پاسخ به به این مسئله می

 جوید. یاری می القضات همدانیآن، از نگرش عین

 پیشینه پژوهش

هایی که در مقالات در باب عشق مطرح شده است و به بررسی عشق در آثار با همه طول و تفصیل

حالات مربوط بدان حولِ مایه اصلی عشق الهی و اند، اما درباره بنُالقضات همدانی پرداختهعین

طور مشخص، به محور ارزشمندی و معنابخشی زندگی انسان، نگارنده پژوهشی نیافته است که به

توان به مباحث معرفتی و عملی این طریق از رابطه انسان با خدا پرداخته باشد. البته مقالاتی را می

القضات همدانی عنوان پیشینه برشمرد که تا حدودی به بعضی از مباحث تبیینی عشق از نگاه عین

 اند؛ ازجمله:پرداخته

در باب عشق و تفکر عارفانه«، نوشته مهدی شریفیان:  تمهیداتو  سوانح العشاق. »مشترکات 1

 است. تمهیداتبر  سوانحاین مقاله ناظر به تأثیر 

القضات همدانی با تأکید بر . »مفهوم عشق و مقایسه آن در دستگاه فکری احمد غزالی و عین2

القضات پور: این مقاله تأثیرات عینیلعالله اسما«، نوشته ولیها و لوایحنامه، تمهیدات، سوانح العشاق

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             3 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          76

ولی از برشمردن مبانی نظری در آن، مطلبی  ،را از استاد خود در موضوع عشق بررسی کرده است

 وجود ندارد. 

 شناسی. مفهوم1

 عشق . 1.1

معنای گیاهی است که سبز شده، سپس لاغر، نازک و زرد »عشق«، مشتق از »عَشَقَه«، در اصل بهواژه 

به دیگر سخن، گیاهی است که به تنه درخت پیچیده و آن را  (.ذیل واژه :1414منظور، )ابنشود می

: 3، ج1375)سهروردى، گردد بندد و تدریجاً باعث زردی آن میاحاطه کرده، راه تنفّس را بر آن می

 ، ذیل واژه(.1404فارس، )ابناند رو، دانشیان لغت آن را به »حبّ شدید« معنا کردهازاین (.287

یند اینکه، هر دو معنا اشاره به احوال عاشق دارد که مبتلا به عشقی شده، قلبش را فراگرفته و ابر

القضات، به این حالت و اثر عشق در عاشق اشاره گرداند. عینرفته ضعیف و نزار میجسم او را رفته

داند: »عشقه کرده و خاصیّت شعله آتشِ عشق و رنج و بلای آن را در لطافت عشق بر جان عاشق می

پیچد تا او را از بیخ هستی برآرد و لطافت او را در خود عشق بر شجره نهاد روح عاشق از آن می

  (.14: 1379همدانی، عین القضات )درآرد« 

اصطلاحی عشق در عرفان اسلامی، متأثر از احوال راستین عاشق و معشوق رو، مفهوم ازاین

القضات، عشق، ظرفیت و گنجایش تعریف منطقی را ندارد؛ عشق یک است. در نگرش عین

حقیقت دریافتنی است، نه آموختنی و مقام والای عشق و اسرار آن، فراتر از ادراک حسیّ و عقول 

»از  (.58: 2، ج1377همدانی، القضات عین)بشری است: »جهان عشق طرفه جهانی است، تا نیایی، نبینی« 

رمزی و مِثالی که از عشق گفته شود، و اگر نه از عشق چه گویند و  هعشق نیز بیان نتوان کرد جز ب

چه شاید گفت؟! اگر عشق در زیر عبارت آمدی، فارغانِ روزگار از صورت و معنی عشق محروم 

 (.125: 1373همدانی، القضات عین)نیستندی« 

 نهایت است؛ زیرا مبدأ عشق، خداوند متعال است:به جهت آنکه، واقعیت عشق، گسترده و بی

 .حدیث عاشقان هرگز به تمامی گفته نشود، سودای ایشان را نهایت نیست
  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             4 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 77حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

 حدیث عشق درازست و همتّت کوتاه            جهان عشق فراخست و تنگ دیده تو    
 (.281: 3، ج 1377، القضاتعین)                                                                                          

القضات، مَحرمَان عشق، از آن خبر دارند، نه بیگانگان از سیر و سلوک عاشقانه در نگرش عین 

  (.110: 1373همدانی، القضات عین)الهی 

توان آن مبدأ ابدی است و نمیو متّصل به  درونی روشن اشراق بنابراین، عشق، چشیدنی، نوعی

 را در مفاهیم گنجاند و یا جنس و فصلی برایش منظور داشت.

 . زندگی 2. 1

 (؛1277: 1426)فیروزآبادى، )نقیض »موت«(، تعبیر شده است  مفهوم »زندگی«، در لغت به »حیات«

رسد که از آن یاد شده است. به نظر می (32:؛ انعام60:)قصصکه در قرآن کریم با واژه »حیات« چنان

 لفظ »حیات«، واژه مهمی در فهم معنای زندگی باشد. 

های اصطلاحی مختلفی برای زندگی ارائه شده است؛ مانند این تعریف که با نگرش تعریف

است که  -شامل تغذیه، ارتباط و تکثیر –ظاهری و مادی است: »زندگی، فعالیتی پیوسته و منظم 

ها، نوعی این قبیل از تعریف (.15: 1358)روویر، برد« موجود زنده را در جهت تکامل عادی پیش می

نگاه مادی حیوانی به زندگی است که مورد پسند و تأیید عقل و وحی نیست و کسی که در این حد 

یابد و در فرهنگ قرآنی از او با عنوان »میت« یاد از حیات متوقف شود به حیات انسانی دست نمی

بنابراین، بایسته است که حیات، نیروی خاص و فعلیتی بالاتر از ماده باشد که  (.80:)نملشده است 

انسان توان رسیدن به حقیقت آن را دارد. اگر انسان بتواند پاسخی  کارکردهایی برتر از ماده دارد و

برای پرسش از »هدف زندگی« بیابد، زندگی را نیز با معنا خواهد یافت. بدیهی است هر اندازه 

تری برخوردار تر و والاتر باشد، به همان اندازه، زندگی از ارزش و کیفیت عالی»هدف« با ارزش

 (. 526: 7ج: 1352)رک: جعفری، خواهد شد 

ای را که به در تعریف دیگری گفته شده: حیات انسانی عبارت است از دارا بودن انسان پدیده

آورد، دست میکشد، دانایی بهبرد، درد میکند، احساس دارد، لذت میوسیله آن حرکت می

شود، حرکات جبری و جوی کمال است، عضوی از اجتماع میوغرایزی را داراست، در جست

های اختصاصی انسان مانند کسب در این تعریف فلسفی، به ویژگی (.28: 1380)جعفری، آزادانه دارد 

 جوی کمال، عضویت در اجتماع، آزادی و اختیار اشاره شده است.ودانایی، جست

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             5 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          78

انسان، محدود به شکل و صورت ظاهرى و بدن مادى نیست، و نظام هستى نیز، به جهان ماده و 

. با توجه به حقیقت انسان و هستی، قلمرو حیات انسانى، عالم مادى نیست، شودطبیعت، محدود نمی

گیرد و لازمه رسیدن به آن، فطرت است نه احساسات و آنچه انسان به نفع بلکه ماده و معنا را فرا می

پس مراد از حیات انسان، زندگی حیوانی یا زندگی  (.229: 2، ج1388)طباطبایی، پندارد خود مى

 شناختی( نیست، بلکه منظور، زندگی انسانی است که بالفعل او را از موجودات)زیست بیولوژیکی

نماید؛ ویژگی زندگی انسان، علم و قدرت عمل براساس علم و دانایی سرآمد و متمایز می دیگر

رو، زندگی ها را دارد. ازایناست و انسان، جوینده کمالات واقعی است که آمادگی و شایستگی آن

شان توجه دار هست، هرچند ممکن است کسانی باشند که اصلاً به هدف زندگیها هدفانسان

 ندارند. 

اى است که در آن هدف حقیقی و نهایی از زندگى معلوم بنابراین، معناى واقعى حیات، زندگى

هاى شده باشد و انسان در راستاى وصول به آن هدف حرکت کند؛ یعنى بینش، کنش و گرایش

 اى باشد که درمجموع، آن هدف را دنبال کند و بدان نایل آید. انسان به گونه

 . درجات عشق2
داند و القضات همچون عارفان و فیلسوفان دیگر، حقیقت عشق را دارای درجات مختلفی میعین

رسد که بستری مناسب برای تحقق این کمال فراهم آمده باشد: »اى عزیز ندانم وقتی به کمال می

ها سه گونه آمد، امّا هر عشقى درجات مختلف دارد: که عشق خالق گویم و یا عشق مخلوق. عشق

 (.101: 1373همدانى، القضات عین)عشقى صغیر است، و عشقى کبیر، و عشقى میانه« 

 شق کبیر و عشق صغیر.  ع1.2

خود« و  داند: »عشق کبیر عشق خداست با بندگانالقضات، عشق کبیر را، عشق خدا به انسان میعین

 (.101: 1373همدانى، القضات عین)»عشق صغیر عشق ماست با خداى تعالى« 

از نگاه وی، عشق کبیر، عشقی به خاطرِ خودِ خداست. اگر خدا به انسان، از روی محبت و 

باشد؛ زیرا خالق، چندان در عشق خود غرق و کند، به خاطر خود میعشق، عطا و لطفی می

 پندارند که خالق عاشق اوست: مجذوب است که التفات و رغبت به کسی ندارد؛ ولی مخلوق می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             6 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 79حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

اند که اِنعام و محبّت او با دریغا! بجان مصطفی ای شنونده این کلمات که خلق پنداشته
کند که عاشق، خلق از برای خلق است! نه، از برای خلق نیست بلکه از برای خود می

کند که آن چون عطایی دهد به معشوقی و با وی لطفی کند، آن لطف نه به معشوق می
کند. دریغا از دست این کلمه! تو پنداری که محبّت خدا با مصطفی از با عشق خود می

برای مصطفی است؟ این محبّت با او از بهر خود است... خدا را چندان از عشق خود 
کس او را التفات نیست، و خلق کس ندارد، و به هیچافتاده است که پروای هیچ

 (.217: 1373همدانى، القضات عین)اند که او عاشق ایشانست پنداشته

ها را در زیر شهپر ها این است که همه آنتوضیح اینکه: یکی از صفات عشق خدا به انسان

صورت یکسان، لطف و عنایت دارد؛ چون همه آفریدگان کند و بهمهربانی و محبت خود جمع می

داند را جلوه آشکار عشق کبیر می )ص(القضات، معراج پیامبر اکرمهای جمال او هستند. لذا عیننهیآی

را معشوق  )ص(منزله عاشق و حضرت محمّدکند و حق تعالی را بهای از آن شب میو تعبیر عاشقانه

 داند:می
های گفتند: ای محمدّ وقت -علیه السّلام -دریغا در مقَام اعلی، شَبِ مِعراج با محمّد

دیگر قایل من بودم و سامع تو، و نماینده من بودم و بیننده تو، امشب گوینده تو باش 
که محمّدی و شنونده من، و نماینده تو باش و بیننده من. دریغا در این مقام که مگر 

القضات عیندارند )معشوق، مصطفی بود و عاشق او که عاشقان کلام معشوقان دوست 

 (.133: 1373همدانى، 

استناد کرده و شاهد  »یحِبُّهمُْ وَ یحِبُّونَهُ«القضات، برای عشق خداوند به انسان، به آیه شریفه عین

هایش به »یحبّهم« و »یحبّونه« نظر داشته، بر آنکه در نوشتهآورد. او علاوههای خود میبرای گفته

بندی خود را نیز برمبنای آن قرار داده است؛ زیرا »یحبّهم«؛ یعنی عشق کبیر و »یحبّونه«؛ اساس تقسیم

 یعنی عشق صغیر.

 داند:او، محبتّ خدای تعالی به انسان را مقدّس و پاک می

مقدسّ بود و از زلل  1ای دوست! چون بدایت دوستی از »یحِبُّهمُ« بود هر آینه از علل
منزّه... آنکه از محبت خود اخبار کرده به محبت تو گواهی داد »یحِبُّهمُ« اخبار او به 
محبت خود »یحِبُّونَه« شهادت بر محبت تو اگر آن محبت مقدسّ است این هم مقدسّ 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             7 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          80

است؛ زیرا که در عشق این و آن نبود پس بگو مقدسّ است مقدسّ، پس تکرار بگذار 
 (.111-110: 1379همدانى، القضات عین)تا از کثرت به وحدت آئی 

گونه که عشق خدا آیه شریفه تأییدی بر اثبات آغاز عشق ازسوی خدای تعالی است و همان

نسبت به انسان، منزهّ و به دور از هرگونه زلل و لغزشی است، عشق انسان به خدا نیز مقدّس است و 

عیب و نقصی ندارد. درواقع، این دوست است که ضمنِ خبردادن محبّت خود )یحبّهم(، به محبتّ 

 آدمی نیز گواهی داده است )یحبّونه(.

داند؛ القضات، حبّ در »یحبّهم« را اصل و جوهر و در »یحبوّنه« را عرض و وابسته به آن میعین

دیگری ممکن نیست: »دریغا مگر یعنی عشق کبیر و عشق صغیر وابسته به یکدیگر بوده و یکی بی

که گوهر جانت را عَرَض، عشق نیست؟ که هیچ جوهر نیست که از عرض خالی باشد، و بی عرَضَ 

 (.112: 1373همدانى، القضات عین)نتواند بودن. جوهر عزّت را عرض، عشق ماست« 
جوهرِ  -تعالی -شود! عشق خدایای دریغا هرگز فهم نتوانی کردن که چه گفته می

جان آمد، و عشق ما جوهرِ وجود او را عَرَض آمد. عشقِ ما او را عَرَض و عشقِ او جان 
که جوهر بی عَرَض مُتَصوََّر باشد، عاشق بی معشوق و بی عشق ما را جوهر. اگر چنان

مُمکن باشد؛ و هرگز خود مُمکن و مُتَصوََّر نباشد. عشق و عاشق و معشوق در این 
: 1373همدانى، القضات عین)م به یکدیگر باشند، و میان ایشان غیریت نشاید ئحالت قا

113.) 

 دوسویه بودن عشق 
کند که که حاکى از دوسویه بودن بدین صورت نقل می )ص(القضات، روایتی را از پیامبر اکرمعین

مُحبّی، و »اذا أحبّ اللهُ عبَداً عَشِقَه و عشَِق علیه فیقول: عبدی أنت عاشقی و عشق و محبت است: 

اى خدا »وقتى بنده (؛112: 1373همدانى، قضات العین) أنا عاشِقٌ لکَ و مُحبُِّ لک إن أرَدتَ أو لم تُرِد«

ورزد. سپس گرداند و خود نیز به او عشق مىرا دوست داشته باشد، خداوند او را عاشق خود مى

گوید: بنده من! تو عاشق و دوستدار منى و من نیز عاشق و محب تو هستم. چه بخواهى و چه مى

گاه مُحب بنده کند؛ آننخواهى«. براساس این روایت، خدای تعالی، بنده خود را عاشق خود می

ها، شود: »تو عاشق و محبّ مایی، و ما معشوق و حبیب توایم«. عشق خدای تعالی به انسانخود می

توان جوهر را بدون ها هست و عشق انسان به او، عَرَض وجود اوست. نمیجوهرِ جان همه آن

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             8 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 81حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

عشق ممکن نیست. میان عشق و عاشق و معشوق و بیعَرَض تصوّر کرد؛ لذا تصورّ عاشق بی

 معشوق، هیچ غیریّتی نیست، بلکه اتحاد و وحدت دارند.

های معمولی، مرتبه نازله عشق به خدا را دارند؛ زیرا خدای تعالی عشق به خود را در انسان

ها نهاده است؛ ولی عشق والا، مقام کمالی و قربی است که مخصوص اهل معرفت فطرت همه انسان

»قلُ انْ شود: حاصل می )ص(واسطه بندگى خدا و پیروی از رسول خداباشد و بهو اولیای الهی می

دارید، از من اگر خدا را دوست مى ،»بگو (؛31:عمران)آل یحبِْبْکمُ اللهُ« کنتْمُْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونى

 نیز شما را دوست بدارد«.  اوپیروى کنید تا 

گذرد که عشق لم یزلی رخت بر صحرای صورت آرد« های دینی و دنیوی نمیولی »دریغا شغل

باشد و بر عشق به خدا، همانند مرغی است که آشیانه او ازل می (.106: 1373همدانى، القضات عین)

کند؛ زیرا مرغی که از نشیند و در تنگنای عرصه امکان پرواز نمیمند نمیهای درخت تنوشاخه

  (.29 -30: 1379همدانى،  القضاتعین)نشیند آشیانه ازل پرد فقط بر شاخه ابدی می

و »حبّ«، بر محبّت ودوستی  (14:؛ بروج90:)هوددر آیات و روایات با الفاظی مانند »ودود« 

ها مخصوصاً بندگان خاصّ خود، اشاره شده است؛ در اینجا به ذکر چند خداوند نسبت به همه انسان

 شود: بسنده می نمونه

»و از پروردگارتان آمرزش  (؛90:)هود»وَ اسْتَغْفرُِوا رَبَّکمُْ ثمَُّ تُوبُوا إِلیَْهِ إِنَّ رَبِّی رَحِیمٌ وَدُودٌ« 

 است«.  ندهدارپروردگار من مهربان و دوست .به درگاهش توبه کنید، کهبخواهید

از پیامبران هستند: »بهترین مردم  پسن خدا، بهترین مردم ا، محبّ)ص(برپایه حدیثی از پیامبر اکرم

دارند و براى او دیگران را هم دوست خود از پیامبران کسانى هستند که خداوند را دوست مى پس

شود مگر این دو هاى دیگرى دارد که موجب دورى مىگیرند، هر محبتى غیر از خدا علتمى

 (.251: 66، ج1403)مجلسی،  2 محبت«

دهد: اى را دوست بدارد، به جبرئیل ندا مىحضرت فرمود: »وقتی خداوند بندههمچنین آن

دهد: گاه جبرئیل در آسمان ندا مىفلانى را دوست داشتم، پس او را دوست بدار. آن گمان منبى

ای ملائکه آسمان! خدا فلانی را دوست دارد، شما هم او را دوست بدارید پس اهل آسمان او را 

، 1404سیوطی، ؛ 30 :7، ج1420)اندلسی، افتد« دوست دارند؛ پس از آن، محبتّ او در دل اهل زمین مى

 (.287: 4ج

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             9 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          82

مجلسی، ) 3سوزاند«کند، مگر اینکه آن را میفرمود: »حبّ الهی به چیزی گذر نمی )ع(امام علی

 (. 23: 67، ج1403

 خداوند به حضرت داود نبی چنین خطاب کرد: 
اى داود! به زمینیان برسان من دوستدار کسى هستم که دوستدار من است و همنشین 
کسى هستم که همنشین من است و مونس کسى هستم که به ذکر من انس دارد و یار 

کننده من است و کننده کسى هستم که انتخابکسى هستم که یار من است و انتخاب
فرمانبر کسى هستم که فرمانبر من است، کسى مرا به صدق و حقیقت دوست ندارد 

ورزم که احدى از خلق پذیرم و چنان به او محبّت مىمگر اینکه او را براى خود مى
یابد و کسى که غیر مرا دهم، کسى مرا به حق بخواهد، مىخود را بر آن پیشى نمى

یابد، اى اهل زمین آنچه بر آن از غرور دنیایى هستید، دور اندازید و به بخواهد مرا نمى
نشینى من آیید، با من انس بگیرید تا با شما انس بگیرم سوى کرامت و مصاحبت و هم

  (.17-18تا: )شهید ثانی، بیسوى محبّت و دوستى شما بشتابم و به

اى که به محبتّ خدا و رسول و ائمه و اعتقاد فرمود: »به خداوند سوگند! هر بنده )ع(امام صادق

 (.115: 65 ، ج1403)مجلسی، رساند« به ولایت آنان از دنیا برود آتش دوزخ او را آسیب نمى

های ها، علامت و نشانهبر تصریح به اصل حبّ خداوند به انسانافزوندر روایات ذکر شده 

ذات و ادراک خیر و محبّت خداوند به بندگان نیز بیان شده است؛ درواقع، برگشت حبّ خداوند به 

کمال خویش است؛ امّا ظهور این محبّت و دوستی، همان بروز رحمت و کرامت حضرت حق به 

کند، درحقیقت او را کران خود لطف میای از رحمت بیبندگان است، و وقتی خداوند به بنده

 مورد محبّت خویش قرار داده است.

توان تعریف محبّت و عشق به معنای کشش و گرایش نفس به سمت آنچه مهم اینکه؛ نمی ةنکت

واسطه رسیدن به لذتّ و کمال، از رساند، را به خداوند نسبت داد؛ زیرا جوهر ناقص بهبه او نفع می

گردد، ولی این امر نسبت به خداوند که هر حُسن و کمالی در او مند میآنچه سزاوار اوست بهره

محقّق و جاودانه است، صحیح نیست. ازآنجاکه وجود ما سوی الله از وجود خداوند منبعث 

گردد؛ و غیر از ذات و صفات و افعال او چیزی وجود ندارد، درنتیجه او تنها به خود که آفرینش می

 ورزد. جملگی در آن منطوی است، محبّت می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            10 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 83حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

رو، معنای دوستى خدا با خلق و محبوب آن ذات جمیل قرار گرفتن، این است که براثر ازاین

دارد تا دوستان او بتوانند حضرت الهی را با های حجاب ظلمانی را برمىاین دوستى، خداوند پرده

چشم قلب مشاهده نمایند و تقرّب به او پیدا کنند. و این منظور، از ازل مورد توجّه آن ذات اقدس 

اش را اى را پاکیزه سازد تا غیر او در آن جاى نگیرد و موانع میان او و بندهبوده که باطن چنین بنده

برطرف سازد تا جز حق نشنود و سخنى جز از او استماع ننماید و جز او از چشم باطنى او، از چشم 

 (.658: 8، ج1417، )فیض کاشانىدیگرى نبیند و به غیر از زبان حق از زبان دیگرى سخن نگوید 

 . عشق میانه 2.2

دهد، »عشق میانه« است. وی تعریف و تبیین درجه دیگری که عین القضات از عشق، ارائه می

دست نداده است و به صورت رمزی گوید: »اتحاد و یکی شدن عشق شاهد روشنی از عشقِ میانه به

 (.115: 1373همدانى،  القضاتعین)و مشهود و یگانه شدن آن دو« 

اى است بین خالق و خلق، و است که آیینه ص((اند عشق میانه، »عشق به رسول اکرمبرخی گفته

 : 8، ج1388، )گوهرینالله و عظمت خداى تعالى منعکس نشود« بنده و خدای، که در آن جز کبریاء

136.) 

القضات از توضیح آن خودداری کرده فضای اجتماعی آن زمان و تعصبات دلیل اینکه عین

کرد. و القضات و بسیاری از عرفای دیگر را به سکوت وادار میحاکم بر جامعه بوده است که عین

جوى طرحى منظم از آن است، مأیوس کند؛ زیرا ویا ظاهراً بدان سبب که کسى را که در جست

 (.197: 1385)اسفندیار و پورجوادی، عشق برتر از نظام و مقولات مشخّص است 

القضات، منظور وی، از عشق میانه، توان باتوجه به فقرات بعدی از سخنان عینهرحال میبه

های مجازی یا عشق بندگان با بندگان باشد؛ یعنی در قوس صعودی، هر عشقی در عالم درواقع عشق

تحت الشعاع و در سایه محبتّ خداوند به ذات خویش و در راستای رسیدن به خود او به عنوان 

 معشوق واقعی است.

 )مجازی( با عشق الهی . رابطه عشق میانه3
تواند طریق برای رسیدن به عشق الهی باشد؛ )عشق مجازی( یا عشق انسان به انسان، می عشق میانه

هاى داراى صفات فاضله و ویژه عشق به انسانزیرا هر عشقی  تجلیّ و نمود عشق الهی است. به

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            11 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          84

ملکات اخلاق الهى، که عشق عفیف است و ازسوى اهل حکمت توصیه شده است؛ یعنی عشقی 

: 3، ج1403)رک: طوسی، که توأم با عفت و حکومت شمائل و جمال معشوق باشد نه نیروى شهوت 

 (.387: 1400سینا، ؛ ابن380

کند و از تعابیری مانند »عشق به خالق« و القضات در آثار خود به اقسام عشق الهی اشاره میعین

داند: »دریغا عشق الله لازم میالیکند. وی، عشق به مخلوق را در طریق »عشق به مخلوق« استفاده می

کس را. دریغا اگر عشق خالق ندارى بارى عشق مخلوق مهیاّ کن تا قدر این فرض راه است همه

 (.96: 1373همدانى،  القضاتعین)کلمات ترا حاصل شود« 

داند و آن، )مجازی( را در لزوم پختگی عاشق می القضات، اهمیت و بایستگی عشق میانهعین

 تمرین و ممارستی برای تحمّل عشق صغیر است:

ها در راه نهادند؟ از بهر آنکه تا عاشق ها و حجابدریغا دانی که چرا این همه پرده
روز بروز دیده وی پخته گردد، تا طاقت بار کشیدن لقاء الله آرد بی حجابی. ای عزیز 

دامی نهاده؛ چه دانی که دام چیست؟ صیّاد ازل چون  ای دان برجمال لیلی دانه
خواست که از نهاد مجنون، مرکبی سازد از آن عشق؛ خود که او را استعداد آن نبود 
که بدام جمال عشق ازل افتد که آنگاه بتابشی از آن هلاک شدی بفرمودند تا عشقی 

 پختة عشق لیلی شود، آنگاه بار لیلی را یک چندی از نهاد مجنون مرکبی ساختند؛ تا
 (.104-105: 1373همدانى،  القضاتعین)کشیدن عشق اللّه را قبول تواند کردن 

القضات، عشق مجازی، از درجات عشق الهی است و رسیدن به دیدار جمال برطبق دیدگاه عین

آید و برای رسیدن به عشق کبیر، عشق الله به حساب میمعشوق حقیقی، مقصود اصلی هر سالک الی

انسانی لازم است و اگر این عشق نباشد، شاید سالک به زحمت و ریاضت و نیز از راه زهد و 

 باشد.که عشق مجازی مثبت، راهی میانبرُ برای عشق الهی میعبادت به مقصود برسد؛ درحالی

یکی از انواع عشق میانه، دوستی و عشق به اولیاءالله است که حجاب راه محبّت و عشق به حق 

 گوید:باره می القضات در اینتعالی نیست و عین عشق به خداوند و عشق الهی هست. عین

هر که خدا را دوست دارد لا بدّ باشد که رسول او را که محمّد است دوست دارد« 
و »عاشق خطّ و فعل معشوق دوست دارد. همه  .(140: 1373همدانى،  القضاتعین)

موجودات فعل و صنع اوست، و بتبع محبّت او دوست داشتن، شرکت نباشد؛ امّا اصل 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            12 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 85حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

ها شرکت باشد، و حجاب راه محبّ و بازماندن از محبوب اصلى و حقیقت این محبّت
 (.140: 1373)همدانى، نباشد 

 . معیار ارزشمندی زندگی4
های ظاهری آن نیست. ایستایی و طور که گفته شد، مقصود از زندگی، ابعاد ابتدایی و پوستههمان

ارزشمندی سکون در زیستن به شیوه عادتِ هر روز و متمایل به برآوردنِ غرایز و شهوات، موجب 

گردد؛ زیرا غایت و مطلوب نهایی و بالذات زندگی، »سپری کردن روزها« و معناداری زندگی نمی

 پیوندد. زندگى(«، به وقوع می )زیان نیست. در غیر این صورت، پدیده »خسران

بنابراین، معناداری و ارزشمندی زندگی، در هدفی فراگیر و ارزشمند است که پذیرنده، 

شده با دلیل و عقلانی باشد. پایه و اساس جامعه متمدن امروز ماده و زندگى مادى و پیشرفت ثابت

مادى و علم و صنعت و کمالات مادى است، ولى پایه زندگى جامعه اسلامى، با دارا بودن همه 

: 1388)طباطبایى،  مزایاى مادى، ایمان به خدا، فضیلت، معنویت و پیمودن مدارج عالى انسانیت است

39.) 

ها است، لذا بهترین ها و خوبىها، زیبایىدر بینش توحیدى، خدای تعالی سرچشمه همه کمال

کمال برای انسان، انس با خداست. هرچه انسان بیشتر با خدا مأنوس باشد و ارتباطش را با او بیشتر 

کند با نبود خدا میان تهى بوده کند؛ یعنى احساس مىاش بیشتر احساس رضایت مىکند، از زندگى

های اش واقعاً بامعناتر خواهد شد. برپایه نظریهو در ارتباط با خدا این خلأ پر شده و زندگى

های خدامحور، سرچشمه معناى زندگى، خداوند و تحققّ بخشیدن به اهداف الهی است. یکی از راه

 انس با خدا و تحقق معنا و ارزش زندگی، عشق الهی است.

 . رابطه عشق الهی و ارزشمندی زندگی5
های خدامحور، چیزی را که به زندگی معنا یکی از مشهورترین نظریه نظریه »هدف الهی«، به عنوان

نماید. حتی اگر انسان نداند که کند، معرفی میبخشد و یک ارتباط مناسب با خدا را ایجاد میمی

معناداری و  ةای قابل پذیرش دربارتواند نظریهچگونه به هدف الهی دست یابد، این نظریه می

تواند این نظریه، در کنار »عشق الهی«، می (.151-155: 1382)رک: متز، ارزشمندی زندگی باشد 

 معناداری و ارزشمندی زندگی را تکمیل نماید. 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            13 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          86

بر اینکه ذاتاً ارزشمند است، نتیجه ارتباطی مستحکم با حقایق ارزشمند عشق الهی، علاوه

کند. گردد و آن را ارزشمند میگر عشق الهی در زندگی میباشد و عشق انسانی عفیف، جلوهمی

تواند با استفاده از عشق الهی، از مرتبه زندگى عادى بگذرد و به مقام بالاترى از حیات انسان می

 دست یابد. 

شده است. با این امانت روح با  ها نهادهعشق خدا به انسان، امانتی است که در روز میثاق بر جان

ها کنار رود، نور این عشق از درون جان به بیرون عشق عهد دوستی بسته است و هرگاه حجاب

گردد. اگر انسان این پیوند حیا میاتابد و با تابش این عشق از درون به بیرون، عشق انسان به خدا می

شود و هر نوع حرکت و پویایی انسان در را برقرار کند، این پیوند از جانب خداوند هم برقرار می

کند. درحقیقت، ارزش زندگی را عشق الهی تعیین شود و معنا پیدا میزندگی به وسیله آن تفسیر می

کند؛ به این بیان: حیات انسان، منزلت و ارزشی دارد که متوقف بر معرفت حقیقی خداوند است. می

گردد و عشق را در این معرفت، موجب عطای رحمت خاص )رحمت وجوب( حق تعالی می

کند. به سخن دیگر، زندگی انسان بر بنیان عشق الهی، ارزش ذاتی و لحظات حیات وی روان می

القضات، هر که محبتّ و که در نگرش عینبراساس معرفت خداوند ارزش اکتسابی دارد. چنان

 (. 110-111: 1373)همدانى، عشق ندارد شایسته سلوک الهی و نیز توجّهات و عنایات خاصّه الهی نیست 

 آثار عشق الهی بر زندگی. 6
ها با توجه به دیدگاه باشد که بعضی از آنعشق الهی، دارای آثار و پیامدهای خاصی می

 شود.القضات بیان میعین

 تکامل و تربیت معنوی. 1. 6

ترین نیازهای فطری انسان، دستیابی به کمالات و فضایل الهی است و اگر انسان دریابد یکی از مهم

ورزد و خود را در مسیر تکامل و تربیت دهد، به آن عشق میخواهی او را پاسخ میچیزی نیاز کمال

شود و برای پیمودن مسیر دهد. روح آدمی در عالم ناسوت، گرفتار آلایش دنیا میمعنوی قرار می

کمال خویش باید به تزکیه بپردازد و غبارهای وابستگی عالم مادهّ را از خود بزداید. در این مسیر، 

 بهترین نیروی توانا، »عشق الهی« است. 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            14 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 87حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

حیات (، 31: عمران)آل یحبِْبْکمُ الله« »قُلْ إِنْ کنتْمُْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونیدر این راستا، براساس آیه 

راثر بروح و روان انسان، محبّت و عشق الهی فطرى است، که در او به ودیعت نهاده شده است و 

خطاب  )ص(رو، این آیه شریفه به رسول خداکند. ازاینمعرفت حقیقی به خدای تعالی تحقق پیدا می

فرموده، که به جامعه بشری اعلام نماید، چنانچه به حکم فطرت، محبّت به خداوند دارید، باید آن 

و اوامر و نواهی الهی پیروى  )ص(را نمایان کنید؛ یعنی به معارف اسلام معتقد بوده و از پیامبر خدا

کنید؛ در این صورت است که خداوند شما را دوست دارد و مورد خشنودى پروردگار قرار 

 خواهید گرفت. 

 گوید: می )ص(اهمیت پیروی و دوستی با پیامبر خدا ةالقضات دربارعین
 چه گویى؟ مصطفى چرا گفت: ارزقنی حبک و حب من احبک؟
 -صلعم -دار! مصطفىاگر از جمال ازلى خبر ندارى، بارى دوستان او را دوست مى

 »فاَتَّبِعُونِی یُحبْبِْکُمُ اللَّهُ«.گوید که احبونی کحب اللّه. لا بل مى

زهى منقبت! چه دانى که دوستى دوستان او چه بزرگ دولتى است؟ ارجو که بدانى. 
: 1ج ،1377همدانى،  القضاتعین) اگر این بندانى، هر چه دانسته باشى نادانسته به است

470).) 
 فرماید:از پیامبران معرفی می پسن خدا را، بهترین مردم ا، محب)ص(رسول خدا

دارند و براى او بهترین مردم بعد از پیامبران کسانى هستند که خداوند را دوست می
هاى دیگرى دارد که گیرند، هر محبتى غیر از خدا علتدیگران را هم دوست خود می

 (.251: 66، ج1403)مجلسی، شود مگر این دو محبت موجب دورى می

»وَ انهَْجْ لی إِلَى به ارزش و خیر بودن محبت الهی در زندگی اشاره فرموده است:  )ع(امام سجاد

آستان محبت خود راهى  ؛ و براى وصول بهمَحَبَّتِکَ سَبیلاً سهَْلَةً، أَکْمِلْ لی بهِا خَیرَ الدُّنْیا وَ الْآخِرَة

)صحیفه سجادیه،  هموار پیش پاى من گشاى و در آن راه خیر دنیا و آخرت را به تمامى ارزانیم دار«

تر باشد، برای رسیدن به اساس، هرچه محبت و عشق انسان به خدا قویبراین .دعای مکارم اخلاق(

 هدف آفرینش خود و تکامل و تربیت معنوی توفیق بیشتری دارد.

 آمده است:  )ع(در اخبار حضرت داود

اى داود! به زمینیان برسان من دوستدار کسى هستم که دوستدار من است و همنشین 
کسى هستم که همنشین من است و مونس کسى هستم که به ذکر من انس دارد و یار 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            15 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          88

کننده من است و کننده کسى هستم که انتخابکسى هستم که یار من است و انتخاب
فرمانبر کسى هستم که فرمانبر من است، کسى مرا به صدق و حقیقت دوست ندارد 

ورزم که احدى از خلق پذیرم و چنان به او محبّت میمگر اینکه او را براى خود می
یابد و کسى که غیر مرا دهم، کسى مرا به حق بخواهد، میخود را بر آن پیشى نمی

یابد. اى اهل زمین! آنچه بر آن از غرور دنیایى هستید، دور اندازید و بخواهد مرا نمی
نشینى من آیید، با من انس بگیرید تا با شما انس سوى کرامت و مصاحبت و همبه

  (.17 – 18تا: )شهید ثانی، بیسوى محبّت و دوستى شما بشتابم بگیرم و به

گوید: »ای عزیز! به القضات، در اهمیت و نقش عشق برای تکامل و تربیت معنوی انسان میعین

خدا رسیدن فرض است، و لابدّ هرچه بواسطه آن به خدا رسند، فرض باشد به نزدیک طالبان. عشق، 

  (.97: 1373)همدانی، بنده را به خدا رساند، پس عشق از بهر این معنی فرضِ راه آمد« 

شود، بیشتر بدیهی است هر قدر محبت شدیدتر باشد، لذتی که از وصول به محبوب حاصل می

خواهد بود. درصورتی که این وصول به زمان و مکان و هر چیز دیگری مقیّد نباشد، این خواست 

ماند و درنهایت این محبت، به شود و کمبودی برای آن نمیطور کامل برآورده میفطری انسان به

شود؛ این همان عشق به خداست که از اهداف تربیت معنوی در بعُد سوز تبدیل میعشقی هستی

شود. هر عشقی که به مرحله عشق الهی و واقعی برسد، به مرحله عبادت و عاطفی انسان شمرده می

خواهد از وجود محدود خویش انسان در حال پرستش می (.501: 3، ج1389)مطهری، رسد پرستش می

ا نقص و کاستی و فنا و محدودیت وجود ندارد جپرواز کند و به حقیقتی پیوند یابد که در آن
 (.281: 2، ج1389)مطهری، 

ای از ظهور، عاشق را در مراحل معرفت و بنابراین، اِحیای عشق الهی در جان انسان، در هر مرتبه

سرانجام چیزهایی خواهد  ،گرددتر برده، سپس ادراک آدمی قوی و نافذتر میمدارج کمال پیش

 سازد.دید که از پیش ندیده بود و از موجودی دانی، شخصیتی عالی می

 روانحیات و لطافت روح و . 2. 6

دهد و روح، لطیف کند و جان او را از تیرگی قساوت رهایی میعشق الهی، دل انسان را تربیت می

جایی کند. ازآنگشته و گرَد عاطفه و نرمی در فضای دل پراکنده شده و حیات و آرامش پیدا می

کند ها مدارا و صبر میها و رنجها و بلاها آمیخته شده است، عاشق، با این سختیکه عشق با سختی

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            16 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 89حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

خویی و ملایمت در گفتار و رفتار برای یابد و تدریجاً نرمراثر آن، طاقت و تحمّل او افزایش میبکه 

خو و رقیق القلب بوده، پس از این عشق، گیرد؛ و اگر پیش از عاشق شدن، انسانی نرماو شکل می

القضات در موجود شدن و تجلیّ »روح و عشق« به تر خواهد شد. عینلطافت روح و روان او افزون

بخش روح است: »چون روح بخاصیت در کند که، عشق، لطافتاین ویژگی و اثر عشق اشاره می

 (.1: 1379، همدانى القضاتعین)عشق آویخت عشق از لطافت بدو آمیخت« 

ها )مانند عشق شهوانی( بخش روح نیست، بسا قسمی از عشقروشن است که هر عشقی لطافت

آزاردهنده روح هستند. آن عشقی با روح خدایی انسان مناسبت و وفاق دارد، که عفیف و الهی 

بخشد؛ لذا خو گرداند و به آن آرامش باشد و روح و روان عاشق را لطیف و مهربان و خوش

داند: »باد رحمت عشق لایزالى دل را القضات نسیم عشق الهی را موجب آرامش روح عاشق میعین

  (.54: 1373، همدانى القضاتعین)گرداند تا جایى ساکن شود و سکون یابد« هاى خود مىدر ولایت

در روایات نیز تعقّل و تفکرّ، مقدمّه حبُّ الهی و حُب به خدای تعالی، موجب لطافت و صفای 

 فرماید:می )ع(گردد؛ چنان که امام صادققلب می

ها بر پایه فکر و اندیشه صاحبان عقل و خردمندان آنانى هستند که اعمال و کردار آن
رسند و وقتى دل از محبّت الهى است تا در نتیجه تفکر به محبّت و دوستى خدا می

شود و زودى در او یافت میصفا و لطفى به ،مند شد و با نور محبت روشن گشتبهره
هایى نصیبش خواهد شد و وقتى دل لطیف شد و آمادگى پیدا کرد فوائد و بهره

شود و وقتى سخنان مندان شد سخنان حکیمانه بر زبانش جارى میهنگامى که از بهره
آمیز گفت داراى فطانت و فراست خواهد شد و چون به این مرتبه رسید در حکمت

مند از قدرت گیرد و چون بهرهاعمال و کارهایش از قدرت و نیروى الهى امداد می
کند و هنگامى که به چنین منزلت و مقامى نائل ها پیدا میشد احاطه علمى به آسمان

ور است با لطف مخصوص و حکمت و بینش و شد مرتب در افکار خویش غوطه
روشنى و چون به این مقام رسید تمام خواست و میل باطنى و محبّت و دوستى خود را 

دهد و چون چنین کرد به مقام بسیار فقط در راه خالق و آفریدگار خود قرار می
بیند و حکمت و دانش را بدست بزرگى نائل شده است و در درون دلش خدا را می

 (.25: 67 ج ،1403)مجلسی، آورد می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            17 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          90

گردد و همین خویی و تسکین و آرامش روح و روان میبنابراین، عشق الهی، مایه نرم

الله در تکامل و تربیت معنوی خود به همین مقدار موفق بوده دهنده آن است که سالک الینشان

تر باید تلاش و کوشش نماید تا به کمال و قرب الهی نزدیکاست و برای تقویت و پرورش آن 

 شود.

 جای خودبینیه. خدابینی ب3. 6

بینی از رذائل اخلاقی و صفات بسیار نکوهیده بشر است. درواقع، نوعى خودبینى و خودبزرگ

؛ 176: 1364)طوسی،  آیدشمار میگمان باطل نسبت به خویش است و یکی از اسباب غضب الهی به

و باید  (53: )نحلانسان، هر نعمتی که دارد، از خدای تعالی است  (.226 -230: 6، ج1417، فیض کاشانى

کمالات خود را از خدا بداند. چنین انسانى، خدابین است و گرفتار رذیلت خودبینى و  ةهم

خودپسندى نیست؛ ولى گاهی، از روی نادانی یا غفلت، خدا را فراموش کرده، دربرابر خدا تکبر 

داند، درنتیجه، احساس بزرگی و عظمت در خویشتن هایش را از خود میورزد و تمام داشتهمی

بینی شده است و روح کند. در این صورت است که دچار رذیلت خودبینى و خودبزرگمی

های خویشتن را دهد عبادت و طاعت خداوند نماید، بلکه خواستهاستکباری و گردنکشی اجازه نمی

ترین مانع و حجاب انسان در سیر و کند و این بزرگهای محبوب حقیقی مقدّم میبر خواسته

 سوی الله است. سلوک عاشقانه به

بهترین درمانِ خودبینی و خودخواهی، عشق به خدا و تلاش در راه رضایت اوست؛ زیرا عشق 

دهد و او را از چنبره خودبینی بیرون الهی، توجهّ و تمایل انسان را به خارج از وجودش، وسعت می

شود و رأی و برد. همین که انسان، به خدای تعالی عشق بورزد، حصار خودبینی مطلقاً شکسته میمی

یک از امور دنیوی که از گیرد و بر هیچخواسته معشوق حقیقی، مورد توجّه و عنایت عاشق قرار می

شود؛ اگر تمام دنیا به او روی آورد، دلشاد خورد و اندوهگین نمیدهد، افسوس نمیدست می

جوید، شادمانی او به خشنودی محبوب است. در این مقام گردد؛ بلکه چون رضایت خدا را مینمی

خواهد نه چیز دیگر؛ چرا و منزل از سلوک است که دوستی خدا و عشق به او را برای خودِ خدا می

ای از حُبّ الهی هایش بخواهد، هرچند به مرتبهکه اگر انسان ذات الهی را به دلیل احسان او و نعمت

نایل شده و تا حدودی وادی خودبینی را سپری کرده، امّا هنوز وارد مرحله خداخواهی نشده است. 

یابی به گوهر عشق الهی نیز باید دست از خودپرستی و خودبینی برداشت، و رو؛ برای دستازاین

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            18 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 91حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

زدایی از این رذیله کرد، سپس تحلیه )آرایش( به فضیلت نفس خود را تخلیه )پیرایش( و آفت

 خداخواهی نمود. 

ای پرتو افکند، او را از هر فکر فرماید: »اگر محبّت خدا به خلوت خانه دل بندهمی )ع(امام صادق

 (.23: 67، ج 1403)مجلسی، دارد« سازد و از یاد هر چیز جز او باز میو ذکری خالی می

کند که یکی از آثار عشق الهی، توسعه وجودی و وسعت نظر و درهم القضات بیان میعین

درواقع، علّت خودبینی، شکستن حصار خودبینی و تکبرّ و قدم در مسیر خداخواهی است؛ زیرا 

»هرکه عاشق نیست خودبین و پرکین باشد و خودرأی بود؛ عاشقی نداشتن عشق الهی است: 

  (.98: 1373همدانى،  القضاتعین)راهی باشد« خودی و بیبی

القضات، سالک باید از گذرگاه شکّ که مقام اول اوست، عبور نماید و به اولین و در نظر عین

ترین مقصود و مطلوب خود که همان راه طلب باشد، برسد و تا زمانی که طلب نقاب عزّت و مهم

: 1373همدانى،  القضاتعین)بینی از روی جمال خود برنگیرد، باید پیوسته در راه آن باشد خودبزرگ

 (.93: 2ج و 309: 1، ج 1377 نیز؛ 19

دیگر، برای کمالِ عشق، اجتناب از خودبینی و از خود رستن، تنها راه برای درک عمیق ازسوی

 عشق است:

دریغا از عشق چه توان گفت! و از عشق چه نشان شاید داد، و چه عبارت توان کرد! 
در عشق قَدَم نهادن کسی را مُسَلَّم شود که با خود نباشد، و ترک خود بکند، و خود را 
ایثار عشق کند. عشق آتش است هرجا که باشد جز او رخت دیگری ننهد. هرجا که 

 (.96: 1373)همدانى، رسد سوزد، و برنگ خود گرداند 

بنابراین، رهیدن از خود، علاوه بر اینکه خود از آثار عشق الهی است، برای سپردن خویش به 

 دست عشق الهی و معشوق ازلی، در کمالِ عشق تأثیرگذار خواهد بود. 

 . دوستی با دوستدار معشوق4. 6

تبعیت از آن، عشق به و پرتو عشق به خداوند در دل انسان عاشق نمایان شد، به وقتی نخستین بارقه

های حق تعالی آید و به تمام مظاهر الهی و جلوهدوستان خدا و اولیای الهی نیز در دل انسان پدید می

ورزد؛ زیرا همه ای از دوست است مهر و محبت میهر آنچه نشانه به شود ومند و مشتاق میعلاقه

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            19 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          92

بیند و عاشق، شاهد سیمای معشوق خویش در تمام هستی است که ذات چیز را جلوه حق تعالی می

 ت گرفته است.ئچیز متجلیّ شده و شعاع انوار هستی از خورشید ذات او نشحق در همه

داند که عاشق، دوستِ دوستدار معشوق القضات، مرتبه و اثر ابتدایی از بارقه عشق را آن میعین

بیند که در ابتدای عاشقی، با دوستان محبوبش دوست ای از غیرت را در خود میگردد و مرحلهمی

هر چیزی که شبیه معشوقش باشد، عشق به شود و با دشمنانش دشمن. در این مرحله، او می

ورزد، ولی پس از مدّتی، در انتها و کمال عشق، عاشق از باب غیرت با دوستِ معشوق، دشمن می

داند تا شود، و هیچ غیری را شبیه کمال و جمال و زیبایی معشوق نمیشده و با دشمن او دوست می

رسد که اشکالاتی بر این دیدگاه به نظر می .(55-56: 1379همدانى،  القضاتعین) دوستش بدارد

 القضات وارد است:عین

 ص()اکرم پذیری و دوستی و محبت به پیامبر. این نگرش، با آیات و روایاتی که در باب ولایت1

وارد شده سازگاری ندارد؛ زیرا در سیر و سلوک الهی، در تحصیل  )ع(و اهل بیت عصمت و طهارت

عشق الهی و نیز در تحفظّ این عشق و رسیدن به مقام و مرتبه والای کمال انسانی، دوستی و عشق به 

آنان که یک وسیله معنوی برای سالک هستند، تأثیر مهمیّ دارد؛ و به این امر تمام بزرگان عرفان 

اند، محبّت داشته الله لازم است به آنان که انسان کاملاند. از این منظر، برای سالک الیتصریح کرده

 و عشق ورزد؛ چه در ابتدای سیر و سلوک و چه در ادامه راه و چه در انتها.

 گوید:باره میامام خمینی در این
پیغمبر اکرم و اهل بیت مکرم او، صلوات الله علیهم، تمام عمر خود را صرف در بسط 

ها نشر احکام خدا و اصلاح و احکام و اخلاق و عقاید نمودند و یگانه مقصد آن
تهذیب بشر بوده و هر قتل و غارت و ذلت و اهانتى را در راه این مقصد شریف سهل 

ها ها کسى است که در مقاصد آنشمردند و از اقدام باز نماندند، پس محبّ و شیعه آن
ها کند. اینکه در اخبار شریفه اقرار به ها شرکت کند و پیروى از آثار و اخبار آنبا آن

اللّه جاریه  سنّة لسان و عمل به ارکان را از مقوّمات ایمان شمرده بیان یک سرّ طبیعى و

است، چونکه حقیقت ایمان ملازم با اظهار و عمل است. عاشق در جبلّه طبیعیه اوست 
اظهار عشق و تغزّل در شأن معشوق، و عمل به لوازم ایمان و محبت خدا و اولیاى او. 
]اگر[ عمل نکرد مؤمن نیست و محبت ندارد. و این صورت ایمان و محبت بى مغز و 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            20 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 93حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

رود و صفر الید به دار جزاى معنى نیز با جزئى حوادث، و فی الجمله فشار، از بین مى
 (.576: 1380خمینی، امام )اعمال منتقل شود 

آورده  4مقام »خلّت« ةالقضات درباررا که عین «إِلاَّ ربََّ الْعالَمین فَإنَِّهمُْ عَدُوٌّ لی» :آیه شریفه .2

است، به این اشاره دارد که آنچه معشوق دوست ندارد برنگزینیم و او را عبادت نکنیم، بلکه با 

دوستان خدا دوست باشیم و با دشمنان خدا دشمن باشیم و از آنان بیزاری بجوییم. حضرت ابراهیم 

اند، مقصود این است که چون من پیش خودم فکر کردم دیدم که ها دشمنان منرمود: این بتف

ها پرستش دشمنى بوده که آن شیطان است؛ لذا از آن دورى کردم و ترجیح دادم عبادت این بت

 :همچنین است آیه شریفه (.160: 3، ج 1377)طبرسى، ها از اوست کسى را عبادت کنم که تمام خوبی

  «.ءٌ مِمَّا تشُْرِکونَإنِِّی بَری»

ه بگوییم مقصود او غیر از کالقضات را پذیرفت؛ مگر اینتوان ظاهر کلام عینرو، نمیازاین

دوستی با انسان کامل است؛ چون دوستی با انسان کامل و الگو قرار دادن او برای سالک لازم است 

و انسان کامل آیینه جمال و جلال الهی است؛ و یک عاشق واقعی باید حبّ به رسول خدا را در 

شود، مانند که تعلّق خاصیّ به معشوق دارد، دیگر »غیر« محسوب نمیحیا کند. و ازآنجاییاخویش 

القضات در شأن و رو که تعلقّ خاصیّ به لیلی داشت. لذا عینعشق مجنون به خاک راه لیلی ازآن

 کند:بیان می )ص(منزلت پیامبر اکرم

دریغا ندانی که چه میگویم! آفتاب »الله نورُ السَّمواتِ والأرض« بی آیینة جمال محُمدّ 
واسطة آیینه مطالعه جمال آفتاب توان کردن علی هرسولُ الله دیدن دیده بسوزد، ب

ست و در پرده دیدن ضرورت باشد. ا الدوام؛ و چون بی آیینه معشوق دیدن محال
نه جز کبریاءاللّه و عظمت خدای تعالی دیگر نباشد یعاشقی منتهی را پرده و آی

 (.103: 1373همدانى،  القضاتعین)
محبوب دارد، آن شرکت نباشد که آن نیز هم از آثار حبّ  ههر محبّت که تعلّق ب

به محبوب باشد: مَثلاً اگر عالمِ، قلم و حبِر و کاغذ دوست دارد، نتوان گفت که 
همگی عاشق علم نیست. محبوب لذاته یکی باید که باشد، امّا چیزهای دیگر اگر 
محبوب باشد از بهر محبوب اصلی، زیان ندارد. هرکه خدا را دوست دارد لابدّ باشد 

 القضاتعیندارد )که رسول او را که محمد است دوست دارد، و شیخ خود را دوست 

 (. 140: 1373همدانى، 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            21 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          94

: 1377همدانى،  القضاتعین)»جوانمردا! بدان که در نهاد آدمی حب خدا و رسول پنهان است« 

1/355.)  
خدا و مظهر  ةای به این حقیقت دارد که، همه عالم و آدم جلوالقضات، اشارهاین سخنان عین

تر تر و تمامهای گوناگون و تجلّیات مختلف معشوق، راهنمایی برای کاملاسماء الله هستند و تمثّل

شدن عشق الهی عاشق است. با شهود تجلیّ جمال و حُسن الهی توسط انسان عاشق است که عشق 

 شود.آید، و به مظاهر هستی عشق ورزیده میدیگری، مستی آفرین شده و پدید می

 شرافت عشق به دوستداران خدا
در  )ع(هستند؛ امام علی )ع(و ائمه اطهار )ص(برترین مظهر جمال و جلال الهی پیامبر گرامی اسلام

کند: گونه سفارش میمحبت به دوستداران خداوند این ةای خطاب به حارث همدانی دربارنامه

شرافت و برتر بودن عشق به  (.69البلاغه: نامه نهج)»خدا را گرامی دار و دوستان خدا را دوست بدار« 

ها به عنوان انسان کامل، مظهر تام و تمام اسما و دوستداران خداوند به این جهت است که آن

 نمای اوصاف باری تعالی است.صفات حق تعالی و آیینه تمام

اثر معنوی مهم محبت و عشق به عاشقان خدای تعالی در زندگی، تحصیل کمالات مادّی و 

وجودی خویش، نیازمند آن است؛ زیرا عالمَ هستی  ةمعنوی برتر است، که انسان خارج از محدود

ها و وسایل برای رسیدن به کمالات براساس نظام اسباب و مسبّبات استوار شده و تمسکّ به سبب

، یکی از )ع(و امامان معصوم )ص( این نظام است. محبت و عشق به پیامبر اکرم ةمادی و معنوی، لازم

رسیده است،  )ع(که در روایاتی که از ائمه اطهاراسباب مسلمّ کمال معنوی در این راه است. چنان

: 1ج ،1415)رک: عروسی حویزی، اند آنان خود را به عنوان وسیله برای تقرّب به خداوند معرفّی کرده

 (.2280، ج1404؛ سیوطی، 627

 فرماید: مندی زندگی اشاره کرده، میشدر سخنانی به این اثر معنوی در ارز )ص(پیامبر اکرم

گوید: سعادتمند به مفهوم آور پروردگار است که به من میاین جبرئیل پیام
اش، آن کسى است که على را چه در دوران حیات و چه بعد از وفات دوست گسترده

بخت به تمام مفهوم کلمه داشته و محبت وى را در دل قرار داده باشد و نیز شقى و تیره
آن فردى است که با على چه در زمان حیات و چه در عالم ممات دشمنى نموده و 

 (.182: 1400بابویه، )ابنبغض او را در دل، جاى داده باشد 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            22 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 95حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

ر که حسن و حسین را دوست دارد من او را دوست دارم، و هر که را من دوست ه
داشته باشم خداوند دوستش دارد، و هر که خداوند دوستش بدارد او را داخل بهشت 
کند، و هر که ایشان را دشمن دارد من او را دشمن دارم، و هر که را من دشمن دارم 

)مفید، خدایش دشمن دارد، و هر که را خدایش دشمن دارد داخل دوزخش کند 

 (.  28: 2، ج1413

 فرماید: می )ع(همچنین امام صادق

است«  »براى هر چیزى پایه و اساسى است و پایه و اساس اسلام محبت و محبت به ما اهل بیت
  (.46: 2، ج1407)کلینی، 

 محض از معشوق ازلیاطاعت  . تسلیم و5. 6

ها و یکی دیگر از آثار عشق الهی در معنا و ارزشمندی زندگی این است که عاشق در انجام خواسته

تمام کند. وچرا اطاعت میچونسازد و بیاوامر معشوق و دوری از مخالفت او صبر را پیشه خود می

تلاش عاشق، اطاعت محض از معشوق است و در رسیدن به معشوق، خودبینی را نهاده و اختیار از 

 گوید:باره میالقضات دراینعین .دهدکف می

اگر کار به اختیار عاشق بود اتحاد بود و جمع؛ زیرا که او را احتراق در پرتو انوار 
تر از بقا بود در تفرقه و دوئی و اگر به اختیار معشوق بود فراق بود و جمال خوش

»لاَحْتَرقَت سبُُحاتُ هجر؛ زیرا که او را از کمال جلال پروای یگانگی نبود با کس 

 (.65: 1379همدانى،  القضاتعین)ست ا عبارت از آن وَجهِْهِ«

اشاره کرده است؛ هرچند روایات دیگری نیز وجود  (ص)القضات به روایتی از پیامبراکرمعین

در روایتی  (؛44 -45: 55، ج1403)رک: مجلسى، کند دارند که مضمونشان به همین روایت برگشت می

»أَنَّ لله تَبارَک و تعالى سَبْعینَ أَلْفَ حجِابٍ مِنْ نُورٍ و ظلُْمَةٍ لوَْ چنین نقل شده است:  )ص(از پیامبر

یعنی، براى خدای تبارک و ( 45: 55، ج1403)رک: مجلسى،  کشِفتَْ لاحْرَقتَْ سُبُحَاتُ وَجهِْهِ ما دوُنَه«

هاى وجه او های آن برداشته شوند جلوهتعالى، هفتادهزار حجاب از نور و ظلمت است که اگر پرده

 ها است، را بسوزانند.  تر از آنآنچه پایین

 »سُبُحات«، انوار و جلال و عظمت خدا است. اگر از انوار خدا که محجوب از بندگان است،

ه وقتی خدا تجلیّ کرد، چکند؛ چنانها بتابد او را نابود میچیزى برداشته شود، بر هرکسی از انسان

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            23 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          96

: 55، ج1403)رک: مجلسى، تکه و خاک شدند )ها تکهحضرت موسى از پرتو آن بیهوش شد و کوه

گونه از روایات، معنای ظاهری و باطنى دارند؛ معنای ظاهریشان این است که خداى سبحان این(. 45

هایی قرار داده تا در نگاه ملائکه و برخى ها حجابچنانچه عرش و کرسى را آفریده، در آن

 ها، مظهر عظمت، جلال، هیبت و وسعت فیض و رحمت باشند.پیامبران و در استماع سایر انسان

شوند، بسیارند؛ هایی که مانع از رسیدن به حق تعالی میمعنای باطنیشان آن است که: حجاب

اند؛ به برخى از آنان، ناشى از نقص نیرو و درک آدمى است؛ زیرا ممکن الوجود، نیازمند و حادث

های ظلمانی گویند؛ و برخى دیگر، ناشى از نورانیت، تجرّد، تقدّس، عظمت و جلال ها حجاباین

شوند. محال است هر دو قسم از حجاب برداشته شوند و های نورانی نامیده میخدا است که حجاب

اى این حُجبُ برداشته شوند اگر از میان بروند جز ذات حق چیزى نماند. فقط ممکن است تا اندازه

واسطه برکنارى از صفات شهوانیه و اخلاق حیوانیه و تخلقّ به ،و آدمى به مقام کشف و شهود برسد

به اخلاق ربّانیه از راه عبادت و ریاضت و مجاهده و بررسى علوم حقّه. در این صورت انوار جلال 

سوزانند، و با دیده یقین کمال خدا و تابند و تشخّص و اراده و شهوت او را میالهى بر بنده می

الله و بقاء بالله است که قابل فهم است و منافى با اصول دین نگرد. این معناى فناء فیبقائش را می

 (.46-47: 55، ج 1403)مجلسی، نیست 

تر است. القضات نیز این است که عاشق، فراق را دوست دارد و برای او شیرینمنظور عین

رو، در وصال خود اختیاری ندارد؛ و اگر وصالی بوده، وصال کامل نیست، بلکه وصال به ازاین

 معنایی است که بیان شد.   

طوری عظمت دارد و مقام بزرگی است که امام تسلیم و اطاعت محض از معشوق ازلی به

پس از اقرار به توحید و اعتراف به نیازمندی به خداوند، حالت رضا و تسلیم محض را از  )ع(علی

خواند ... خدایا! مرا به درگاه تو نیاز خواهد: »خدایا! این بنده تو است که تو را یگانه میخداوند می

 (.91البلاغه: خطبه نهج)است...، پس در این مقام، رضای خود را به ما عطا فرما« 

همچنین در بیان اوصاف ملائکه، به این رضا و تسلیم محض حاصل از عشق و محبت الهی 

دهند، و شوق و علاقه خود را از انجام اوامر الهی و گاه عبادت خود را پایان نمیکند: »هیچاشاره می

کنند. آنچه آنان را شیفته اطاعت خدا کرده، بذر محبت است که در اطاعت پروردگار سست نمی

 (.91البلاغه: خطبه نهج)دارند« گاه دل از بیم و امید او بر نمیپرورانند و هیچدل می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            24 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 97حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

شود و نتیجه آن، اطاعت و بنابراین، شناخت و معرفت الهی، محبّت و عشق به خداوند ایجاد می

ترین نتیجه بعُد تکامل معنوی عشق به خداست که عاشق تسلیم دربرابر دستورهای او است. این مهم

 در مقابل دستورها و تکالیف معشوق احساس تکلیف خواهد کرد.

 حیای عشق الهی  اهای تحصیل و . راه7
توان همانند علوم تحصیل و کسب کرد و آموختنی نیست، بلکه باید آمد و عشق عشق الهی را نمی

به سخن (. 58: 2ج1377همدانى،  القضاتعین)را دریافت: »جهان عشق طرفه جهانی است، تا نیایی، نبینی« 

ها به ودیعت ها پاشیده شده و گوهری است که در صدف جاندیگر، عشق بذری است که در دل

و براساس سریان عشق در هستی و آراستن آن در فطرت  (356: 1، ج1377همدانى،  القضاتعین)اند نهاده

رو، عشق الهی باید هدف حیاء کند و در طریق الهی بپروراند. ازایناالله باید آن را انسان، سالک الی

 جویی باشد و در راه آن تلاش و مجاهدت نماید.سرآمد و برتر هر انسان کمال

های بروز و پیدایی و بنابراین، ضمن اذعان به اینکه عشق آمدنی و یافتنی است نه اکتسابی، راه

های مهمیّ که موجب احیا و پرورش عشق الهی در انسان ا راهجپروراندن آن، امکان دارد. در این

 شود.خواهد شد، بیان می

 معرفت الهی .1.7

عشق الهی ثمره و محصول شناخت و معرفت الهی است. سالک کوی حقیقت، بدون گذر از وادی 

شناخت، نخواهد توانست به وادی عشق و محبت وارد شود. انسان به اندازه معرفت و بینش، محبّت، 

 عشق، فرع »معرفت« است، عشقِورزد. سوی محبوب خود شتافته و عشق میو به همان اندازه به

انسان نسبت به آن چیز  نخواهد بود؛ زیرا شناخت هر چیزی، ریشه میل یا تنفرّ بدون معرفت، عشق

است؛ زیرا او موجودی مُدرِک است و بدون محبّت و گرایش به محبوب، احساس واقعی 

 کند. ارزشمندی و مطلوبیت در زندگی خویش نمی

واسطه معرفت، مرکز عشق خواهد شد؛ زیرا دل و القضات، خرمن دل آدمی، بهاز دیدگاه عین

 رود:شمار مىقلب رکن اعظم و اساس و پایه و بنیان عشق و تنها وسیله معرفت و شناخت به

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            25 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          98

عاشق نتواند از غلبات عشق که بدل هست از معشوق براندیشد؛ زیرا که دل 
ست خراب در وی محبوب چه کند دل شاهد که محل معرفت شود مرکز ا ایآتشکده

 (.59: 1379همدانى،  القضاتعین)محبت گردد 

دیده بینای عاشق، معرفت اوست؛ هر اندازه که آب معرفت در صحرای دل آدمی بیشتر جاری 

شود، شجره مهر الهی سبزتر خواهد شد و درجه محبّت، تابع مراتب معرفت است؛ یعنی از لحاظ 

تنگاتنگ دارند و هرچه معرفت انسان به خداوند بیشتر کمیت و شدتّ و ضعف هم، این دو ارتباط 

 دارتر خواهد بود:تر باشد، به همان تناسب محبت و عشق او به ذات و صفات الهی ریشهو عمیق

دیده بینای عاشق در این نشأه معرفتست اگر کاملست کامل و اگر ناقص است ناقص و 
درد دل از اینست که کمال و نقصان به نسبت است و در این نشأه بینائی معرفتست در 

  (.90: 1379)همدانى، نشأه آخری معرفت بینائی شود 

القضات: ناگفته نماند که عشق الهی، خود سبب برای آغاز معرفت الهی است؛ و به بیان عین

درواقع،  (؛284: 1373همدانى،  القضاتعین)مبتدى را عشق باشد«  -تعالى -»دلیل معرفت خداى

رو، اهل کند؛ ازاینترین نوع شناخت معرفی میشهودی را به عنوان عالیالقضات، معرفت عین

معرفت معتقدند از راه علوم و فلسفه و عقل معاش، امکان شناخت خدا را نخواهند یافت؛ تنها راه 

توان به شناخت و معرفت ممکن، اما پرخطرى که هست، راه عشق است؛ یعنى از طریق عشق مى

 واقعى خدای تعالی دست یافت.

 ها. پاکی و تهذیب دل از تیرگی2. 7

های باید از ظلمت و تیرگی (،59: 1379همدانى،  القضاتعین)اکه مرکز عاشقی، قلب است جازآن

گناهان، پاک باشد. قلب، جایگاه توجّه و عنایت حقّ تعالی است و عشق الهی، عنایتی ازسوی 

فرمود: »دل، حرم خدا است، پس در حرم  )ع(که امام صادقطلبد؛ چنانخداست که قلب پاک می

ها و علایق بر کم کردن وابستگی (.67: 25، ج 1403)مجلسی، خدا کسى غیر از خداوند را جاى ندهید« 

شدّت مهر الهی خواهد افزود و بذر عشق الهی که در وادی فطرت پاشیده شده، هنگامی جوانه 

 زند که از آفات گناهان در امان باشد. می

 فرمود:  )ص(خدای تعالی در معراج به پیامبر خدا

 دانى که چه عیشى گواراتر و چه زندگى با بقاتر و همیشگى است؟« حمد! آیا میا»یا 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            26 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 99حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

 دانم«، گفت: »خدایا نمی

 فرمود: 

هاى مرا فراموش آن زندگى گواراست که دارنده آن، غافل از ذکر من نشود و نعمت
خبر به حقوق ]و أوامر و نواهی[ من جا آورد[ و جاهل و بىهنکند ]و شکر آن را ب

نشود، و شب و روز رضایت مرا ]در اعمالش[ بطلبد، و زندگى همیشگى آن است که 
صاحبش آن قدر براى خود عمل کند که دنیا در نظرش کوچک و آخرت را بزرگ 
بداند، و براى خود کوشش در اعمال خیر کند، و اراده و دلخواه مرا بر اراده و دلخواه 
خود مقدم دارد و رضایت و خشنودى مرا بطلبد، مرا با عظمت و قدرت بداند و حق 
عظمت مرا ادا نماید، و معامله مرا نسبت به خود فراموش نکند و متذکر باشد که من 
در تمام ساعات شب و روز بر کردار و گفتار او آگاهم، پس هنگامى که اراده گناه و 
معصیتى نمود مراقب من باشد، و قلب خود را فارغ و خالى بدارد از آنچه که من 

هاى او را، و نگذارد که شیطان بر دارم، و دشمن بدارد شیطان و وسوسهناپسند می
نمایم تا این چنین نمود قلب او را پر از محبت ]خودم[ میقلبش راه یابد، پس هرگاه 

جایی که قلب او را تماماً متوجهّ خودم نمایم، و دل او را فارغ از دنیا و اشتغال او را 
، 1412)دیلمی،  براى آخرت قرار دهم، و او را مانند محبین دیگر خود متنعم سازم...

 (. 204: 1ج

های ها و کدورترو، در طریق سیر و سلوک عاشقانه الهی، پاکی و تهذیب دل از تیرگیازاین

دل، مکنون و القضات عشق الهی، در نفسانی از اهمیّت خاصیّ برخوردار است؛ چرا که به بیان عین

عشق آنست که در کانون دل مکنون است ظهورش بشنید و صف معشوق بود یا بدید پنهان است: »

: 1379همدانى،  القضاتعین)جمالش و از آن است که دل از درد و وجع و احتراق در نالش باشد دایماً« 

67.) 
توان گفت: عشق به حق تعالی، نخست در فطرت آدمی القضات میدر توضیح منظور عین

وجود داشته است. دل و روح در صورت اولیه خویش و پیش از هبوط و نزول به عالم خاکی و 

ور و مجذوب در شهود حق و عاشق و فانی در وجه او بوده ها، غوطهمحجوب گشتن به حجاب

ای که عین است. دل در کانون اصلی خود، از آتشِ عشق الهی همچون پروانه سوخت؛ به گونه

عشق بود، ولی وقتی در دنیای مادّی و عالم ناسوت حجاب و کدورت جسم آمد، راه درمان آن، 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            27 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          100

های آن خواهد بود. در های ظلمانی و تیرگیپاکی دل از عشق غیر خدا و برطرف کردن حجاب

شود و با ادامه مجاهدت و این مرحله، صورت اولیه آن عشق الهی مکنون جلوه کرده و ظاهر می

تر حقیقت دل، دوستی حق هم بیش از پیش برطرف شدن بیشتر غبار امور مادّی از دل و ظهور کامل

 رسد. ظاهر گردیده، به مراتب بالای عشق و کمال می

 . ذکر الهی3. 7

های بروز عشق ها و زمینهنی و عملی خدای تعالی، از دیگر راهزباعبادت و مداومت بر ذکر و یاد 

الهی است. هرگاه نور ذکر حق در دل شخصی تابید، موجب صفا و جلای دل شده سپس دلیل بر 

شود محبّت او به خداست و اگر این حالت تداوم یافت و شدّت گرفت، تبدیل به عشق می

از یاد معشوق خویش غافل گردد؛ به بیان  ،شودکه آدمی یک لحظه هم حاضر نمیایگونهبه

هرکه چیزی دوست دارد ذکر آن بسیار کند: منَْ أحبََّ شیئاً أَکْثرَ ]من[ ذکِرهَ« القضات: »عین

زمانی که عشق بر عاشق غلبه داشته باشد، رواست که دل وی، رنگ  (.24: 1373همدانى،  القضاتعین)

رسد و این، خود گیرد؛ به محض اینکه عاشق نفس بکشد، بوی معشوق به مشام وقتش میمعشوق به

: 1379همدانى،  القضاتعین)پذیرد که وی در ذکر، مغلوب و به مذکور، قائم گردد زمانی صورت می

 (.95-94: 1373 نیز؛ 101

بیانگر ذکر عملی برای رهرو عاشق در طریق  (،31:عمران)آل »فَاتَّبِعُونِی یُحبِْبْکمُُ اللهُ«آیه مبارکه 

معرفت و کمال است. خدای تعالی، زمینه و شرط محبوب شدن بنده خویش را پیروى از پیامبر و 

داند: »به مردم بگو اگر محبّ و دوست خدایید، پیرو من )پیامبر( باشید تا محبوب رسول خویش مى

 خدا شوید«. 

 :نتیجه
که گستره و مهم و مبنای ارزش ذاتی زندگی و تکامل معنوی انسان است؛ چنان عشق الهی شاخصه

ای است که عشق مجازی عفیف که گونهالقضات همدانی بهساحت این مفهوم در بینش عرفانی عین

گیرد و سیر تکاملی دارد؛ های جسمانی نباشد تا عشق حقیقی و الهی را دربر میآلوده به خواهش

زیرا حقیقت عشق از آن نظر که ازسوی معشوق ازلی آغاز شده، مقدّس و منزهّ است و دل عاشق را 

سازد؛ درواقع، عشق، از وجود خداوند هویت و عیب میاز هرگونه خاشاکِ مغایرت، پاک و بی

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            28 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 101حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

های دیگر نیز رو، ظرفیت و قابلیت آن را دارد که با ویژگی الهی خود به انسانیابد. ازاینارزش می

تواند در عشق به جنس مخالف، در ارزشمندی زندگی بهره گیرد و وحدتی را یابد و انسان میتعلّق 

ایجاد نماید که مظهر وحدت با سرمنشأ عشق، یعنی خدای تعالی است. درنتیجه، همواره سطح 

کند. لذا ارزش زندگی که مبدأ و مقصد و بستر آن عشق الهی است، پرورش و بالندگی پیدا می

هرگونه پیوند عاشقانه با خداوند، خاستگاه تقویت آن و افزودن بر ارزش زندگی است که البته 

 ها و زمین است. یافتن و احیای عشق الهی در سایه باور به خدای خالق آسمان

 ها:نوشتپی
 در اینجا به معنای بیماری است. »علَِل« .1

لٌ یورثُِ »أَفْضَلُ النَّاسِ بَعْدَ النَّبِیینَ فی الدُّنْیا و الْآخِرَةِ الْمُحبُّونَ لله الْمُتَحاَبُّونَ فِیهِ و کُلُّ حُبٍّ مَعلُْو .2

 هَذیَن«.بُعْداً فِیهِ عَداوَةٌ إِلا 

 ءٍ إلا احْترََق«.»حُبُّ الله نَارٌ لاَ یمُرُّ علََى شیَ .3

معناى دوستى است. خلُّت، نزد سالکان اعم از محبّت یک اصطلاح عرفانی بوده، و به»خلُّت«  .4

)سجادى، باشد و عبارت است از: تخلّل مودّت در دل. مقام محبّت بالاتر از مقام خلُّت است می

 (.809: 2، ج1373

 نامه:کتاب
 ، بیروت: اعلمى.الأمالی ،(ق1400. )بابویه، محمدبن علىابن -

 ، قم: بیدار.سینارسائل ابن، (ق1400) .بن عبداللهسینا، حسینابن -

 . ، قم: مکتب الاعلام الاسلامیمعجم مقاییس اللغه، (ق1404) .فارسفارس، احمدبنابن -

 بیروت: دار الفکر. لسان العرب،، (ق1414) .منظور، محمد بن مکرمابن -

، تهران: نشر آشنایان ره عشق، (1385. )پورجوادی و نصرالله اسفندیار، محمودرضا -

 دانشگاهی. 

 ، بیروت: دارالفکر.البحر المحیط فى التفسیر، (ق1420. )اندلسی، محمدبن یوسف -

 ، تهران: اسلامی.تفسیر و نقد و تحلیل مثنوی، (1352) .جعفری، محمدتقی -

 ، تهران: قدیانی.فلسفه و هدف زندگی، (1380ـــــــــــــــــــــ . ) -

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            29 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 منهوهم/ شماره بیستپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                          102

، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار شرح چهل حدیث، (1380) .خمینی، سید روح الله]امام[  -

 امام خمینى. 

 .، قم: شریف الرضیإرشاد القلوب إلى الصواب، (ق1412) .محمد بندیلمی، حسن -

 عباس شیبانی، تهران: انتشار. ترجمه، حیات و هدفداری، (1358. )روویر -

، تهران: مؤسسه مطالعات مجموعه مصنفات شیخ اشراق، (1375. )الدینسهروردى، شهاب -

 .و تحقیقات فرهنگى

الله  یة، قم: کتابخانه آالدر المنثور فى تفسیر المأثور، (ق1404. )سیوطی، عبدالرحمن -

 مرعشى نجفی.

 ، قم: بصیرتی.مُسکّن الفؤاد عند فقد الأحبّة و الأولاد، (تابی)  .الدینشهیدثانی، زین -

 نشر الهادی. الصحیفة السجادیة، -

 ، قم: بوستان کتاب.هاى اسلامىبررسى، (1388. )طباطبایى، محمدحسین -

، تهران و قم: انتشارات دانشگاه تفسیر جوامع الجامع، (1377. )طبرسى، فضل بن حسن -

 تهران و مدیریت حوزه علمیه قم.

، قم: )مع المحاکمات( التنبیهاتشرح الإشارات و ، (ق1403. )طوسی، محمد بن محمد -

 نشر کتاب.

 ، تهران: خوارزمی.اخلاق ناصری، (1364 ـــــــــــــــــــــــــــــــ .) -

 .، قم: اسماعیلیانتفسیر نور الثقلین، (ق1415ه. )جمععروسی حویزی، عبدعلى بن -

 تهران: منوچهرى. تمهیدات،، (1373. )همدانى القضاتعین -

 ، تهران: اساطیر.القضاتهاى عیننامه، (1377ـــــــــــــــــــــــــــ .) -

 ، تهران: منوچهرى.لوایح، 1379 ـــــــــــــــــــــــ . -

 ، بیروت: مؤسسة الرسالة.القاموس المحیط، (ق1426) .فیروزآبادى، محمد بن یعقوب -

قم: دفتر نشر  الإحیاء،المحجة البیضاء فی تهذیب ، (ق1417) .، ملا محسنفیض کاشانى -

 اسلامی.

 قرآن کریم. -

 ، تهران: دار الکتب الإسلامیة.الکافی، (ق1407) .کلینى، محمد بن یعقوب -

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            30 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html


 103حسین جماعتی                                        /القضات همدانیبا تأکید بر نگرش عین جایگاه عشق الهی در ارزشمندی زندگی 

 ، تهران: زوار.شرح اصطلاحات تصوف(، 1388، سید صادق. )گوهرین -

تواند سرچشمه معنای زندگی باشد؟«، ، »آیا هدف خداوند می(1382) .متز، تدئوس -

 . 30- 29، شماره نقد و نظرمحمد سعیدی مهر،  هترجم

 ، بیروت: دار إحیاء التراث العربی.بحار الأنوار، (ق1403) .مجلسى، محمدباقر -

 ، تهران: صدرا.مجموعه آثار، (1389) .مطهری، مرتضی -

، قم: کنگره شیخ الإرشاد فی معرفة حجج الله على العباد، (ق1413) .مفید، محمدبن محمد -

 مفید.

 البلاغه.نهج -

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
73

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            31 / 31

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.73
https://erfanmag.ir/article-1-1344-fa.html
http://www.tcpdf.org

