
Pazhuheshnameh Irfan 

N.29. autumn & winter (2023 – 2024) 

Pages: 1-25 

Comparative study of the concept of shadow 

 In the cosmology of Mohai al-Dini mysticism and Jungian  

archetypal structureEhsan 

 Ehsan Ahmadi Khaveh1/ MohammadAli Abbasian Chaleshtari2  

Abstract: In Ibn Arabi's mystical ontology, the truth of existence is unique to 

the divine essence. In this perspective, the world is akin to the shadow of 

divine truth. Similar to the subjective and dependent nature of a personal 

shadow, the world, in its essence, is nothing but a manifestation of the 

supreme truth of existence. Conversely, the concept of the shadow in Jung's 

school is a pivotal and significant element. Jung seeks to elucidate the human 

psychological system by relying on the principle of archetypes in 

psychoanalysis. While the term "shadow" holds a singular significance in 

both Ibn Arabi and Jung's theories, it carries a dual meaning. In Ibn Arabi's 

theory, the shadow lacks inherent independence from the person (the owner 

of the shadow), whereas in Jung's psychoanalysis, the shadow represents one 

of the archetypes crucial for recognition to attain integrity and wholeness. In 

contrast to Mohi al-Dini's mysticism, wherein the world is the shadow of the 

Almighty and solely the "manifestation" and emergence of truth, this article 

aims to conduct a comparative and analytical study of the shadow concept in 

these two schools. Additionally, it seeks to analyze the relationship between 

self-knowledge in Jung's perspective and cosmology in Mohyeddin's outlook. 

Considering the unity of the world and the psyche in Jung's school, the 

question arises: Will understanding the shadow lead an individual toward 

monotheism and unity, as intended in mystical cosmology, or not? 

keywords: Shadow, Jung, Ibn Arabi, mysticism, psychoanalysis, 

monotheism, individuality 

  

 
1 . PhD student in Payam Noor university (Responsible Author) 

 e-mail: kelkesehida@yahoo.com 

2 . assistant professor in Payam Noor university e-mail: abbasian@pnu.ac.ir 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             1 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            2

  1-25، صفحات1402 پاییز و زمستانم، نهوشماره بیست م،پانزده دوفصلنامه علمی، سالپژوهشنامه عرفان، 
 ررسی تطبیقی مفهوم سایهب

 الگویی یونگالدینی و ساختار کهنمحییشناسی عرفان در جهان
 **، محمدعلی عباسیان چالشتریاحسان احمدی خاوه

عربی، حقیقت وجود، منحصر به ذات الهی است. شناسی عرفانی ابندر هستی چکیده:

که وجود سایه، اعتباری و وابسته مثابه سایه حق است؛ همچناندر این نگرش، عالم به

نیز در ذات خود چیزی جز نمودی از حقیقت متعالی وجود به شخص است، عالم 

دیگر، مفهوم سایه در مکتب یونگ نیز مفهومی کلیدی و مهم است. نیست. ازسوی

تحلیلگری خویش، الگوها در مکتب روانکند با تکیه بر اصل کهنیونگ تلاش می

عربی و یونگ، سایه یک عبارت واحد نظام روانی انسان را توضیح دهد. در مکتب ابن

عربی، سایه هیچ استقلال ذاتی از است لیکن مفهومی دوگانه دارد. در نظریه ابن

الگوها است ظل( ندارد، اما در روان تحلیلگری یونگ، سایه یکی از کهنشخص )ذی

که برای نیل به یکپارچگی و تمامیت، باید آن را شناخت. به رسمیت شناختن سایه، 

آورد. برخلاف کند و انسجام و یکپارچگی شخصیتی را به ارمغان میفرد را قوی می

الدینی که در آن، عالم که سایه حق تعالی و صرفاً »نمود« و ظهور حق عرفان محی

ن مقاله تلاش دارد تا به بررسی تطبیقی و تحلیلی مفهوم سایه در این دو مکتب ایاست، 

الدینی شناسی در منظر محییو نسبت میان خودشناسی در منظر یونگ و جهان پرداخته

را واکاود. و با توجه به یگانگی جهان و روان در مکتب یونگ، شناخت سایه، فرد را 

شناسی عرفانی مد نظر است ـ خواهد رساند یا به توحید و یگانگی ـ آنچنانکه در جهان

 خیر؟

 عربی، عرفان، روان تحلیلگری، توحید، تفردسایه، یونگ، ابن ها:کلیدواژه

 

  نویسنده مسئول(  و تربیت، آ.پ منطقه ورامین دانشگاه پیام نور تهران جنوب، فلسفه تعلیمدانشجوی دکتری(         

 kelkesehida@yahoo.com رایانامه:                                                                               

 abbasian@pnu.ac.ir رایانامه:                 اسلامی، دانشگاه پیام نور تهراندانشیار گروه فلسفه تعلیم و کلام  **

 11/10/1400 پذیرش مقاله: ؛13/6/1400مقاله علمی پژوهشی است. دریافت مقاله: 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             2 / 25

mailto:abbasian@pnu.ac.ir
http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 3         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

 :مقدمه
انسان در طول تاریخ  پرسشترین ایمیان انسان و جهان هستی، پایه ةپرسش از چیستی هستی و رابط

پیدایش این عالم چگونه  ةبوده است. اینکه ما کیستیم؟ چیستیم و چه نسبتی با عالم داریم؟ و نحو

اند، اما یکی از ها دادههای گوناگونی به این پرسشهای فکری و فلسفی پاسخبوده است؟ مکتب

اند. در تاریخ فلسفه، افلاطون ها دادهها، پاسخی است که عارفان به این پرسشترین پاسخقابل تأمل

کند وضعیت الیسم معرفی شده و نظریه مُثل و تمثیل غار افلاطونی، تلاش میبه عنوان واضع ایده

با جهانی دیگر تبیین کند. دو مفهوم نور و سایه، را کنونی ما را در عالم و نسبت این جهان 

سوی روشنایی دارد. ای بهترین مفاهیم در تمثیل غار است؛ غاری را تصور کنیم که دهانهمحوری

توانند اند که فقط میاند که از کودکی چنان در غل و زنجیر بسته شدهدر این غار افرادی زندانی

ببینند. پشت سر آنان، راهی سربالایی به بیرون غار منتهی  ،که روبروی آنان قرار دارد را دیوار غار

شود، در بالای این راه دیواری است که در پشت آن مردانی مانند بازیگران خیمه شب بازی، می

انواع اشیای مصنوعی مانند پیکره مردان یا جانوران را که از سنگ یا چوب یا مواد دیگر ساخته 

سازد دهند؛ پشت سر آنان، آتشی افروخته شده است که این اشیا را نمایان میشده است، نمایش می

توانند با یکدیگر این بازیگران میبرافزونکند؛ ها را روی دیوار پشت غار منعکس میو سایه آن

شنوند. این اسیران که چیزی جز سخن گفته یا خاموش باشند و زندانیان پژواک صدای آنان را می

انگارند ها را تنها واقعیت ممکن میشوند، آنبینند و چیزی جز انعکاس صداها را نمیها را نمیسایه
 (.395: 1381 )افلاطون،

خود آرایی افلاطون در تمثیل غار، و بازی او با نور و سایه، توجه عارفان مسلمان را نیز بهصحنه

کید أمعطوف نمود و عارفان مسلمان با استفاده از ابزار نور و سایه، بر ماهیت ناپایدار عالم هستی، ت

های عرفانی نداشت؛ گاه دارند. گرچه این ناپایداری و لغزندگی عالم، نتایج یکسانی در بروز نحله

محور، زاهدانه و خائفانه در عرفان شده و گاه این سراب منجر به پدید آمدن رویکردی ریاضت

منزله انعکاسی از صورت حقیقی حق در عالم امکان دانسته و از این رهگذر، لغزنده و فریبنده را به

اما هرچه هست، مفهوم  (.1391)رک: میرباقری فرد، رویکردی رندانه و عاشقانه را پایه ریخته است 

 ناپایداری عالم هستی دربرابر هستی مطلق، امری بنیادین و اساسی در عرفان اسلامی است.

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             3 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            4

نگری و کشف حقیقت از درون خود ندارد. عارف برای شناخت حقیقت، راهی جز درون

 پس عطار، سی مرغ منطق الطیر در پذیرد.می پایان خداشناسی با و آغازدمی خودشناسی از عرفان

بینند؛ می خود وجود در را حقیقت سیمرغِ هفت وادی عرفانی، جانفرسای و سخت مراحل طی از

سویی دیگر، از (.1396ای و عرب جعفری، )اژهیابند می دست به خداشناسی خودشناسی از پس یعنی

شناسی هر شخص شناسی است. اینکه هستیم با هستیأشناسانه تودر منظر عارف، نگاه معرفت

ها سیر شناسی او نیز اثر خواهد داشت. عارف در قلمرو سایهبر کدام تلقی باشد، قطعاً بر معرفتمبتنی

غار است. اما نوع نگرش و تفسیر  ةهایی لغزان و ناپایدار بر دیوارمثابه سایهکند و عالمَ برایش بهمی

های متفاوتی خواهد شد. در قیاس تمثیل غار شناسیگیری معرفتها نیز منجر به شکلهمین سایه

افلاطونی با آنچه در عرفان شرقی وجود دارد توجه به این نکته بایسته است که در این تمثیل، غار 

های خاص و مستقلی نسبت به فضای ماوراء غار ماهیتاً از فضای بیرون آن مجزاست و دارای ویژگی

اما  (.148-150: 1385 )رک: حائری یزدی،است. درحقیقت، این تمثیل افلاطون بیانگر نوعی ثنویت است 

ترین مرتبه در طول سلسله در منظر عارف ـ همچنانکه خواهیم دید ـ عالمَ ماده اگرچه در پایین

مراتب هستی قرار دارد، اما ذاتاً و ماهیتاً مستقل از مراتب عالی هستی نیست. در این منظر، عالمَ صرفاً 

حقایق ماوراء الطبیعی بر دیوار آن منعکس شود؛ عالمَ خودش هم سایه است.  ةغاری نیست که سای

آنکه در دام دوگانگی و دوانگاری بیفتند، به وجود صاحب سایه )ذی ظل( عارف با دیدن سایه، بی

ها نظر دارد و مفهوم شر، از الیست، همچنان بر اصالت و استقلال سایهبرد، اما فیلسوف ایدهپی می

 شود.ها زاییده میهمین استقلال و اصالت سایه

منزله سایه حق، دربرابر نور حق قرار گرفته است، در که در منظر عارف، عالم بهباری، همچنان

تاریک وجود انسان که  ةای دارد؛ نیمتحلیلگری نیز انسان به عنوان جانشین حق بر زمین سایه روان

قلمرو غرایز ناپالوده و رام نشده اوست. شناخت این ساحت تاریک، موجب کمال و تفرد انسان 

باشد. این دو سایه، سایه حق و سایه شود و تمامیت »من«، بسته به درک و حضور این سایه میمی

که عالم به عنوان سایه حق، وجودی اعتباری دارد اند؟ آیا همچنانانسان، تا چه میزان بر هم منطبق

انسان نیز وجودی اعتباری دارد؟ این پژوهش بنا دارد با استفاده از منابع مکتوب و بررسی  ةسای

 ها پاسخی بیابد.عربی و یونگ، برای این پرسشتطبیقی مفهوم سایه در آرا و اندیشه ابن

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             4 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 5         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

یا ؤله سایه و عالم رئعربی و مولانا« مسنگاه ابن( نیز در بخشی از مقاله »جهان از 1394شاکری )

 را بررسی کرده است. 

نیز در مقاله »مقایسه تطبیقی اعیان ثابته و  (1398)غلامپور آهنگر، طاوسی، اوجاق علیزاده 

توان در وضع را می عربیعربی« معتقدند ابتکار ابنهای عرفانی عطار و ابنوحدت وجود در اندیشه

آن است که در  با دو تجلی فیض اقدس و فیض مقدس دانست و ابتکار عطار اصطلاح اعیان ثابته

را در مقابل  «ذره و عالم»و  «ذره و خورشید»تناظر انسان و جهان از جنبه جزئی تمثیل ابتکاری 

ابداع کرده است و از جنبه کلی هم تمثیل جامع  عربیوارگی جهان ابنتمثیل تکراری فلسفی اندام

مرغ با سیمرغ را خلق نموده است که حاوی اندیشه عرفانی وحدت وجود با تناظر سی 

ای ای و مثالی، تناظر جهان سایههایی چون وحدت در کثرت، تفاوت جزئی جهان سایهزیرمجموعه

های مذکور در عرفان کمال گروهی سالکان و شعور کیهانی است و همه زیرمجموعه و مثالی،

 های بشری است.نیز وجود دارند که بیانگر یگانگی اندیشه عربیابن

در مقاله »بررسی نقاب و سایه یونگ در غزلیات  (1398)همچنین سجادی راد و سجادی راد 

ارزیابی  یونگ «سایه ی »نقاب والگوکهن در چهارچوب دو را سنایی غزلیاتمجموعه سنایی« 

 .اندکرده
معظمی گودرزی نیز در مقاله »چندگانگی شخصیت در عصر مجازی براساس نظریه سایه 

فرد،  بحران هویت که با عدم کنترل آن باعث نظریه سایه یونگاز معتقد است  (1396)یونگ« 

فرد  بحران هویت به نوعی از فضای مجازی .کرده استشود را بررسی در شبکه مجازی می ویژهبه

شود و درواقع آن را دچار میهای آن که باعث تغییرات اساسی در ساختار شخصیت و ناهمگونی

شود، مبرا نیست. و کند یا به نحوی باعث عدم تعادل هویت شخصیتی فرد میتغییر نامطلوب می

کند، می بحران هویت طورکلی فاصله گرفتن از سایه، انسان را دچارازآنجاکه در دیدگاه یونگ به

مجازی، که هرکدام از افرادی بدون نام یا با استفاده از  یهاپس با در نظر گرفتن ویژگی شبکه

قرار گرفته، یا با نزدیک شدن به  بحران هویت کنند، در معرضتصاویر غیرواقعی در آن فعالیت می

 گیرند.فاصله می بحران هویت سایه خود و حل تعارضات از
دیگران مورد  یطور انفرادی یا تطبیقی با آراتر بهعربی در رابطه با سایه، پیشیونگ و ابن یآرا

 کنکاش و بررسی قرار گرفته، لیکن آنچنان که در این پژوهش مد نظر است، کاری تازه است.

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             5 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            6

 هاعربی و قلمرو سایهابن
از جایگاهی ویژه برخوردار است. این جایگاه هم به  (ق 638تا  560)عربی در میان عارفان مسلمان، ابن

جهت تأثیرات کمیّ او بر عرفان و هم به دلیل تحولات کیفی او بر منش و روش عرفانی تا به امروز 

کتاب و رساله بدو منتسب  850بوده است. او در عداد پرکارترین عارفان تاریخ است که در حدود 

ها توسط او قطعی است. بر اهل فن پوشیده نیست تنها یک عنوان عنوان از آن 700شده که تألیف 

تمل بر چندهزار صفحه مطلب عمیق و راقی است که همه عمر یک ش، مفتوحات مکیهکتاب 

سازی نظام (.197: 1389 )کاکایی،دهد نویسنده معمولی به نوشتن همین یک کتاب نیز کفاف نمی

هایی پراکنده و عربی در عرفان اسلامی موجب شد تا مفاهیم عرفانی از قالب گزارشابن

کردند در قالبی غیرساختارمند که کمابیش عارفان از احوالات و مکاشفات خود ثبت و ضبط می

ثیرات أپردازی و ارائه دکترین نوین عرفانی نیز از دیگر تمدون، و ساختاریافته، منسجم شوند. نظریه

رغم اینکه بهمهم آنکه  ةکیفی او بر عرفان اسلامی است که تا امروز نیز بر جای مانده است. نکت

عمر طولانی خود را در آن حوزه  بیشترعربی در غرب اسلامی، یعنی در اندلس زاده شد و ابن

های او، بیش از آنکه در غرب جهان اسلام رشد کند، در شرق جهان تمدنی سپری نمود اما اندیشه

زبان از ماوراء النهر و بلخ و لاهور ویژه در ایران فرهنگی، یعنی سرتاسر حوزه تمدنی فارسیاسلام به

 (.283-226 :4، ج1385)موسوی بجنوردی و همکاران، و سند تا قونیه، گسترش یافته است 

 عربیمعمای هستی در تفکر ابن
های او از هر نقطه در تفکر او شروع ای است که پژوهشگر اندیشهگونهعربی بهساختار اندیشه ابن

ای دهد. اندیشه او ساختاری دایرهعربی حوالت میکند، آن نقطه او را به همه دستگاه فکری ابن

تواند نقطه آغازین باشد، نقطه پایانی نیز یدارد و هر نقطه از محیط این دایره در همان حال که م

شناسی به شناسی و معرفتالدینی، هستیبه همین نسبت در عرفان محیی (.255: 1400)ابوزید، هست 

شدت متأثر از عربی بههم آمیخته است و مرز روشنی بین این دو ساحت نیست. ساختار تفکر ابن

گیرد و حدیث قدسی »کنز مخفی« است. کشف »معمای هستی« در ارتباط با »معرفت ذات« قرار می

خورد. او برای تبیین این رابطه از شناسی در تفکر او به هم پیوند میشناسی و معرفتسان هستیبدین

عربی در ابن یگیرد. درواقع، بحث تجلی، نقطه ثقل آرادو مفهوم قرآنی »تجلی« و »ظهور« بهره می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             6 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 7         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

عربی در نظریه »تجلی« و مفهوم »ظهور« خلاصه توان گفت عرفان ابنشناسی است و میباب هستی

 اظهر من »سبحانفکریش در پی تبیین و تشریح عبارت  منظومه در سراسر او شده است. گویی

نگرش او در باب هستی و چگونگی پیدایی و  است. (159: 4، ج1423عربی، )ابنها« عین هو و اشیاء

دوم مفهوم  ؛کم بر سه عنصر و سازه بنیان گرفته است: نخست مفهوم تجلی اسماییمراتب آن دست

. البته ریشه بحث از مراتب کلی وجود را (256: 1400)ابوزید، و سوم مفهوم نکاح  ؛تجلی در نفس الهی

جو نمود. حکمای نوافلاطونی درجات هستی را بنابر نظریه فیض ونوافلاطونیان جست یباید در آرا

به نقل از کربلایی،  73-65: 1413)فلوطین، کنند یا صدور )دربرابر نظریه خلق و ایجاد( تبیین و تحلیل می

1387.) 

اساس نظریه وحدت شخصیه وجود است. در مبحث دو مفهوم تجلی و ظهور، درواقع پایه و 

آید و حق در اسما، صفات و تعینات متکثر میان میوحدت شخصیه وجود از ظهور حق سخن به

خالق و مخلوق، با الگوی »خلق از عدم« موافقتی ندارد و  ةعربی در تبیین رابطابنکند. تجلی می

آید. بلکه معتقد است عالم هرگز معدوم نبوده است و اساساً از نیستی محض، هستی به وجود نمی

اند و در اثر نَفسَ رحمانی به هایی است که در ذات حق مکنون بودهعالم عبارت از قوه و قابلیت

جای الگوی »خلق از عدم« برای تبیین خلقت، الگوی اند. از همین رو بهظهور و فعلیت پیوسته

 (.1391)کریمیان صیقلانی و مختاباد، کند »تجلی« را ارائه می

 حضرات خمس
عربی تحت عنوان »حضرات خمس« تبیین شده است، شارحان ابن یبراساس نظریه فیض که در آرا

، 1375 )قیصری،شود مراتب هستی از حضرت احدیت تا مرتبه انسان کامل در پنج حضرت تقسیم می

معنای نزدیکی و قرب )با نظر احترام( و پیشگاه و محضر و مقام است به »حضرت« در لغت (.90 :1ج

عربی اصطلاح حضرات خمس را به کار نبرده است این و ظاهراً گرچه خود ابن (ذیل واژه)جوهری، 

)قونوی، عربی استفاده شده است ابن یبار توسط صدرالدین قونوی با توجه به آرااصطلاح، نخستین

الوجود« یا »حضرات الالهیه« )یا تعابیری عربی تحت عنوان »حضرت. این بحث در آثار ابن(18: 1375

حضرت برای اشاره به هر  ةطورکلی واژو به (196: 4ج تا،عربی، بی)ابنمانند »حضرات الاسماء«( آمده 

کار رفته است. او بر این باور است که تعداد این یک از مراتب الهی وجود، در آثار او بسیار به

 (.582: 2ج تا،عربی، بی)ابنداند می مراتب و حضرات را تنها خدا

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             7 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            8

انشاء وار دارد و خود او نیز در عربی، ساختاری دایرهطور که یاد شد اندیشه ابنگرچه همان
کند لیکن شارحان ، ساختار جهان هستی را براساس دوایری متحدالمرکز ترسیم میالدوایر

 اند.عربی، در تبیین مفهوم فیض و صدور، از یک الگوی سلسله مراتبی بهره گرفتهابن

 

 149، ص انشاء الدوایرطرح از کتاب 

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             8 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 9         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

: 1385 حائری یزدی،در این الگو که مراتب هستی گاه با عنوان »هرم هستی« یا »مخروط وجود« )

حضرات، حضرت نیز تبیین شده است در یک تصویر کلی شامل مراتب ذیل است؛ اولینِ این ( 147

در حضرت علمیه است. سپس حضرتِ غیبِ مضاف  غیب مطلق است و عالمَ آن، عالمِ اَعیانِ ثابته

شود: یکی آن بخش که به حضرتِ غیبِ مطلق نزدیک است و عالمَ است که به دو بخش تقسیم می

جبروتی و ملکوتی، یعنی عالمَ عقول و نفوس مجرد است )حضرت دوم(؛ و دیگری  ارواح آن عالم

آن بخش که به عالم شهادت مطلق نزدیک است و عالمش عالم مثال است و عالم ملکوت هم 

شود )حضرت سوم(. حضرت چهارم، شهادت مطلق است و عالم آن عالم مُلک است. نامیده می

: )قیصری، است  حضرت پنجم، که جامع و مظهر همه حضرات و عوالم قبلی است، انسان کامل

توان گیرد که میدر تبیین حضرات خمس، ذیل هر یک از این حضرات، عالَمی شکل می (.901375

از آن به سایه آن حضرت نیز یاد نمود. در نظر اهل معرفت، ظل اول و نخستین سایه، »صادر 

نخستین« و »وجود منبسط« است که برخی از آن به »نفس رحمانی«، »هباء«، »عماء«، »تجلی ساری«، 

»نور مرشوش«، »رق منشور«، »اصل اصول«، »هیولای عوالم غیرمتناهی«، »ماده تعینات« و »اسم 

 (.76: 1375زاده آملی، )حسنکنند اعظم« نیز تعبیر می

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             9 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            10

 

 

 219 ، ص6(، حسینی تهرانی، ج 1423) معادشناسیتصویر برگرفته از کتاب 

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            10 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 11         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

براساس نظریه هرم هستی، از عالم طبیعت تا ماورای آن، یعنی کل جهان هستی، همه یک ظهور 

و نمود منبع اصیل هستی است. در این مدل، جهان هستی، هرمی است که رأس آن واجب الوجود 

 (.198: 1385)حائری یزدی، است و از رأس تا قاعده، همه یک حقیقت و یک هویت شخصیه است 

توان به اند. از آن جمله میهای متعددی بهره بردهله وحدت وجود، از تمثیلئعرفا برای تبیین مس

های نه و شخص ناظر، تمثیل نفس و قوای آن، تمثیل سلسله اعداد، تمثیل نقطه و کثرتیتمثیل آی

هندسی، تمثیل مرکب و قلم و حروف، تمثیل یخ و آب، رنگین کمان، نور و هوا، نگاه کردن به 

ها اشاره نمود توان به آنهای مورد استفاده عرفاست که میخورشید، قطره و دریا از دیگر تمثیل
 (.451 -505 :1389)کاکایی، 

تر در متون مقدس هندی به ها، تمثیل موج و دریا است. این تمثیل که پیشیکی از این تمثیل

در آثار عرفا نیز راه پیدا کرده و برای تبیین وحدت  (851: 1375)شایگان، دفعات استفاده شده است 

اند. براساس این تمثیل، حقیقت وجود همانند دریایی است که ساحل ندارد و وجود از آن بهره برده

موجودات حسی، امواج این دریا هستند. جهان هستی و همه موجودات در آن مظاهر و مجالی 

های اعیان ثابته که وجودشان بدون آن محال ند. جهان چیزی نیست جز تجلی خدا در صورتاحق

 پذیرد.گردد و صورت میها متنوع میاست. این تجلی برحسب حقایق این اعیان و احوال آن

شوند و در ساحل ادراک و ظهور، وار از اقیانوس عدم خلق میدر این نگاه موجودات، موج

گردند. گویی عدم، دریایی است زیند و سپس دوباره به دل عدم بازمیای مییابند، لحظهتجلی می

پایند و ای مییابند، لحظهکه هر دم موجودات از این دریای نیستی در ساحل وجود نمود می

گردند و صحنه آفرینش، تکرار مکرر این بازی موج و دریاست و درنگ به آغوش عدم بازمیبی

 آنچه اصالت و حقیقت دارد وجود دریاست نه موج.

 تمثیل شاخص و سایه
گیرد و در این مقاله مورد التفات قرار تمثیل دیگری که در مبحث تجلی حق مورد استفاده قرار می

عربی و عرفای تالی او، حقیقت وجود، فقط از گرفته، تمثیل شاخص و سایه آن است. در منظر ابن

آن خداوند است، و ماسوی الله نمود خداوند هستند؛ و به همین جهت در نظر آنان یکی از بهترین 

»ماسوی الله« این است که عالم و ماسوی الله »ظل« و »سایه«   حقیقت »عالم« و بارةتعبیرات در

گونه که ظل و سایه از خود وجودی ندارد و در تحقق خود محتاج ذی خداوند است؛ زیرا همان

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            11 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            12

ظل و صاحب سایه است، عالم نیز در تحقق خود محتاج خداوند است و درحقیقت ماسوی الله ظل 

که براساس یک نظام و ترتیب خاص تحقق ( 237: 1378زاده آملی، )حسنو سایه وجود خداوند است 

ها نظام طولی برقرار است ها مقدم بر برخی دیگرند و در بین آنیابند؛ یعنی برخی از آنمی
 (.76: 1375زاده آملی، )حسن

 سایه و اعیان ممکنات

 هارا ظلی و آن موجودات هستی الظِِّلِِّ« مَدِِّ کیْفَ رَبِِّکَ إلَِی تَرَ »أَلمَْعربی با استناد به مفهوم آیه ابن

. (429: 3، ج 1423عربی، )ابنبرشمرده و حق را عین وجود دانسته است  حقّ وجود اشراقی اضافاتِ را

 فصوص الحکمبه همین ترتیب، عالمَ در نسبت با خداوند مانند سایه است نسبت به شاخص. وی در 

دهد. در منظر او را گسترش می بار از واژه ظل و مشتقات آن استفاده نموده و این نظریه 60حدود 

برای شخص است. جهان، سایه خداست و محل ظهور این سایه الهی  نسبت عالم به حق مانند سایه

آید، وجود حق است ه در ادراک ما میچ ممکنات است. او معتقد است آن ِکه عالمَ نام دارد، اعیان

در اعیان ممکنات. این مدرکات به اعتبار هویت حق، همان وجود حق است ولی به اعتبار اختلاف 

شود که نام سایه ها موجب نمیکه اختلاف این صورتشوند. چنانصُور، اعیان ممکنات نامیده می

شود که اسم عالمَ بر مدرکات ها نیز موجب نمیها اطلاق نشود، همین طور اختلاف صورتبر آن

گوید که عالم سایه حق کاشانی در توضیح مطلب می (.456 -457: 1385عربی، )ابنما اطلاق نگردد 

است و سایه به سه چیز وابسته است: اول شخص صاحب سایه، دوم محلی که سایه در آن بیفتد و 

سوم روشنایی که در پرتو آن، سایه را بتوان از غیر سایه تمیز داد. به باور او صاحب سایه خداست، 

افتد اعیان ممکنات است و اسم، نور حق است که روشنی بر اعیان محلی که سایه در آن می

 ؛کندافکند و آن را آشکار میممکنات می
لا بد للظل من الشخص المرتفع المتصل به الظل، و من المحل الذی یقع علیه و من 
النور الذی یمتاز به الظل، فالشخص هو الوجود الحق أی المطلق، و المحل الذی یظهر 
فیه هو أعیان الممکنات، إذ لو قدر عدمها لم یکن الظل محسوسا بل معقولا فی الذات 
کالشجرة فی النواة، فیکون بالقوة فی ذات الظل، و النور هو اسم اللّه الظاهر، و لو لم 
یتصل العالم به وجود الحق لم یکن الظل موجودا و بقی العالم فی العدم الأصلی الذی 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            12 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 13         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

للممکن مع قطع النظر عن موجده، إذ لا بد للظل من المحل و من اتصاله به ذات ذی 
 (. 138: 1370 )کاشانی،ء غنیا بذاته عن العالمین الظل، و کان اللّه و لم یکن معه شی

ای گانهنیز اشاره شده که در منابع دینی نیز، مراتب هفت (1393)در پژوهش شمس و مقدادیان 

ند از: اکه عبارت گردیده است مشخص آن از حاصل ظل و نور مرتبه، هر دربرای نور بیان شده و 

نور، نور النور، نور الانوار، نور ستر، نور حجاب، نور عرش و نور محسوس. تنها در مرتبه نخست که 

ای ندارد. در سایر مراتب تا به نور محسوس، همه عبارت است از مرتبه غیب الغیوبی، نور، سایه

 مراتب نور دارای سایه هستند.

تمثیل سایه، همچنین برای نشان دادن پارادوکس ظهور و بطون نیز مناسب است. شخص به هر 

دهد دهد و هم نشان نمیرنگی که باشد سایه او سیاه است. سایه، هم آن شخص را نشان می

سیاهی سایه اشاره به این دارد که شخص در سایه ظاهر شده ولی به صورت  (.483: 1389)کاکایی، 

دهد که سایه، صاحب سایه را غیب و مجهول مانده است. عالم نیز به همان اندازه خدا را نشان می

درست همانند تمثیل موج و دریا که کثرت امواج، منافاتی با وحدت دریا  (.456: 1385عربی، )ابن

شود منافاتی با وحدت شخص ها ظاهر میندارد، در تمثیل سایه نیز کثرت صُوری که در سایه

عربی، با تجلی وحدت در کثرت است. البته وحدت وجود ابن کننده صاحب سایه ندارد و نمایان

شود تفاوت دارد؛ چیزی که یا خدا ایسم خوانده میآنچه در معنای فلسفی آن در فلسفه غرب، پانته

عربی نگاهی کند. اما ابنکند یا به سود خدا، طبیعت و جهان را فدا میرا در جهان و طبیعت حل می

بر دوسویگی به هستی دارد؛ در یک سوی خداوند در مرتبه احدیت مطلق با استقلال تام مبتنی

نشسته )وجود لابشرط( و در سوی دیگر آن، جهان با همه مراتب گوناگونش که )وجود به شرط 

 از یکی بالاتر مرتبة اثر در هر مرتبه، »ظل«، همان (.237: 1386)ابوزید، شیء( است قرار دارد 

وجودات  خود هستند و مثالی حقایق ظل ناسوتی، است؛ اجسام خود پسینی مرتبة در حضرات،

 و اسما ظل خود، کلیه، نفوس و عقول این و هستند، کلیه نفوس و عقول سایه و ظل مثالی،

 غیبیه هویت ظل و سایه خود تعیّن، این و اول تعیّن از ایسایه اسما، اینکه کما صفات هستند.

 این در مستهلک اسمای به الهی نور کههنگامی شود.می آغاز واحدیت مرتبة در ظل اولین است.

 بر این الهی نور که گاه آن و بود خواهد تفصیلی اسمای شود، سایه آن،متجلی می حضرت

 نور الهی به تجلی یابند. هرگاهمی ظهور ثابته اعیان ها یعنیسایه آن شود،می افاضه تفصیلی اسمای

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            13 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            14

متجلی  خارجی اعیان و مظاهر یعنی یابد، ظل اعیان ثابته، جریان مقدس فیض با ثابته اعیان

 (.1393)شمس و مقدادیان،شوند می

 سایه و امکان فقری عالم
با اشاره مجدد به تمثیل سایه، درصدد است تا مفهوم امکان  فصوصهفتم وعربی در فص بیستابن

)رک: ریاحی و فقری را تبیین کند. برخی معتقدند مفهوم »امکان فقری« توسط ملاصدرا ابداع شده 

شود که روشنی مشخص میبه فصوصولی با تأمل در این بند از ( 1372؛ غرویان، 1391گنجور، 

جهان کار برده است. وی معتقد است به را عربی مفهوم امکان فقری در تشریح نسبت عالم به حقابن

یابد، اما تصویری کامل است که در آن حقیقت با تمام کمالات اسمی و صفتی آن تجلی می

نیاز از دو جهان است، حقیقت در ذات خود لازم است که به خاطر خود وجود داشته باشد، حق بی

که عالم که سایه حقیقت یعنی از هر اتصال و هرگونه اضافه وجود خارجی غنی است، درحالی

 :است در وجود و در تمام صفاتی که در آن نمایان است به او نیازمند است
ها الحق به جمیع کمالاته الأسمائیة و فبالرغم من أن العالم صورة کاملة یتجلی فی

الصفاتیة، لا یزال فی المرتبة، لا فی الحقیقة، دون الحق متمیزاً عنه. فإن الحق من حیث 
ذاته واجب الوجود لذاته غنی عن العالمین، أی غنی عن کل صلة و کل إضافة إلی 
الوجود الخارجی، فی حین أن العالم الذی هو ظل الحق مفتقر إلیه فی وجوده، و فی 
کل ما هو ظاهر فیه من صفات. و الغنی له الأولویة علی الفقیر، کما أن له صفة الفاعلیة، 

کل وجه و علی کل حال و فی کل و للمفتقر المفعولیة. و قد سبق أن قال: إن المؤثر به
کل وجه، و علی کل حال، و فی کل حضرة هو العالم حضرة هو اللَّه، و إن المؤثَّر فیه به

و إذا کان لنا أن ننسب إلی العالم صفة الفاعلیة استناداً إلی ما ندرکه فیه من العلل و 
المعلولات، فلا بد من وصف فاعلیته بأنها فاعلیة ثانویة، تمییزاً لها عن الفاعلیة الأولیة 

 (.334: 2، ج 1946عربی، )ابنالتی للحق وحده 

 سایه و عالم خیال
عربی وجود دارد همبستگی مفهوم سایه با خیال است. در منظر او، عالمَ مهمی که در تفکر ابن ةنکت

از این حیث که سایه حق است و وجودی اعتباری است، خیالی بیش نیست. خیال، برزخ میان معانی 

ها و صور این معانی است. حضرت برزخی یا همان عالم خیال، چیزی جز سایه وجود مطلق و تجسم

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            14 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 15         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

های این موجودات اند، و محسوسات، سایههای این سایهنیست و تجلیات، یعنی موجودات نیز سایه

 (.100: 1385)ادونیس، اند. وجه تسمیه سایه در اینجا اشاره به زوال و ناپایداری دارد در عالم حس

عربی تا بدانجاست که او معتقد است »هر کس مرتبه خیال را نشناسد اصلاً اهمیت خیال در تفکر ابن

اند« دارای معرفتی نیست. اگر این رکن از معرفت برای عارفان دست ندهد بویی از معرفت نبرده

خداوند است.  یاین مرتبه همان حضرتی است که موقف انبیا .(313: 2تا، عربی، فتوحات، بی)ابن

خداوند متعال برای به سعادت رساندن بندگان دستورات و فرامین خود را با ارسال رسل و وساطت 

شود، معانی را در قالب و مجرای محسوسات و صور منقسم روح علوی که بر قلب پیامبران نازل می

دهد. این معانی در حضرت خیال تجسد و متجزی و قابل افزایش و کاهش برای مخاطبان قرار می

 (.246: 12 ج تا،عربی، بی)ابنبایند« می

معنای اول خیال، همان ماسوی الله است  :عربی، خیال دو معنای نسبتاً متفاوت دارددر زبان ابن

یعنی خلقت، خیال است به عبارت دیگر هرچه غیر از خداست، خیال است. در معنای دوم، او معتقد 

است که خیال عالمی است میان عالم عقل و عالم حس چه در انسان و چه در هستی. او با تکیه بر 

و امتزاج این روایت با مفهوم وجود  »الناس نیام فاذا ماتوا انتبهوا« :که فرموده )ص(روایتی از پیامبر

گیرد این است که عالم، چیزی جز توهم ذهن و خیالی اندر خیال نیست. در اینجا ظلی، نتیجه می

گونه و آمیزند و جهانی که سراسر خواب و خیال است، ماهیتی سرابمفهوم سایه و خیال در هم می

شود و به همان اندازه که صور یای انسان بر او ظاهر میؤیابد. عالم، خیالی است که در روار میسایه

ها و تجربیات این عالم نیز به همان میزان و اشکال موجود در رؤیا اصالت و اعتبار دارند، صورت

طورکه صور مثالیه تعبیر دارد صور حسیه هم تعبیر دارد. وجودات معتبر و قابل اتکا هستند. همان

خارجی هم مثل وجودات مثالی تعبیر دارند. به باور جوادی آملی چنانچه بپذیریم برمبنای حدیث 

ند، آنچه در این خواب، امردم عادی در عالم حس هم در خواب »الناس نیام اذا ماتوا انتبهوا«،

شود باید گیرد درست مانند صُور خیالی که در رؤیا دیده میواسطه حس مورد شناخت قرار میبه

)جوادی آملی، تفسیر فصوص، فایل صوتی(. تعبیر شود، چراکه اصل در جای دیگر و چیز دیگر است 

طورکه امور خیالی در نزد عامه مردم عبارت از تصورات موهوم و غیر واقعی همان ،دیگرعبارتبه

شوند ماسوی الله نیز بدون اینکه آن را به ذات حق نسبت دهیم موهوم و غیر واقعی است. از تلقی می

انگارد واقعی بیند و میعربی ماسوی الله، همانند رؤیایی است که شخص در خواب میدیدگاه ابن

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            15 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            16

شود، عارف و سالک حقیقی نیز با است و تا وقتی بیدا نشده است متوجه غیر واقعی بودن آن نمی

 شود.ای از کشف شهود از این خواب غفلت بیدا میرسیدن به مرتبه

 سایه و حجاب حق
و  (215: 4ج  تا،بی عربی،)ابندر همان معنای عرفی آن یعنی سِتر و پرده  حجابدر عرفان اسلامی، 

عربی، ارتباط سایه و حجاب ازجمله کار رفته است. در تفکر ابندربرابر مفهوم کشف و مکاشفه به

مثابه سایه برای صاحب سایه است و که در نسبت با حق بهمفاهیم پارادوکسیکال است. عالم همچنان

مثابه حجاب دیگر همین اسما و صفات و تعینات بهاز این جهت عین الربط به حق است، اما ازسویی

هایی ها و تعینات موجودات یا صورتصورت (،233: 1، ج1379)شوند. به اعتقاد کاشانی حق تلقی می

 حجابو ستر او هستند. به بیانی دیگر،  حجابشود، ها بر بنده خود آشکار میواسطه آنکه خدا به

نحوی که تمام آن را فرا گیرد و امکان تجلی حقایق در است به قلبمعنای انطباع صور مادیّ در به

کند تجلی او نمی وجود نداشته باشد. ازآنجاکه حق تعالی از حیث ذاتش بر موجودات تجلی قلب

)قیصری، . اسمای الهی حجاب ذات الهی هستند (414: 1، ج1375)قیصری، اسَمائی است  حجباز پس 

اسما به  حجابِ واسطهاما برای اعیانِ ممکن، علت خلق و ایجاد هستند؛ لذا ممکنات به (44-43: 1375

 ءاسما، مرتبه واحدیت و عمَا حجاببر علاوه (.111ـ  110: 2ج  تا، بیعربی، )ابناند مرتبه امکان رسیده

 اللههای عرفانی، تمام ماسویبنابراین براساس آموزه (.43: 1375)قیصری، الهی است  هایحجابنیز از 

: 4، ج تابیعربی، )ابنمیان سالک و حق تعالی، خودِ عالمَ است  حجابترین اند و ضخیمحق حجاب

بر نفس خویش نیز هست.  حجابحق است بلکه عین  حجابتنها نکته قابل تأمل اینکه عالم نه (.112

آن است و  حجابگردد، عین تعین و اِنیّتی که عالمَ بدان عالمَ است و از حق تعالی متمایز می

مفهوم سایه و  (.397 :1، ج1375)قیصری، شود مرتفع گردد عالم منعدم می حجابدرصورتی که این 

ای اندیشه او را تبیین روشنی، ساختار دایرهعربی ازجمله مفاهیمی است که بهحجاب در اندیشه ابن

حجاب الهی تغییر کند؛ همان مفهوم سایه که در بدو امر، ظهور و مجلای الهی بود در اینجا به می

دهد. همه مظاهر و ممکنات، از حیثی مظهر حق و از حیثی دیگر، حجاب نور ذات الهی حالت می

روند. در این منظومه پیدایی و پنهانی، تمام ذرات عالم به سمت ذات الهی در صیرورت شمار میبه

. اگرچه تمام حمد و »سبح لله ما فی السموات و ما فی الارض«اند و به تصریح قرآن و کشش

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            16 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 17         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

 8: 1، ج 1990عربی، )ابنتسبیح و عبادات، حتی عبادت انسان کامل که جامع اسما و صفات الهی است 

 (.579خمینی: ، پانویس، تعلیقه امام1، ج 1375)قیصری، در حجاب اسما و صفات است  (،11

 سایه در ساختار کهن الگویی یونگ

 الف. یونگ و ناهشیار

(، ابتدا شاگرد، همکار و جانشین فروید 1961-1875کارل گوستاو یونگ، روان پزشک سوئیسی )

بود، اما بعدها به علت برخی اختلاف نظرهایی که با فروید پیدا کرد از وی جدا شد. یونگ نیز مانند 

ای به مفهوم ناهشیار داشت و نقش آن را در بروز رفتارها و احساسات، بسیار مهم فروید توجه ویژه

دانست. او معتقد بود خودآگاه ماهیتاً نوعی لایه سطحی و قشری مواج روی ناخودآگاه و حیاتی می

 یابد )یونگ،است؛ ناخودآگاهی که شبیه یک اقیانوس پهناور، با تداومی کامل تا اعماق، امتداد می

کید بیش از حد فروید بر ناهشیار أای که باعث جدایی او و فروید شد، ت(. اما نکته84: 1394

شخصی و تأثر آن از غریزه جنسی بود. یونگ مانند فروید، نظریه شخصیت خود را بر این فرض 

علاوه نقش غریزه استوار کرد که ذهن یا روان، از دو سطح هشیار و ناهشیار ساخته شده است. به

کرد و علل و عوامل گیری ناهشیار مانند فروید آنچنان جدی و مهم تلقی نمیجنسی را در شکل

 (.585 -590 :1386 )وولف،دانست الگوها را نیز در این رابطه مهم میدیگری ازجمله کهن

ترین اصطلاح مکتب روانکاوی یونگ است و شامل تصاویر ( مهمArchetypeالگو )کهن

ها وجود دارد. این صُور ازلی به کهن و افکار غریزی است که در ناخودآگاه جمعی مشترک انسان

یونگ در تبیین مفهوم  (.1390)قشقایی، کنند ای نمادین در رؤیا و اسطوره خود را آشکار میشیوه

هشیار باور دارد، ها هشیار، ناهشیار و نیمهدهد که او نیز مانند فروید به ساحتالگو توضیح میکهن

توان گیرند که نمیای منشأ میاما به اعتقاد وی بخشی از محتویات ناهشیار از منبع کاملاً ناشناخته

ها را به تجارب شخصی و توارث نژادی مربوط دانست. او این تصاویر را که متعلق به نوع بشر آن

در این ساحت از  (.52-51: 1392)یونگ، نامد الگو میهستند و خصوصیت قومی و جمعی دارند کهن

او معتقد است  (.62: 1392یونگ، )کنند ها کاملاً شبیه انسانی از نژادهای دیگر رفتار میآگاهی، انسان

و شاید به همین دلیل است  (125: 1392یونگ، الگوهاست )تجارب عرفانی درواقع تجربه همین کهن

های های گوناگون دارای مشابهتها، ادیان و حتی زمانکه نوع تجارب عرفانی در فرهنگ

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            17 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            18

مادر، تولد،  ند ازاالگویی که یونگ ارائه داده است عبارتهای کهنانگیز است. برخی نمونهشگفت

 کودک و سایه. مرگ، تولد دوباره، آنیما، آنیموس، قهرمان،

الگو معرفی کرد و بر این باور بود که سایه، قسمت منفی و ترین کهنیونگ سایه را قوی

اند آن ها مایلانگیز و ناپسند آدمی است. چیزی است که همه انسانحیوانی، غریزی، زشت، نفرت

 (.1393و محمدی،  پور)اسمعلیرا از دیگران مخفی کنند 

در منظر یونگ، سایه آن بخش از روانِ ماست که تمایل به ظهور آن نداریم و همواره آن را  

توانیم از وجود آن نگاهی به آن نیز داریم و نمیزنیم امّا عملاً نیمدر حاشیه میدان ذهن وا پس می

نمایانیم امّا آن نیستیم ولی سایه آن قسمت از وجود و آن چیزی است که می «پرسونا»غافل شویم. 

اند؛ دو ایم امّا واقعاً همان هستیم. سایه و پرسونا دو روی یک سکهاش کردهروان ماست که مخفی

چیز متناقض نیستند و ظهور یکی مبین وجود دیگری است. پرسونا یا چهره اجتماعی ما آن چیزی 

های واپس خواهیم باشیم ولی نیستیم و سایه بازتاب این چهره بیرونی که شامل »جنبهاست که می

ظهور این سایه در رؤیاها اغلب  (.175: 1377)یونگ، نهاده شده و نامطبوع )یا ناپسند شخصیت(« است 

گریزیم و یا اگر خیلی جسارت به صورت نمادهای وحشتناک و قدرتمندی است که یا از آن می

 (.158: 1382)وایس،کنیم ها نبرد میداشته باشیم با آن

توانیم با نادیده گرفتن یا از بین بردن آن از در نگاه یونگ، سایه بخشی از وجود ماست و ما نمی

شرشّ خلاص شویم؛ چرا که اصلاً از بین بردنی نیست. نادیده گرفتن، حذف و سرکوب سایه، 

 کند بلکه بالعکس، تنها کمکی به رشد فرد نمینه

گردد انگیز میروح و ملالتنها بیزمانی که سایه کاملاً فرو کوفته شود، شخصیت نه
بلکه شخص ممکن است با طغیان سیمای تاریک طبیعتش روبرو شود. وقتی شر یا 

شوند، به صورت خفته و در انتظار سستی یا کوبیم، ناپدید نمیغرایز حیوانی را فرو می
 )شولتس، مانند تا بتوانند دوباره تسلط خود را بازیابندجا میبروز بحرانی در من به

1379 :135.) 

یونگ معتقد است این که سایه با ما دوست بشود یا دشمن، بستگی تام به خود ما دارد. سایه 

کنیم لزوماً همواره رقیب ما نیست. درواقع سایه همانند هر موجود بشری است که با وی زندگی می

ایستیم. آییم و گاه دربرابر او میو باید دوستش بداریم. منتهی بسته به شرایط گاهی با او کنار می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            18 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 19         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

 :1377)یونگ،  درستی درک نشودشود و یا بهشود که یا نادیده گرفته میسایه تنها زمانی دشمن می

ند، در غیر این صورت، از انگیزه رشد و تکامل ابه باور او گناهان و خطاهای ما برای ما لازم (.263

های بخش تاریک وجود ما طبیعتی از منظر یونگ، ویژگی (.165: 1392)یونگ، مانیم محروم می

شود. به همین دلیل، سایه هیجانی دارند و دارای نوعی »خودمختاری«اند که منجر به وسواس می

تأکید یونگ بر  (.16: 1390)یونگ، دهد دربرابر کنترل اخلاقی، سرسختانه از خود مقاومت نشان می

خودمختار بودن سایه، حاکی از آن است که در منظر او، سایه وجودی مستقل از ما دارد که نه قابل 

 انکار است نه قابل طرد و حذف شدن.

شاید بتوان آنچه تحت عنوان مفهوم نفس اماره در آثار دینی و عرفانی وجود دارد را بر مفهوم 

( در دفتر سوم مثنوی به داستان مارگیری اشاره 1373سایه با قرائت یونگ منطبق نمود. مولوی )

گیرد و به شهر سرمای کوهستان ماری را که از سرما افسرده و به ظاهر مرده بود را میکند که در می

آورد و در اثنای نمایش، مار آورد. گرمای پایین کوه، مار را از افسردگی و رخوت بیرون میمی

مولانا نفس یا همان غرایز طبیعی انسان را در این داستان به اژدهایی که از سرما به  گیرد.جان می

کند که صرفاً چون مجالی برای بروز ندارد به محض آنکه رخوت و افسردگی فرو افتاده تشبیه می

 پردازد.آلات و اسباب جنبش او مهیا شد، به جولان می

کند این است که سایه همواره تنها وارونة البته نکته مهمی که یونگ در رابطه با سایه بیان می

بار است به همان های مخرب و زیانقدر که منِ خودآگاه شامل جنبهمنِ خودآگاه نیست و همان

اگرچه منِ خویشتن و  های خلاق دارد.های خوبی همچون غرایز طبیعی و انگیزهاندازه سایه کیفیت

: 1377)یونگ، اند حال همانند اندیشه و احساس به یکدیگر وابستهدرعین ،سایه از یکدیگر متمایزند

175.) 

نکته قابل تأمل اینکه توجه یونگ به مفهوم سایه کاملاً منطبق با تلقی افلاطونی از سایه و در 

رغم آنکه یونگ اشتیاق وافری به فرهنگ شرقی دارد و تلاش بهعربی است؛ یعنی تضاد با نگاه ابن

اما همچون افلاطون، عالم  ،شناسی خود بهره گیرددارد تا از تعالیم مکاتب و ادیان شرقی در روان

عربی که عالم داند و برخلاف ابنسایه )ناهشیار( را مستقل و ممتاز از عالم نور )خودآگاه( می

ها تأکید دارد. فقط آنچه داند، یونگ بر اصالت عالم سایهها را موهوم، غیرواقعی و ناپایدار میسایه

در نگاه او متفاوت از نگاه افلاطون به تمثیل غار است، رابطه معکوس سایه و نور )خودآگاهی( 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            19 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            20

های غار، بازنمود صور های بیرون آن است و سایهاست. در تمثیل افلاطون، غار متأثر از صورت

قدر کافی قدرتمند هست که حتی بتواند بر قلمرو  بیرونی هستند، حال آنکه در نگاه یونگ، سایه به

 خودآگاه »من« تاثرگذار باشد و رفتارهای بیرونی را از خود متأثر کند.

 سایه و تفرد
او نیز (. 581: 1386)وولف، شناسی یونگ، یک مفهوم اساسی و کلیدی است مفهوم تفرد در روان

، (255: 1400)ابوزید، دانست ای میعربی که ساختار هستی را یک ساختار دایرهدرست همچون ابن

و بر این باور است که هنگامی دایره  (58-60: 1392 )یونگ،داند ای میساختار روان را ساختاری دایره

شود که انسان به تفرد دست یابد. نقش سایه در این فردیت یافتگی، نقشی روان آدمی کامل می

اساسی و مهم است. بدون درک و پذیرش سایه، امکان تفرد وجود ندارد و روان به کلیت خود 

که جهان یابد. یونگ معتقد است »تصویر جهان، فرافکنی جهان درون است، همچناندست نمی

ترین قشرهای روان انسانی در منظر او »کهن (.79: 1392)یونگ، فکنی جهان خارج« درون، درون

دهند و هرچه بیشتر نسبت به افزایش عمق و غلظت آنان، خصایص فردی خود را از دست می

تر شویم این های خودکار و مستقل روان آدمی نزدیکسوی عمق روان حرکت کنیم و به دستگاهبه

شوند و عاقبت با جنبه جسمانی کم جهانی مییابند. تاآنجاکه کمها بیشتر جنبه کلی میصورت

آمیزند. ازاین روست که روان و جهان، در کنه یکی هستند انسان یعنی عناصر شیمیایی او درمی
 (.627: 1375)شایگان، 
: 1386)وولف، کند سوی تحقق »خود« حرکت میشخص از طریق آن به که است روندی تفرّد،

 و بشناسند را یکدیگر که آموزندفرد می درون در ناخودآگاه و خودآگاه تفرد جریان در(. 593

 او شود کامل انسان، فردیت در یندافر وقتی .یکدیگر باشند مکمل که بیاموزند و شوند همساز

شود. یونگ معتقد است نخستین گام در جهت خودشکوفایی و بارور می و آرام و یافته وحدت

چراکه سایه منطبق بر ضمیر ناهشیار (، 588: 1386)وولف، تفرد، شناخت سایه و اشراف بر آن است 

 تر است.فردی است و این ساحت از روان، نسبت به ناهشیار جمعی، در دسترس

 گوید:یونگ در تعریف خود از تفرد می

ناپذیرترین ترین، آخرین و قیاستفرد یعنی فرد شدن، و از آنجا که فردیت شامل عمیق
توانیم تفرد نظیر ماست، متضمن »خود« شدن شخص نیز هست. بنابراین میخصلت بی

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            20 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 21         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

به نقل از  174 -173: 1935 )یونگ، را به رسیدن به »خود« یا خودشکوفایی ترجمه کنیم

 (.1386وولف 

( و معتقد است تنها 155داند )همان: او فرایند تفرد را نوعی ضرورت روانی گریزناپذیر می 

توانند به درجه بالاتری از هشیاری دست یابند که این امر برایشان »مقدّر« شده و از آغاز افرادی می

به سوی آن »فراخوانده« ]دعوت[ شده باشند، یعنی کسانی که استعداد و میل بیشتری برای تمایز 

کاملاً روشن است که استفاده هوشمندانه یونگ (. 1386به نقل از وولف،  116: 1943)یونگ،بالاتر دارند 

از دو عبارت »مقدّر بودن« و »دعوت شدن یا برگزیده بودن« تا چه میزان رنگ و بوی تفکر شرقی 

که بر  (Positivismeگرایانه )اثباتهای مرسوم در نگاه جالب اینکه او برخلاف تلقی ةدارد. نکت

یافتگی، کید او بر اخلاق است و معتقد است لازمه این فردیتأکید دارند، تأله هوش تجربی تئمس

توانند کمبودهای های اخلاقی« میهای ویژه نیست، چراکه »ویژگیهوش برتر یا دیگر موهبت

  (.117: 1943یونگ، )هوشی را جبران کنند 

 :نتیجه
هویتی و وابستگی های عرفانی، نماد ناپایداری، بیدر نگرشویژه بهسایه در منظر انسان شرقی، 

اند با استفاده از تمثیل سایه، نحوه ارتباط بین خلق و حق را تبیین کنند و است. عرفا کوشیده

تصویری ذهنی از چگونگی نسبت این عالم با خداوند را در ذهن مخاطب ایجاد کنند. به باور آنان، 

مندی از ساز و کار تجلی از نفس رحمانی ظهور یافته و هرآنچه در مراتب گوناگون بهرهعالم با 

هستی هست، چیزی جز پدیدارهای متکثر از یک بود واحد نیست؛ که یکی هست و هیچ نیست جز 

 او، وحده لااله الا هو.

رسد استفاده از تمثیل سایه مرهون تمثیل غار افلاطونی باشد، اما تأمل در بدو امر به نظر می

تر از افلاطون به در هند، پیش ویژهبهکند که اولاً ادیان و مکاتب فلسفی شرقی، تر روشن میدقیق

شود، اند. ثانیاً آنچه در تمثیل غار افلاطون از بازی نور و سایه روایت میتمثیل سایه التفات تام داشته

بیانگر نوعی دوگانگی، تباین و استقلال دو ساحت نور و سایه، طبیعت و ماورا طبیعت، غار و بیرون 

الدینی مستفاد خصوص آنچه از تقریر محیبهغار از یکدیگر است. حال آنکه در منظر عرفانی، 

تنها دربرابر نور، که الله است، استقلال و اعتباری ندارد بلکه عین شود، ساحت تاریک عالم، نهمی

ای از وجود حق است و الربط به نور است. عالم، از آن حیث که وجودی ظلی و اعتباری دارد، سایه

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            21 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            22

عربی تحت شارحان ابن یاز این منظر، وجود صرفاً در حق منحصر است. همچنین آنچه در آرا

کند. در این عنوان حضرات خمس آمده، نظام طولی عالم از فیض اقدس تا عالم ماده را تصویر می

سان، به جز عالم ذات، همه شود و بدینتبیین، هر عالم، سایه و حجاب عالم مافوق خود تلقی می

 روند.شمار میعوالم وجود حجاب و ظل ذات به

در عصر جدید نیز یونگ ازجمله کسانی بود که به مفهوم و اهمیت سایه در وجود انسان توجه 

ای ناپایدار تعریف نمود و یونگ، سایه را مثابه سایهعربی، عالم را در نسبت با حق بهکرد. ابن

ساحتی از ناهشیار انسان. وجه تشابه این دو تلقی، در آن است که هر دو به وجود قسمتی تاریک، 

ند؛ یکی در عالم خلقت و دیگری در وجود انسان. و هر دو بر امادون و کشف نشده در هستی قائل

ند که شناخت سایه، منجر به تمامیت، فردیت و تکامل خواهد شد. در منظر عرفانی، با شناخت اآن

توان به وحدت حقیقی و توحید دست یافت و از نگاه یونگ، مثابه سایه و مظهر حق، میعالم به

شود. اما وجه تمایز این دو تلقی در میزان اصالتی است شناخت سایه به تفرد و و تمامیت منجر می

دهد. در تلقی عرفانی، سایه را اعتبار و بقایی نیست جز به وجود صاحب که هر یک به این سایه می

سایه که حق تعالی است، اما در منظر یونگ، سایه مستقل از من حضور و وجود دارد و اتفاقاً باید به 

رسمیت شناخته شود تا فرایند فردیت کامل شود. سایه یونگ، وجودی مستقل از خودآگاه دارد و 

تنها استقلال ذاتی ندارد، عربی نههای وجود آدمی است، حال آنکه سایه ابنمخزن شرور و تاریکی

گاه مثابه سایه حق، ازسویی مرئا و تجلیبلکه کارکردی دوگانه نیز دارد؛ بدین معنا که عالم به

حق. بنابراین سایه در این دو منظر  یحق تعالی است و ازسویی سبب پوشیدگی و اختفا یاسما

 های مهمی نیز با یکدیگر دارند.اشتراکی لفظی است اما تفاوت

زدگی و سیطره نیروی شر و رسد مسیحیت در مبانی اعتقادی خود از نوعی شیطانبه نظر می

ای درست تاریکی در بخشی از عالم برخوردار است. نیروی تاریک طبیعت در مسیحیت در نقطه

مقابل نیروی الوهیت و روشنایی قرار گرفته است و نگاه و تلقی یونگ از سایه نیز بسیار متاثر از 

 له شر نیست.ئارتباط با این نگاه مسیحیت به مسخصوص فلسفه چین بوده است، بیفرهنگ شرق، به

 نامه:کتاب
 ، بیروت: دارالفکر.الفتوحات المکیه(، ق1423الدین. )عربی، محییابن –

 ، تهران: وزارت ارشاد. ممد الهمم در شرح فصوص الحکم(، 1378ــــــــــــــــــــــــــ . ) –

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            22 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 23         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

، ترجمه محمدعلی و صمد موحد، چاپ سوم، الحکمفصوص(، 1385ــــــــــــــــــــــــ . ) –

 تهران: کارنامه.

 .العربیة، قاهره: دار إحیاء الکتب فصوص الحکم(، م 1946ــــــــــــــــــــــــ . ) –

 ، به کوشش محمود محمود غراب، دمشق.الانسان الکامل(، م 1990ــــــــــــــــــــــــ . ) –

 ، بیروت: دار صادر.الفتوحات المکیهتا(، ــــــــــــــــــــــــ . )بی –

 ترجمه محمد خواجوی، تهران: مولی. انشاء الدوائر، (،1391) ــــــــــــــــــــــــ . –

 عربی، ترجمه محمد راستگو، تهران: نی.(، چنین گفت ابن1400ابوزید، نصر حامد. ) –

الله عباسی، تهران: ، ترجمه حبیبتصوف و سوررئالیسم(، 1385ادونیس، )علی احمد سعید(. ) –

 سخن.

 عرفانی شیوه با یونگ الگوهایکهن مقایسه(، »1396ای، تقی، مهدی عرب جعفری. )تابستان اژه –

 .  67  -97، 47 ش ،13 ، ساسطوره شناختی و عرفانی ادبیات ابوسعید«، 

الگوی سایه در بررسی تطبیقی کهن (،»1393پور، مریم و علی محمدی. )بهار و تابستان اسمعلی –

 .19، شماره مطالعات عرفانیهای مولانا«، آرای یونگ و رد پای آن در غزل

 فرهنگی. و علمی تهران: هشتم، چاپ روحانی، فؤاد ترجمه جمهور، (،1381افلاطون ) –

 ، فایل صوتی.تفسیر فصوص الحکمتا(، جوادی آملی، عبدالله. )بی –

، ذیل »حضر«، بیروت: العربیةاللغة و صحاحتاجالصحاح: (، 1368جوهری، اسماعیل بن حماد. ) –

 ..احمد عبدالغفور عطار؛ تهران: چاپ افست

شناسی تطبیقی، تهران: موسسه (، هرم هستی؛ تحلیلی از مبادی هستی1385حائری یزدی، مهدی. ) –

 پژوهشی حکمت و فلسفه ایران.

 : رجاء.تهران، ، چاپ دومنصوص الحکم بر فصوص الحکم(، 1375زاده آملی، حسن. )حسن –

 ملکوت نور.  مشهد:، چاپ یازدهم، معاد شناسی(، ق 1423) .حسینی تهرانی، سید محمدحسین –

(، نظریه »اصالت وجود« و 1391ریاحی، علی ارشد و مهدی گنجور. )پاییز و زمستان  –

 .89، شماره  فلسفه و کلامهای فلسفی حاصل از آن نظریه در حکمت متعالیه«، نوآوری

(. بررسی نقاب و سایه یونگ در غزلیات 1389سجادی راد، صدیقه و سجادی راد، کریم. ) –

 .80-92(، 5)2(، ادب و عرفان )ادبستان) عرفانیات در ادب فارسیسنایی. 

 چاپ چهارم، تهران: امیرکبیر. های فلسفی هند، ادیان و مکتب(، 1375شایگان، داریوش. ) –

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            23 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 منهوم/ شماره بیستپانزدهژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                            24

 ترویج انجمن المللیبین همایش «،مولانا و عربی ابن نگاه از جهان» ،(1394. )هومان شاکری، –

 ایران. فارسی ادب و زبان

سنت«،  و قرآن در ظل و نور عرفانی مفهوم(، »1393مقدادیان. )شمس، محمدجواد و عادل  –

 .39 -59، 14، پژوهشنامه عرفان

 ، ترجمه گیتی خوشدل،  چاپ هشتم، تهران: پیکان.روانشناسی کمال(، 1379شولتس، دوان. ) –

(، »وجود منبسط از دیدگاه عرفان اسلامی و حکمت متعالیه«، 1384شهیدی، سعیده سادات. ) –

 .31و  30، مشکوه النور

 .50شماره  کیهان اندیشه،(، »امکان وجودی فقری در فلسفه«، 1372غرویان، محسن. ) –

(، »مقایسه تطبیقی 1398زاده. )غلامپور آهنگر، لیلا کلایی، محمود طاووسی و شهین اوجاق علی –

، های ادبیات تطبیقیپژوهشعربی«، های عرفانی عطار و ابناعیان ثابته و وحدت وجود در اندیشه

 .117 -141، 19پیاپی 

 ، قم: بیدار.اثولوجیا(، 1413فلوطین. ) –

های الگوی سایه و انطباق آن با نفس در مثنوی(، »بررسی کهن1390سعید. )زمستان  قشقایی، –

 .25، شماره  ادبیات عرفانی و اسطوره شناختیعطار«، 

 (، تهران: چاپ محمد خواجوی. 1375قونوی محمدبن اسحاق صدرالدین. ) –

 الدین آشتیانی.تهران: چاپ جلال الحکم،شرح فصوص(، 1375قیصری، داوود بن محمود. ) –

 )کاشانی(، چاپ چهارم،  قم: بیدار. شرح فصوص الحکم(، 1370کاشانی، عبد الرزاق. ) –

، تهران: چاپ مجید الالهاملطائف الاعلام فی اشارات اهل(، 1379) ــــــــــــــــــــــــ . –

 زاده.هادی

  .، تهران: هرمسعربی و مایستر اکهارتوحدت وجود به روایت ابن(، 1389کاکایی، قاسم. ) –

عربی و براساس دیدگاه (، »سلسله مراتب هستی در مکتب ابن1387کربلایی، مرتضی. )زمستان  –

 .40شماره  هفت آسمان،صدرالدین قونوی«، 

 سریان مسئله و عربی(، »ابن1391صیقلانی، علی و سیدمصطفی مختاباد. )تابستان  کریمیان –

 . 157 -171 ،43 پیاپی 171 شیراز، دانشگاه دینی اندیشه هستی«، در زیبایی

چندگانگی شخصیت در عصر » ،(1396) .معظمی گودرزیمرضیه معظمی گودرزی، راضیه و  –

های المللی و سومین همایش ملی پژوهشاولین همایش بین ،«مجازی براساس نظریه سایه یونگ

 .تهران مدیریت و علوم انسانی،

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            24 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html


 25         .../ احسان احمدی خاوه و محمدعلی عباسی چالشتری      الدینی و شناسی عرفان محییدر جهان بررسی تطبیقی مفهوم سایه 

المعارف بزرگ اسلامی، نشر مرکز تهران: ة(، دایر1385)موسوی بجنوردی، کاظم و دیگران.  –

 دایره المعارف بزرگ اسلامی.

، به کوشش توفیق سبحانی،  تهران: وزارت فرهنگ و مثنوی معنوی(، 1373الدین. )مولوی، جلال –

 ارشاد.

(، »عرفان عملی و نظری یا سنّت اوّل و دوم 1391اصغر. )بهار و تابستان میرباقری فرد، علی –

، شماره 6، دوره های ادب عرفانیپژوهشعرفانی؟ )تأمّلی در مبانی تصوّف و عرفان اسلامی(«، 

 .65 -88،  2، شماره پیاپی 2

، ترجمه علی صاحبی، منصور حکیم کاربرد تحلیل رؤیا در روان درمانی(، 1382وایس، لی لی. ) –

 جوادی، مشهد: دانشگاه فردوسی.

 ، ترجمه  محمد دهقانی، تهران:  رشد.روانشناسی دین(، 1386وولف، دیوید ام. ) –

، ترجمه پروین فرامرزی، پژوهشی در پدیده خودشناسی آیون؛(، 1390یونگ، کارل گوستاو. ) –

 فریدون فرامرزی، مشهد:  به نشر.

 جامی. سلطانیه، تهران: محمود ترجمه سمبولهایش، و انسان(، 1377ـــــــــــــــــــــــــ .  ) –

، ترجمه فرزین اصول نظری و شیوه روانشناسی تحلیلی یونگ(، 1392ـــــــــــــــــــــــــ .  ) –

 رضاعی، نشر ارجمند، تهران. 

، ترجمه محمود بهفروزی، انسان در جستجوی هویت خویشتن(، 1394ـــــــــــــــــــــــــ .  ) –

 تهران: جامی.

– Jung, c.g (1935). The relations between the ego and the unconscious. 

In collected works, vol.7, pp121-241. 
– Jung, c.g (1943). The relations between the ego and the unconscious. In 

collected works, vol.7, pp121-241. 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            25 / 25

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.1
https://erfanmag.ir/article-1-1342-fa.html
http://www.tcpdf.org

