
Pazhuheshnameh Irfan 

N.28, spring & summer (2023) 

Pages: 135- 161 

Comparison of the concept of "self-knowledge" 

 in the views of Rumi and Jami 

 
Deeb Alsaleh 1 / Mahsa Rone2  

Abstract  :"Self-knowledge" is a topic of great significance that has long been 

emphasized by ethicists, mystics, and philosophers. Muslim sages and mystics, 

drawing from the verses of the Qur'an and hadiths, particularly the well-known 

hadith "Whoever knows himself has known his Lord," have regarded the true 

knowledge of oneself as the most vital pathway to knowing God. Rumi and 

Jami, in their works, especially their mystical poems, have approached the 

subject of self-knowledge, highlighting its importance and its transformative 

effects in various ways. Rumi considers self-knowledge to be the essence of 

all sciences and regards ignorance of the truth as a plague upon humanity. He 

believes that inner purification paves the way for attaining the divine truth 

within oneself. Jami, a follower of Rumi, also emphasizes the necessity of self-

knowledge in his writings, aiming to attain a state of closeness to the Real. 

Through a descriptive-analytical method, findings of this research indicate that 

both poets not only emphasize the attainment of truth through self-knowledge 

but also outline certain conditions for realizing this goal. Rumi and Jami 

believe in divine love as a prelude to relinquishing ego-centeric affairs, and 

they propose that individuals can attain their true position through inner 

struggle, devotion to acts of worship, seclusion, nightly vigil, nonattachment 

to others, and constant contemplation. 

Keywords: Self-knowledge, theology, Rumi, Masnavi, Jami, Haft Aurang 

 

 

 

 

 

 

 
1 . Ph.d student of Persian Language and Literature, Imam Khomeini International 

University 

2. Assistant Professor at Imam Khomeini International University, (author in charge) 

rone@hum.ikiu.ac.ir 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             1 / 27

mailto:rone@hum.ikiu.ac.ir
http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     136

513 - 161، صفحات 2140 بهار و تابستانم، هشتو شماره بیست چهاردهم،  دوفصلنامه علمی، سال پژوهشنامه عرفان،   

 »خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم
  ** ا رونمهس  /یب الصالحد                                                                          

»معرچکیده:   یا  از مهمافة»خودشناسی«  مباحثی است که علمای اخلاق،  لنفس«  ترین 

بر آیات قرآن و اند. عارفان مسلمان، مبتنی عرفا و فلاسفه از دیرباز بر آن تأکید داشته

ترین راه شناخت خدا را  مهم   »منَ عَرَفَ نَفسَه فَقدَ عَرَفَ رَبَّه«   :ویژه حدیثاحادیث، به

دانسته از مسیر معرفت حقیقی  به   اند. مولوی و جامی به »خود«  ویژه  نیز در آثار خود، 

اند؛ های گوناگون به خودشناسی و اهمیت و  آثار آن اشاره کردهاشعار عرفانی، به شیوه

ها و نشناختن حقیقت خود را آفت جهان بشری  مولوی خودشناسی را جوهر جمیع دانش

ی است؛ جام  دانسته و تصفیۀ باطن را راهی برای وصول به حقیقت الهیِ انسان برشمرده

نیز، از تابعان مولوی، در آثار مختلف خود از ضرورت خودشناسی، با هدف نائل شدن  

های این پژوهش، که به روش توصیفی ـ است. یافته  به ساحت قرب حق، سخن گفته

دو شاعر، با تأکید بر وصول به حق از    دهد که هراست، نشان می    تحلیلی انجام گرفته

اند؛ مولوی و جامی به عشق  کرده   ذکر  برای تحقّق این امرمسیر خودشناسی، شروطی را  

ای برای خالی شدن از نفسانیات باور دارند و معتقدند آدمی، از  عنوان مقدّمه   الهی به

داری، قطع تعلّق زندهرهگذر جهاد با نفس، التزام به اعمال عبودی، عزلت، خلوت و شب 

 قی خود برسد.تواند به جایگاه حقیاز غیر و مراقبۀ دائم می 
 هفت اورنگ، جامی، مثنوی شناسی، خداشناسی، مولوی،خود: هاه واژکلید 

  

 
 المللی امام خمینی)ره(، قزوین، ایران دانشجوی دکتری زبان و ادبیات فارسی دانشگاه بین 

deebalsaleh@edu.ikiu.ac.ir      رایانامه: 
 مسئول(  )نویسنده المللی امام خمینی)ره(، قزوین، ایراندانشگاه بین استادیار گروه زبان و ادبیات فارسی  **

rone@hum.ikiu.ac.ir :              رایانامه  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             2 / 27

mailto:deebalsaleh@edu.ikiu.ac.ir
mailto:rone@hum.ikiu.ac.irرایانامه
http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    137                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

 :مقدّمه
شناخت    یبرا  یراه  عنوانی است که همواره بهاسلام  میعالای و مهم در تمفاهیم پایه   زا  یخودشناس

که علم به نفس    رددا  ن یدلالت بر انیز  السلام  هم یعل  ت ی اهل ب  ثیاحاد  است.  شده   د کیتأبر آن  خداوند  

کسب علوم و معارف دیگر در سایۀ آگاهی از این علم به رشد   ست وهادانش  برترین  و نیدتریاز مف

نیز، ضمن آنکه بهترین دانش    )ع( علیامیرالعارفین حضرت    جانبۀ انسان خواهد انجامید.حقیقی و همه 

«  هادُمايبعُ ل ِّن كُها عَهَزَّنَ  ها وقَفأعتَه ف نفسَن عرَالعارف مَ»است:  را شناخت خود برشمرده، فرموده 

)عارف کسی است که خودش را بشناسد و نفسش را از بند هواوهوس آزاد    ،(72  :1، ج1337 )غُررالحکم،

 کند پاکیزه سازد(. کند و آن را از هرچه از خدا دور می

ن به شناخت  تواهای اساسی که هدف از خلقت انسان چه بوده و چگونه می پاسخ به این پرسش 

حقیقی خود نائل شد و اینکه آیا خودشناسی صرفاً حاصل مجاهدت علمی است یا با تصفیه و تزکیۀ  

  خود مشغول داشته شود همواره ذهن حکما، علمای اخلاق و عرفا را به نفس و ریاضتِ عملی میسرّ می

  سفۀ مسلمان نیز بوده های فلاو نسبت آن با ذات حق از دغدغه  ،است. البته شناخت بعُد روحی انسان

نیز بخش عمده الدّین ابن ییمدار عرفان نظری، محدهمچنین سر  است. به  عربی،  از آثار خود را  ای 

اختصاص    و روایت رمزآمیز ادراک شهودی حقیقت   شناسایی نفس و وقوف بر حقیقت و کُنه آن 

 است.   داده 

اش علم پیدا نکند و  منزلگاه حقیقی  از منظر عرفا انسان تا به استعدادها و ظرفیت وجودی خود و

با لذایذ نفسانی دریچه  از عالم معنا و حقایق روی او  با تهذیب نفس و ریاضت عملی و مبارزه  ای 

بند تن است و درگرو  گشوده نشود به شناخت خداوند نیز نخواهد رسید؛ چراکه روح آدمی تا تخته 

 مانَد. اش مهجور میوطن اصلی   ترین مرتبۀ حیات و غرقه در سرای پست خاک، ازپایین

عنوان نخستین گام در مسیر شناخت حق، نه صرفاً از مسیر معرفت علمی  ، به النفس نیز فةمعرالبته 

رهاند و به ساحت قرب الهی و جایگاه اولیای  که قطعاً در سایۀ تزکیۀ عملی، آدمی را از نفسانیت می 

 است:که مولوی در باب آن گفته کند؛ چنان حق نائل می

دند  تـــــغرق مطلق شـ  یـــــر گرُُه مسـ

 نــــقش آدم، لیــــر مــــعنی جبرئیل

 

شـدند  ملحق  ملر  با  عیسی   همچو 

قال  و  هـوی  و  خشم  از   وقیلرسـته 

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             3 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     138

جهاد و  زهد  وز  رسته  ریاضت   از 

 

نـزاد خــود  او  آدمــی  از   گـوئـیـا 
 (1506  -1508، 4دوی، ثن )م                       

عبدالرحمن جامی، شاعر قرن نهم نیز که پیرو طریقت نقشبندیه و از تابعان مولانا  شیخ نورالدین  

وبوی  ای از هفت مثنوی با رنگ خود، که مجموعه   اورنگ  هفتاست، در مثنوی    الدین بوده جلال

عرفانی و اخلاقی است، به موضوع خودشناسی، ضرورت، اهمیت، شروط وصول به حقیقت »خود« 

نشین اوست اشاره  است. او به حقیقت اصلی انسان که همان روحِ سدره   پرداخته   و آثار و نتایج آن 

 شود:است و با مرگ از این قفس آزاد میکرده که در عالم مادّه گرفتار جسم شده 

 و تن قفس  نشـین اسـتروح تو مرغ سـدره 

 بشـکند اجل آن نوع زی که چون قفسـت
 

 مرغ از قفس همیشه پریدن کند هوس 

جنا روضۀ  پستا  باز  روی،  نکنی   ن 
 (155:  1، جلفا 1378)جامی،                        

نکته دانسته پ این  به مولوی را در  از دلایل توجه عمدة جامی  و    مثنوی اند که  ژوهشگران یکی 

آنان    شمس  دیوان خانقاهی  محافل  در  و  داشته  ویژه  جایگاهی  خراسان  نقشبندیۀ  طریقت  میان  در 

است؛ به همین سبب، عارف جام ابیات فراوانی از اشعار مولوی در    خوانی رسمی معمول بوده مثنوی 

فراخور حال و مقام،  مأنوس بوده که، به   غزلیات شمس و    مثنوی حافظۀ خود داشته و چنان با    ۀ گنجین

جامی، در    نائیه    رسالۀ(.  255:  1377)مایل هروی،  است    پرداختهر شواهد مختلف از این آثار میبه ذک 

مولوی، نیز نشان از علاقه و انس این شاعر به مولاناست. البته، باوجودِ اثرپذیری    مثنوی نامۀ  شرح نی

صورت در  ک جامی  کرد  اذعان  باید  مولانا،  از  روایی  و  زبانی  و  فکری  گوناگون  مفهوم  های  ه 

عارفان بوده و در بسیاری از    بیشتر»خودشناسی« از آن گونه مفاهیم پراهمیتی است که در مرکز توجه  

است؛ چراکه سخن گفتن از مسیر  النفس مشهود  فةجامانده از آنان، توجه ویژه به مفهوم معرآثار به 

 پذیر نیست. امکان کمال انسان در طریقت عرفانی، بدون شناخت حقیقت او، 

 پیشینة پژوهش 

در کتب مختلف تاکنون فراوان از تأثیرپذیری جامی از مولانا، هم در مفاهیم عرفانی و هم در سبر  

رفتهحکایت سخن  اثرپذیری   ، پردازی،  این  درخصوص  چشمگیری  پژوهش  عمل  در  انجام  اما  ها 

له را در آرا و آثار  ئشگران این مساست. البته با عنایت به اهمیت مفهوم »خودشناسی«، پژوه  نگرفته

کرده  تحلیل  و  واکاوی  اندیشه  صاحبان  و  و  عرفا  خودشناسی  »ارتباط  همچون  مقالاتی  که  اند 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             4 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    139                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

مَن » قلم سعید رحیمیان یا »تحلیل و واکاوی حدیث شریف    به  (1384)عربی«  خداشناسی در عرفان ابن

عرفانی«   متون  در  ربَّه  عرَف  نفسهَ  ف  (1394)عرَف  نمونه نوشتۀ  محجوب،  دست  رشته  این  از  هایی 

اند؛ مثلاً  هاست. اما برخی از پژوهشگران نیز بیشتر بر خودشناسی از دید مولانا تمرکز کرده پژوهش 

قلمِ مهدی دهباشی،    به   (1390) یرکگور در باب خودشناسی«  در مقالۀ »بررسی اندیشۀ مولوی و کی

که البته نویسنده بیشتر از نظرگاه فلسفی به این    ده حقیقت انسان از منظر این دو اندیشمند بررسی ش

 (1397)موضوع نگریسته است. محمّدپور و همکارانش نیز در مقالۀ »از جان خداخوان تا جان خدادان«  

نظر مولانا، هویت  اند و معتقدند که به به هویت »منِ زمانی« و ماهیت »منِ فرازمانیِ« انسان توجه کرده 

ها، مولانا با متمایز  رد و فنا درواقع همان انعدام هویت زبانی است. به باورِ آن انسان ریختی زبانی دا

دانستن جان اول از جان دوم، جان اول را مستعد شناخت حق ندانسته اما جان دوم ـ که همان نفخۀ  

 الهی است ـ عین شناخت حق است. 

نیز، در مقالۀ »خودشناسی در   بررسی (1392)؛ مبانی و طرق«  مثنویمحمّدرضا رجبی  بر  بیشتر   ،

پیشینۀ مفهوم »خود« در تاریخ تفکرّ فلسفی، متون مقدّس ادیان و مذاهب گوناگون همچون آئین بودا،  

مبانی   تبیین  به واکاوی و  و در بخش دوم مقاله  متمرکز شده  و عرفانی،  اسلامی  مسیحیت و سنّت 

الله را از منظر سیدن به مرتبۀ فنای فیاست. او، راه ر  شناسی« مولوی پرداخته شناسی« و »انسان »هستی

این عارف شاعر در سه مؤلّفۀ »هیچ نخواستن و نفی اراده«، »هیچ ندانستن و ترک علم« و »هیچ نداشتن  

 است.  و نفی مالکیت« خلاصه کرده 

تاکنون  هایی که پیش از این انجام گرفته  دهد، باوجودِ پژوهش شینه نشان می یطورکه مطالعۀ پهمان

جامی صورت   و  مولوی  منظر  از  خودشناسی  تحلیلی  و  جامع  مقایسۀ  درخصوص  مستقل  پژوهشی 

می  نگرفته پژوهش  این  در  و  بنیادی  است  مفهوم  این  را درخصوص  شاعر  دو  این  دیدگاه  کوشیم 

 مقایسه و تحلیل کنیم.  

 حث و تحلیل .  ب1

 »خودشناسی« در مکتوبات عرفانی .  1.  1

شناخت ربوبیت را منوط    رَفَ نَفسَه فَقد عَرَفَ رَبَّه«، عَ  ن»مَنیز، به حکم حدیث    عرفا و مشایخ تصوّف 

 له ئاند؛ هرچند در نزد ایشان، این مسبه معرفت نفس دانسته 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             5 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     140

فقط معرفت حالی و این در نزد قوم بر معرفت بیشتر امری ذوقی و روحانی است، و نه 
دانند بلکه تصفیۀ نفس وجدان حالی می علمی رجحان دارد و معرفت واقعی را در همین  

نفسانیت را در انسان مانعی   یشمرند و بقارا از لوازم کدورات هم در آن امر لازم می 

»تُريدُ أنَ تَعر فَ  یابند، و از حکیم ترمذی نقل است که گفت  در راه نیل به معرفت می 

رو، نیل ازاین  ا«الحقَّ مَعَ بقاء نَفس کَ فیک وَ نفسُکَ لاتَعر فُ نفَسَها، فَکَیفَ تَعر فُ غَیرَه

تحاد عارف با معروف را الزام به معرفت را فقط ازطریق نیل به فنا و تجربۀ شهود که ا
 (. 542 ـ543: 1386کوب، )زرّین شمردند«کند ممکن می می 

شناخت حقیقت روح    اهل طریقت و جویندگان حقیقت در مکتوبات خود همواره بردرواقع،  

الله  اند؛ جنید بغدادی در رسائل خود سالکان الی خداشناسی تأکید کرده  و  یخودشناس انسانی و پیوند

معاشرَ القاصدينَ »است:    ب وصال حق هستند به شناخت ارزش »خود« فراخوانده و گفته را که طال 

أنَفسَُکُم   أنفسَُکُم في كُل ِّ شَيءٍ، و أن لاتذَلُّوا  مُواص لتَ ه، حقٌّ لکُم أَن لاتَجهَلُوا قدرَ  تَعالي و  إلى الله  

یوسف بن الحسین الرازی، بر اولویت  یعقوب  أبیسوم به  . او همچنین در نامۀ  (67:  1425)جنید،    ل غَیر ه«

نوشتهفةمعر و  کرده  تأکید  رضَ ي   است:  النفس  أخي،  و  »يا  دَهر ك،  ب أهل   ع لمٍ  عَلى  كُن  عنکَ،  اللهُ 

فیه   إحکام ک  بَعدَ  عاط فاً  كُن  و  ب نَفس ک،  أولاً  ذلک  في  أبدأَ  و  عَصر ك،  و  وقتَ ک  ب أهل   مَعرفتَ ک 

   .(296 : 1425جنید، )  بحالک«.

 : است آورده   المحجوب  کشفهجویری نیز در 

 صحت  به تا بباید ورا خود  معرفت جلّ، و  عزّ خداوند معرفت به مکلف بود بنده چون

 معلوم را وی تعالى حق بقای خود فنای و به بشناسد جلّ و  عزّ خداوند قِدَم خود حَدَثِ

 ا براهیمَ  م لِّـَة عنَْ »وَ منَْ يَرْغَبُتعالى:   الله قال کما است؛ ناطق بدین کتاب نص و  گردد

ن  اَیَ مَ « د عَرَفَ رَبهْه فقَفسَنَ  فَرَ»منَْ عَگفت:  و رسول (...130:)بقره   نَفسَه«  سفَ هَ منَ الاِّ

نَ عَفقَ  ناء الفَب   هُفسَعَرَف  ب   فَرَ د  معرفت کلّ    ..قاء.البَرَبْه  از  نشناسد  را  هرکه خود  پس 

 . (297: 1384)هجویری، محجوب باشد. و مراد از این جمله اینجا معرفت انسانیت است 

 است:   و گفته تعالی معرفی کرده غزالی نیز معرفت نفس را کلید معرفت حق 

انسان  »يا  بدان که در کتب پیمبران گذشته معروف است این لفظ، که با انسان گفت  

»منَ عَرَفَ نَفسَهُ فقدَ  و در اخبار و آثار معروف است که    ا عرَف نَفسَکَ، تَعرُفُ ربَِّکَ« 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             6 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    141                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

و این همه دلیل آن است که نفس آدمی چون آیینه است، که هرکه در وی   عَرَفَ رَبَّهُ« 

شناسد، پس لابدست  نگرد، و حق را نمی بیند. و بسیار خلق در خود می نگرد، حق را می 
 . (47: 1380)غزالی، نۀ معرفت است یآن، از وجه آنکه آی شناخت

 معرفت از ترنافع و ترشریف الهی، از معرفتمعرفتی را، پس  نیز هیچ  الهدایه   مصباح صاحب  

 نَفسَهُ عَرَفَ مَنْالهی نیز برطبق حدیث صحیح »  انسانی ندانسته و البته، از نظر او نیز، معرفت نفس

 گرو معرفت نفس است: در« رَبَّهُ عَرَفَ فَقَدْ

 خود وجود اجزای جمیع بر احاطت و  فوقیّت صفت به را خود و حقیقت ذات هرکه 

 احاطت تحت در روحانی  و  جسمانی  و حقایق شیطانی  و  مَلکَی  جنود و همۀ بشناسد

 موجودات وجود جمیع اجزای با را مطلق ذات کند،  مشاهده صغیر عالمَ در  خود ذات

عالمَ   در کند تصوّر نسبت همان انسی  و  جنیّ و  شیطانی و  ملکی  و  جسمانی  و  روحانی 
 پس انسان؛ ذات  الاّ  نیست،  صفت بدین موصوف نات ئکا ذوات  از کبیر... هیچ ذاتی 

 .(42: 1370کاشانی، عزالدین )باشد  الهی  معرفت او، دلیل معرفت
تواند به شرف وصول به معرفت حق و  البته از بین مخلوقات هستی تنها موجودی که می 

ها و لقاءالله نائل آید »انسان« است: »خداوند تعالی اوّل قدرت خویش در آفاق آسمان
انفس ملائکه عرض کرد تا موحدّان در آن نظر کنند و معرفت حاصل کنند و گفت  

و الآفاق   ف ي  آيات نا  أَنفُس ه م  سَنُريه م  جمله  في  حقایق  بود،  دراز  عارف  بر  راه  آن   ،

. نفس آدمی »وَ ف ي أَنفُس کمُ أَفلَا تبُص رون« موجودات در نفوس آدمیان بنهاد و گفت:  

او کرد تا هرکه نفس   ةرا مثال جمله موجودات ساخت و معرفت خویش را حلیت حیو

خود را بشناسد خالق را بشناسد. و ارباب طریقت راه معرفت در خود روند... و نشان 

- 166: 1347عبادی، )  الألَبابلِأُولیِ ا نَّ في ذلکَ لآَياتٍمعرفت الهی در خویشتن بازیابند 

167 ) 

عجز کرده و با    ، از وصول به حقیقت نفس اظهارالحکم  فصوص، در فصّ شعیبی  عربی نیزابن 

 اذعان به اینکه حقیقت نفس همان حقیقت حق است نوشته: 

یر از حکما و علما بر معرفت نفس و حقیقتش، جز الاهیین از رسولان و بزرگان هیچ 
از صوفیه آگاهی نیافتند. اما صاحبان نظر و فکر از پیشینیان، و نیز متکلمان در سخنانشان 

باشند، و    نبودند که بر حقیقت نفس آگاهی داشته کدام  دربارة نفس و ماهیت آن، هیچ

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             7 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     142

بخشد. پس هرکس علم بدان را از راه نظر فکری ای نمی گاه چنین نتیجهنظر فکری هیچ
 .(189: 1386عربی، )ابن دمد زنه می طلبد، آماس را فربهی شمرده و بدون آتشمی 

 ده است:  آور -وسلمّآله وعلیعلیه اللهو نیز در اول فصّ محمّدی ـ صلیّ
روی  اینباشد، ازمعرفت انسان به نفس خویش، بر معرفت او به پروردگارش مقدمّ می 

اگر خواهی قائل به عدم امکان معرفت   »منَ عرَف نفسَه عرفَ ربَّه« السلام:  فرمود علیه

در این خبر و ناتوانی از رسیدن باش، زیرا در آن مُجاز هستی، و اگر خواستی قائل به 
معرفت   را ثبوت  پروردگارت  نشناسی،  را  نفست  اگر  بدانی  که  است  این  اولی  باش. 

نخواهی شناخت، و بنابر دومی اگر نفس خود را بشناسی، ربّ خود را خواهی شناخت 
  .(413 :1386عربی، ابن)

 ، همگان بر لزوم معرفتالسعاده   معراجعرفا و علمای اخلاقِ متأخرّ نیز، همچون نراقی صاحب  

اند که آدمی با معرفت به حقیقت  الله، اذعان و تأکید کرده عنوان تنها راه وصول به معرفتبه نفس،  

شود مگر آنکه  حضرت حق سازد و این میسرّ نمی ظهور مجلای وجود خود و ریاضت عملی آن را

ست  الله، با حرکت در مسیر سلوک، از یکایر صفات مرتبۀ نفسانی و تعلّق به لذاّت مادّی دسالر الی

کند. اینچنین است که آدمی، در همین   وجود بکشد تا درنهایت به مقام فنا راه یابد و از خود نفی

 شود.  نمای حضرت حق میعالم دنیا و با موت اختیاری و دست شستن از صفات بشری، آیینۀ تمام 

 درواقع، بنده  

 شودمی  اینهییآ عدم شود. گر جلوه آن در حق هستی  تا سازدمی  ایینهیخود آ نیستی از

 برای که مهمان آن سازد. مانندمی  نمایان آن در را حقیقی )خدا(، خود وجود که

که چیزی چون و  رفت  )ع(یوسف  حضرت ملاقات  باشد، حضرت آن لایق را 

 . (149:  1389)اسدی، برد  او  برای عنوان تحفهبه را اینهیآی ببرد، ارمغان توانستنمی 

 مولوی و جامی ودشناسی از منظر .  خ2.  1

 روح  از خداوند »نَفَختُ فیه  م ن روحي«،حکمِ  و به   ،معتبر روایات و ت قرآنآیا اساسبر ازآنجاکه،

آ  دمیده، آدمی در خود انسان  به  یبنابراین حقیقت  موظفّ  نیز  آدمی  و  است  الهی  ینۀ همۀ صفات 

سبب خداشناسی از  همین  ها و استعدادهای آن است؛ به ش و ظرفیت خوی روحمرتبۀ اعلای   شناخت

راهی غیر از شناخت خود میسرّ نیست اما دریغ که آدمی که در عمر کوتاه دنیایی خویش کسب همۀ  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             8 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    143                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

بسا تا لحظۀ مرگ و جدایی روح از جسم  ها را بر این شناخت اساسی مرجّح دانسته و چه علوم و دانش 

اند  ر خودشناسی داشته نیز از حقیقت خود غافل است. براساس همین تأکیدی که قرآن و روایات ب

معر نتیجۀ  را  شناخت خالق  دینی،  مستندات  بر  تکیه  با  نیز،  مسلمان  عرفای  دانسته فةغالب  و    النفس 

اند. مولانا و جامی نیز در آثار خود،  آدمیان را بر این شناخت و اولویت آن تحریض و ترغیب کرده 

 اند.  بارها بر اهمیت این امر اذعان کرده 

 اهمیت و لزوم خودشناسی نزد مولانا و جامی . 1.   2.  1

الدّین، از همان دیباچه، با نالۀ  ، اثر شاخص عرفانی سرودة عارف بزرگ، مولانا جلال معنوی  مثنوی 

نامه« درواقع داستان آغازد. »نیاش از دور افتادن و جدایی از نیستان و وطن حقیقی، مینی و شِکوه 

فراق روح انسان از موطن و ساحت قرب حق است و بازگوکنندة غم غربت آدمی که در آرزو و  

ای  نیز، از رهگذر تمثیلی دلنشین، به نکته   مافیهفیه سوزد. مولوی در  ای وصال حضرت دوست میتمنّ

سازد وقوف  است که آنچه او را به حق رهنمون می  دقیق و ظریف اشاره کرده و به آدمی یادآور شده 

بالقوّه، آدمیان را  طور  اللّهی، به ة خلیفو معرفت به جایگاه حقیقی خود است. به بیان مولانا، داشتن مقام  

آنگاه که استعدادهای روحی او با تزکیه و تهذیب نفس بالفعل شود، به    تنهارساند بلکه به جایی نمی

 انجامد:  خداشناسی می
تره  بداند،  را  اسطرلاب  که  باید  منجّمی  اما  است  اسطرلاب حق  بقّال آدمی  یا  فروش 

ن اسطرلاب چه داند احوال افلاک اگرچه اسطرلاب دارد اما از آن چه فایده گیرد و به آ
ذلر؟ پس اسطرلاب در حق منجمّ  غیر ها و تأثیرات و انقلاب را الی را و دوران و برج

ینۀ  یهمچنان که این اسطرلاب مسین آ»منَ عرَفَ نفسَه فقد عَرفَ ربَّهُ«  سودمند است که  

تا:  مولوی، بی)  « اسطرلاب حق استآدمكه »و لَقد كَرَّمنا بني افلاک است وجود آدمی  

23).   

 :است او خودشناسی را برترین علوم دانسته و تصریح کرده 

شکافند و چیزهای دیگر را که به ایشان تعلق ندارد  علمای اهل زمان در علوم، موی می 
تر اند و ایشان را بر آن احاطت کلی گشته و آنچه مهم است و به او نزدیرغایت دانستههب

چیزها را به حل و حرمت داند. همه از همه آن است، خودی اوست و خودی خود را نمی 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             9 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     144

داند که حلال است یا حرام است، جایز است یا ناجایز،  خود را نمی   ]ماا  [کند...  حکم می 
   .(30 تا:مولوی، بی)پاک است یا ناپاک است 

رسد  اید به نیکبختی می مولانا معتقد است بشر یر گره اصلی دارد که اگر آن را بگش
و آن گرة خویشتن خویش است. ولی اسفا که آدمی تمام عمر گرانبهای خود را در 

شود و جوهر دهد که از گشایش آن چیزی عایدش نمی هدر می هایی بهگشودن گره
 (. 231ـ232: 1398)زمانی، گردد اش شکفته نمی حقیقی و ملکوتی 

 ست:ا آورده  مثنوی که در دفتر پنجم چنان 

عقـده  گشـاد  پیردر  تو  گشـتی   ها 

سخت عقده  ماست  گلویِ  بر  کان   ای 
 

گریز  حد  زین  خود  حدِّ  بدانی   چون 

رفت موضوع  در  و  محمول  در   عمر 
 

گیر  بگـشاده  دگـر  چـندِ   عقـدة 

نیکبخت  یا  یـا  خسی  که  بدانی   که 
 ( 561- 562، 5)مثنوی، د                                   

بی به  خاکتا  این  دررسی   بیزحد 

رفتبی مسموع  در  عمر   بصیرت 
 (  565 -  566، 5)مثنوی، د                                

اند و معتقدند آدمی مولوی و جامی هردو خودشناسی را مایۀ سعادت ابدی انسان دانسته درواقع  

 : را بشناسد خوداست که خود و ذات حقیقتاً خوشبخت و سعادتمند جهان  نیدر ازمانی 

بـم مـی ـستـدانـا  ایـم  ن ـا  تن   ایمه ـن 

 ناخت ـای خنر آن را که ذات خود ش
 

ــرّ ــود ف خ وار  ــه  ک ــس  ک آن   خ 
ــه   ب ــد  ــدآوازه شـــ ــن ــل ب ــت  ــم ــک  ح

 

ت  ورای  بـاز  یــ ـن  مــه   مـیـزییـزدان 

امـان سـدر  قـرمـن  بـدی   ساخت ـصری 
 ( 2341 -2342، 5د  ،مثنوی)                                   

خود  وار  به  را  خود   کار 
اندازه  ز  نزد  بیرون   گام 

 ( 154: 1، ج ب1378)جامی،                                   

 غفلت آدمیان از درک حقیقت و جایگاه »خود« .2.  2.  1
دریافت و فهم این راز بزرگ که انسان موجودی جاودانه است و هرگز او را مرگ و  

نشئه  از  تکامل،  ضرورت  درپی  تنها،  و  نیست  می پایانی  انتقال  دیگر  نشئۀ  به  یابد ای 
های علمی  ناختتردید کلیه شبینی او خواهد داشت که بی چنان تأثیر عمیقی بر جهانآن

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            10 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    145                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

می  عمیق  تغییری  دستخوش  خلقت  مسئلۀ  و  هستی  جهان  از  را  و   سازداو  )محمودیان 

   .(7- 8: 1390همکاران،  

معرازاین داراست.  فةاروست که  باید کسب کند  انسان  را در علومی که  برترین جایگاه  لنفس 

درپیِ آن خودسازی  و    ناسیشخود نیز همچون بسیاری از عرفای مسلمان و علمای اخلاق بر  مولوی

تأکید دارد و معتقد است انسان اگر تمام عمر خود را صرف یادگیری علوم مختلف سازد اما درپی  

های او در مسیر  داند و دانسته شناخت حقیقت خود و جایگاهش در نظام وجود نباشد گویی هیچ نمی

در   مولانا،  بود.  نخواهد  کارساز  وی  تعالی  و  تمثیلی  مافیهفیه رشد  با  به،  و  »خودشناسی«  ظهور  زیبا 

است اما افسوس که آدمیان    رساندن استعدادهای الهی را رسالت حقیقی آدمی در این دنیا معرفی کرده 

 اند:آن را فراموش کرده، غافل از پرورش روح و غرقۀ امور دنیوی اغلب 

کردنی نیست. اگر جمله چیزها را فراموش کنی در عالم یر چیز است که آن فراموش
جای آری و یاد داری و فراموش  آن را فراموش نکنی باک نیست و اگر جمله را به  و 

باشی. همچنان که پادشاهی تو را به دِه فرستاد   نکنی و آن را فراموش کنی هیچ نکرده
  ، چون آن کار را که برای آن رفته   برای کاری معیّن، تو رفتی و صد کار دیگر گزاردی

  که هیچ نگزاردی. پس آدمی در این عالم برای کاری آمده بودی نگزاردی چنان است  
باشد... اگر تو گوئی که  گزارد پس هیچ نکردهاست و مقصود آن است، چون آن نمی 

نمی  کار  آن  می اگر  من  از  کار  چندین  دیگر  کنم  کارهای  آن  برای  را  آدمی  آید، 
... جای افسوس و خنده پزی؟! ای و در وی شلغم می اند... دیگ زریّن را آوردهنیافریده

آوری که من عمر  است... آمدیم بهانه می   تعالی تو را قیمت عظیم کردهنباشد؟!... حق 
کنم. علوم فقه و حکمت و منطق و نجوم و غیره خود را به کارهای عالی صرف می 

ها همه  همه برای توست... چون تأمّل کنی اصل تو باشی و اینکنم. آخر اینتحصیل می 

أبیتُ ع ندَ رَبِّي يُطع مُني .. تو را غیر این غذای خواب و خور غذای دیگر است که  فرع تو.

ای و شب و  ای و به این مشغول شده . در این عالم آن غذا را فراموش کرده و يُسقیني 

پروری. آخر این تن اسب توست و این عالم آخور اوست و غذای اسب  روز تن را می 
 .(27-29: تا، بیوی)مولغذای سوار نباشد 

 است:  شِکوه کرده توجهی انسان به خودشناسی نیز اینچنین از بی مثنویدر دفتر سوم 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            11 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     146

علوم  از  داند  فضل   صدهزاران 

جوهری  هر  خاصیت  او   داند 

 

ولیر  دانی  ناروا  آن  و  روا   این 

می کاله  هر  چیست قیمت  که   دانی 

 

می  را  خود  ظلوم جان  آن   نداند 

خری چون  خود  جوهر  بیان   در 
 ( 2648 - 2649،  3)مثنوی، د                          

نیر تو  بین  ناروایی  یا  روا   تو 

احمقیست  ندانی  را  خود   قیمت 
 ( 2651 -2652،   3)مثنوی، د                             

اش را  های درونی جامی نیز معتقد است که انسان باید ابعاد وجودی خود و استعدادها و ظرفیت

داند که معرفت نداشتن به حقیقت »من« آدمی را  ها بکوشد. او نیر میبارورسازی آن   بشناسد و در

 است: کشاند و در رباعیات خود به این غفلت اشاره کرده به حیرانی و سرگردانی در عالم دنیا می

 ام که میل جان با تن چیست؟ حیران شده 

من هستی  من  هزار  با  که  است   عمری 

 

دل  این  تیره  گِل  چیست؟   واندر   روشن 

می چیست؟ »من«  »من«  ندانم  ولی   گویم 
 ( 874: 1، ج الف1378)جامی،                              

 از »خودشناسی« به »خداشناسی«   . 3.  2.  1

دغدغۀ فکری  ه  اللّهی«، هموارخلیفةحقیقت روحانی انسان یا، به لسان قرآن، وصول به مقام »   شناخت

کند الله در آغاز مسیر خودشناسی به سالر توصیه میعرفان و سلوک الیاست.    عرفای مسلمان بوده 

با دل بریدن از خواسته  با  که  به نورانیت باطن برسد و  بیرون راندن حبّ دنیا از قلب  های دنیایی و 

روحی« خود که همانا جامع اسما و    بیداری حواس باطنی به ادراک حضوری حقیقت الهی یا »مِن

نگی را دارد  یرسد. زیرا انسان تنها موجودی است که قلب او ظرفیت و استعداد آیصفات الهی است ب

گاه جمال و جلال پروردگار و  و اگر کدورات نفسانی و حجب ظلمانی از دل او زدوده شود تجلی

جامع اسما و صفات الهی خواهد شد. درواقع عشق آدمی به خدا عشق او به مرتبۀ حقیقی خود است؛  

 ا:گفتۀ مولانبه 

او  است  کل  خود  و  است  کل   عاشق 

 

عشقِ   و  است  خویش   جو   خویش  عاشق 
 (  1574،  1ثنوی،  د)م                                           

رود و این یادآور همان داستان  کند و پیش میدرحقیقت، سالر در مراتب روح خویش سیر می

 : البته است. روایت کرده   الطیر  منطقحرکت و پرواز سی مرغ به سویِ سیمرغ است که عطاّر در 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            12 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    147                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

مولوی، در امکان و امتناع معرفت نفس و نیز پیوند بین معرفت نفس و معرفت ربّ، بین 
نهد؛ نفسی که وی از آن به منیّ و هستی مفهوم نفس )یا به تعبیر او جان( تمایز می دو  

عنوان منیّ    کند و نفسی که از آن بهاوّل، جان اوّل، نفس اوّل، هشیاری و هستی تعبیر می 
هشی و نیستی یاد آسا، بی و هستی دوم )هستی حلال(، جان دوم، نفس دوم، جان وحی 

 .(166:  1397  اران،)محمدپور و همککند می 

بُوَد  اول  هستی  و  منیّ   این 

هستی و  منیّ  حلال آن  باشد   ات 
 

شد  درگاه  مظهر  اول   جان 
 

بوَُد  احول  و  کژ  دیده  او  بر   ... که 

ذوالجلال صفات  بینی  او  در   که 
 ( 3583و  3572  :4دوی، ثن )م                             

شد  الله  مظهر  خود  جان   جان 
 ( 152،  6د، ثنوی)م                                        

یر از آفریدگان خدا همچون  هیچ   ترین نتیجۀ خودشناسی شناخت خالق و معبود است. زیرا مهم

نمای جمال و جلال حق نیست و نتواند باشد. بنابراین انسان  نۀ تمام یآدمی جلوة تامّ و آی روح حقیقت 

تواند به فنای  النفس و حرکت در مراتب روح درنهایت میفةاز رهگذر معرای است که  تنها آفریده 

شناخت  و برای این    «هرب ِّم ل فکُه أعرَ نفس م ل فکُأعرَ»:  فرمود  )ص(رسول خداکه  چناننائل شود. آن الله  فی

  / الله  ب عدَد  الخَلائ ق»الطُرقُ ا لي  است:    آمده   الصوفیه   طبقات که در  چناند. آن وجود دارهای فراوانی  راه 

و این بدین معناست که آدمیان هریر  .  (472:  1406)سلّمی،  سوی خدا«  به تعداد مخلوقات راه هست به 

می به حق  خود  روح  مراتب  در  سیر  طریق  دسته از  نیز  متکلمّان  و  فلاسفه  های  بندی رسند. حکما، 

بندی کلی شناخت خدا به دو طریق  سیم اند که البته در یر تقمختلفی در راه شناخت حق ارائه کرده 

است. هرچند معرفت شهودی در نزد عرفا اعتبار    استدلالی یا نظری و شهودی یا عملی تقسیم شده 

 بیشتری دارد.  

معرفت و شهود در اصطلاح عرفان عبارت است از دیدار حقایق به چشم دل، پس از  
بنابراین، معرفت عرفانی نوعی شناخت است  گذراندن مقامات و درک کیفیات احوال. 

از می   که  پاکیزه صورت  دل  ندارد.  طریق  اندیشه کاری  و  استدلال  و  فکر  با  و  گیرد 
می  قرار  تعلیمی  و  کسبی  معرفت  درمقابل  شهودی  و  کشفی  )محمدیان،    گیردمعرفت 

1381 :377 ) 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            13 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     148

تواند وجودش را  میجامی نیز معتقد است آدمی با تمرکز بر حضرت حق و قطع تعلق از غیر،  

 : کندگاه حق سازد؛ بنابراین به سالر توصیه می جلوه 

به حقیقتی می  و  اقبال کنی  ذاتی  بر  و  بپوشی،  از نظر خود  را  باید که بکوشی و خود 
اشتغال نمایی که درجات موجودات همه مجالی جمال اویند و مراتب کائنات مرائی 

ه با جان تو درآمیزد و هستی تو از نظر  کمال او. و برین نسبت چندان مداومت نمایی ک
تو برخیزد و اگر به خود روی آوری روی به او آورده باشی و چون از خود تعبیر کنی 

 باشی. مقیّد مطلق شود و انا الحق هو الحق گردد:  ازو تعبیر کرده
باشی کل  گذرد  کل  تو  دل  در   گر 

 تو جزئی و حق کل است اگر روزی چند        

ی   بـ بــل  لـ بـ ــاشــــی قـور  ب بــل  لـ بـ  رار 

ــی ــه کنی کل باش ــۀ کل پیش  اندیش
 (10:  1360)جامی،                           

الله نائل آمد.  توان به معرفتدر واقع مولوی و جامی هردو معتقدند که از دالان وجود خود می

 داند:حق مؤثر می ها را نیز در شناختدر نشانه دنی شیاندهرچند مولوی 

دانسته  همه  یقین پس  را  آن   اند 

هست  داننده  هر  عقل  در  یقین،   پس 

 

العالمین   رب  باد،  فرستد   که 

با   هست اینکه  جنباننده   جنبنده، 
 ( 152 - 153،  4، دیثنو )م                      

تواند  اما توحید شهودی را مرتبۀ والای خداشناسی معرفی کرده و معتقد است هرکس خود می

 به شهود قلبی حق نائل شود:   کن«سوراخواسطه و با دیدة »سبب بی

سبب  پرده این  نظرها  بر   هاست ها 

باید  دیده  سوراخ ای   کنسبب 

لامکان اندر  بیند  مسبب   تا 

می مسبب  شراز  و  خیر  هر   رسد 
 

سزاست  را  صنعش  دیدار  هر  نه   که 

بیخ  از  برکند  را  حجب   وبن تا 

دکان و  اکساب  و  جهد  داند   هرزه 

پدر ای  وسایط  و  اسباب   نیست 
 ( 1551  -1554  ،5د  وی، ثن)م                        

  شود یق ممحقّ   شهودى  قی ازطر  هم  ل وبا استدلال و تعقّ  هممعتقد است که شناخت خدا  نیز    جامی

 است:  و درخصوص شناخت استدلالی خداوند گفته 

نظر  اهل  آنکه  جمله  ازین   هست 

برخوردار  شوند  تفکر   به 

اثر   ز  دل  چشم  ندوزند   که 

فَ آیت  اِ رُانظُز  الآثار لَوا   ی 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            14 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    149                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

نگاه  کنند  اثر  جمال   در 

حال  هر  در  ذوات  وجود   از 
 

راه  آنجا  از  برند  مؤثر   به 

استدلال کنند  وجودش   ... بر 
 ( 273: 1، جب1378)جامی،                                 

کند که عارف نه راه استدلال و عقل، که طریق ادراک شهودی را راهی  البته جامی نیز اذعان می

 شود:از رهگذر ریاضت و سلوک عملی حاصل می  تنهاداند و این مسیر نیز  یقینی برای شناخت حق می 

نکورفتار عارف   روش 

رست  کثرت  زنگ  ز  او  دل   چون 

بی  بسیط  نور   پایان دید 
 

مجالی   در  یکی   اشیا آن 

صفتی معنی  به  بیند   هرچه 

آینه   نظرشاصدهزار  در   ست 
 

بُ  مؤثر  آثاروَاز  سوی   د 

دست وحدت  شهود  را  او   داد 

اعیان حقایق  بر   منبسط 
 (274: 1، ج ب1378)جامی،              

صفت  بینابه  بود  حق   های 

معرفتی  سبیل  را  او   گردد 

راهبرش  خدای  صفات   به 
 ( 277: 1، ج ب1378)جامی،                       

 روط وصول به حقیقت خود از منظر مولانا و جامی ش     . 4.  2.  1

اللّهی و درنهایت  خلیفةمولوی و جامی، شروطی برای وصول به حقیقت خود و بالفعل کردن جایگاه 

 بدین شرح است: ها  ترین آنترین و مهم اند که برجسته رسیدن به قرب حق ذکر کرده 

   عشق الهی؛ مقدّمة از خود خالی شدن . 1. 4. 2.  1

شود. عشق ابتدایی  اندک لذات و حالات نفسانی به لذات و احوال روحانی مبدّل می »در عشق اندک 

اما رفته و  است  تاریکی  به  مانَد که آمیخته  را  ماه  بدل  هلال  به قرص کامل  باریر  این هلال  رفته 

  (.445: 1398)زمانی، شود« می

می دنیوی  تعلقات  از  را  آدمی  که  است  میانبری  با  درواقع عشق  عاشق،  مولانا،  منظر  از  رهاند. 

تر از خود برهد و به معشوق حقیقی یعنی  تواند سریع پاکبازی که برتر از هر مذهب و ملّتی است، می

 پروردگار برسد: 

می مزدجو پاک  نباشد   بازد 

بی می هستیش  حق   علتیدهد 

می   پاک  که  هو آنچنان  ز   گیرد 

بی می باز  فتیسپارد   علت 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            15 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     150

فتوت بی   که   علتست دادن 

 

ملتست اکپ هر  خارج   بازی 
 ( 1970 -1972،  6د وی، ثن)م                       

نامه« و ابیات معروف به »نی   مثنویاز خود را در همان آغاز    مولانا داستان چنین عاشقِ رهاشده 

 است.  ذکر کرده 

پوید آن است که مثل این »نی« از خود خالی کمال مطلوب عارف سالر هم که در راه عشق می

»نَفَختُ فیه   آید انعکاس صدای حق باشد و اشارت  ای که از درون جانش بیرون میشود تا آن نغمه 

خاطر همین نفخ روحانی در دست  دهد که انسان به طور ضمنی نشان میدر قرآن نیز به   م ن روحي«

می نایی  به  کامل  شیخ  یا  است  حق  روحانی  نفخ  آن  صاحب  از  هست  وی  در  که  نوایی  و  ماند 
  (.512: 1386کوب، )زرّین

  دیوان اشعارو در    ، در شرح ابیات آغازین مثنوی به همین نکته اشاره کرده رسالۀ نائیۀجامی نیز در  

 است: خود نیز عشق را راه رهایی از نفسانیتّ معرفی نموده 

امّ  تو   نفس که شد مطمئن در کنف عشق ز  لوّ رست  ز  ماند   امگیارگی 
 ( 371: 2، ج الف1378)جامی،                          

 مبارزه با نفسانیات و تزکیه نفس  . 2. 4. 2.  1

از منظر عرفا تزکیۀ نفس شرط نخست رسیدن به حقیقت »خود« است. اهمیت و ارزش شناخت نفس  

حدّی است که خداوند متعال فلاح و رستگاری آدمی را منوط به تزکیه نفس دانسته  و تزکیۀ آن تا به 

قدَْ خَابَ منَْ   تَقوَْاهَا* قَدأَْفلَْحَ مَنْ زَكَّاهَا* وَ  هَا فجُُورَهَا وَمَا سَوَّاهَا* فَأَلهَْمَ نَفسٍْ وَ وَ»است:   و فرموده 

   .(7 -10: )شمس «دَسَّاهَا 

  ند اه کرد  دیتأک   یعنی نفس اماّره   انسان  یدشمن درون  ترینمبارزه با مهلر  رهر دو ب  جامی  مولوی و

اند. مولوی  و اطاعت از هواهای نفسانی را مانع رسیدن به حقیقت خود و مراتب بالای انسانی دانسته 

نفس و سلوک میمعتقد است   با تهذیب و تکمیل  نفس رها شفقط  به  توان از گزند  با اشاره  و  د، 

اماّره    با نفسمبارزة بنده    ،این پیکار  و  از پیکار کهین بازآمدید به پیکار مهینکه    )ص(حدیث پیامبر

 :کار عقل و هوش جزوی نیست  کند که این مبارزه تأکید می خود است

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            16 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    151                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

برون خصم  ما  کشتیم  شهان   ای 

نیست  هوش  و  عقل  کار  این   کشتن 

 دوزخست این نفس و دوزخ اژدهاست

هنوز درآشامد  را  دریا   هفت 

سنگسنگ کافران  و   دلها 

غذا  چندین  از  ساکن  نگردد   هم 

نه   گوید  سیر  گشتی   هنوزسیر 

درکشید  و  کرد  لقمه  را   عالمی 
 

اندرون  در  بتر  زو  خصمی   ماند 

سخر باطن   نیست   خرگوش  ة شیر 

کاست و  کم  نگردد  دریاها  به   کو 

خلق آن  سوزش  نگردد   سوزکم 

خجل و  زار  اندرو  آیند   اندر 

مرو آید  حق  ز  ندا   تا  این   را 

سوز اینت  تابش  اینت  آتش   اینت 

مزیدمعده  من  هل  زنان  نعره   اش 
 (1373  -1380،  1ثنوی، د)م                            

مولوی و جامی ابیات فراوانی در تأکید بر مجاهده با نفس دارند؛ زیرا رسیدن به جایگاه والای  

طورکه آتش و آب با هم قابل جمع  پذیر نیست؛ همانللّهی با حفظ مراتب پست نفسانی امکاناخلیفة

 نیست:    

دوزخ  نفس  این  شما  راچون   خوی 

صفا پر  شد  او  و  کردید   جهدها 
 

 چون شما این جمله آتشهای خویش

ساختید باغی  چو  را  ناری   نفس 

اندرو تسبیح  و  ذکر   بلبلان 

کرده  اجابت  را  حق   ایدداعی 

 

رافتنه   گبرِ  آتشیِ   جوی 

خدا ازبهر  کشتید  را   ...نار 
 ( 2559 - 2560، 2)مثنوی، د                  

پیش  پیش  جمله  کشتید  حق   بهر 

انداختید  وفا  تخم   اندرو 

 سرایان در چمن بر طرف جو خوش

آورده  آب  نفس  جحیم   ایددر 
 ( 2564 - 2567،  2د وی، ثن )م                  

و   نفسانیات را شرط وصول به مقصود دانسته  بر  نیز غلبه  اگر سالر در  جامی  معتقد است که 

 :شودیمدور  وطرد    ساحت قرباز  غرق شود آرزوهای آن و   نفس  یهاخواسته 

سالر برد  کی  مقصود  به   پی 

بست   او  وایه  و  نفس  در  چو   دل 

میمی بهایمخورد   وارچرد 

هالر  را  خویش  نفس   ناشده 

پست  او  پایه  وایه  ازان   گشت 

میمی سبعبرد   کرداردرد 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            17 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     152

است    مسدود  قرب  باب  رخش   بر 
                

 بگذر ز خود که پر نشود از هوای هو

است مطرود  حضور  حریم   وز 
 (188: 1، جب1378)جامی،                          

 هرکس که نی انای دلش خالی از اناست
 ( 80:   1، ج الف1378)جامی، 

 اند:مولوی و جامی، هردو، نفس را دشمن درونی و پنهان انسان برشمرده 

کـمـیـن در  م  درونـ از  فـس  نـ  مـردم 
 

ن  کـیـ و  کـر  مـ در  ر  تـ بـ ردم  مـ مــه  هـ  از 
 (906، 1ثنوی، د)م                                          

دشمن نفس   که  یتا زمانهشدار داده  و  ،  دی جنگ  ین دشمن نهانبا ا  دیبا  نیز گوشزد کرده که  جامی

و    ترخود مهم نفس  ا  بجهاد    بنابراین  ؛دیشوممضطرب    یدشمنان خارجاز    است  در کمین شما نشسته

 است:  یدشمن خارج برابراز جهاد در ترضروری

تو  درونی  دشمن  تو   نفس 

نیست  درونی  دشمن  شود   گر 

باقی  درون  در  نیست  اگر   نفس 
 

تو   برونی  دشمن   مابقی 

برونی   دشمن  از   نیست باکی 

آفاقی دشمنان  از  غم   چه 
 ( 94-59: 1، ج ب1378)جامی،                

د و آن  ناه کرد ه یتشب و اژدها مار سگ پنهان،  را به اماّره  نفس  عارف، برطبق سنتّ عرفانی، هر دو 

رو که همواره در حال  مولوی نفس را، ازآن اند.  مانع حقیقی رسیدن انسان به حقیقت خود دانسته را  

 است:  حمله وگریز است، به سگ تشبیه کرده 

استخوان   آلت اشکار خود جز سگ مدان  را  سگ  انداز   کمترک 
 ( 2876، 1ثنوی، د )م                           

 داند:  مثابه مولوی، نفس را مانند سگان می جامی نیز، به 

منند  دین  خصم  که  شیطان  و   نفس 

بی  و  خوار  چنین  نگرند گر   کسم 
 

 رهم نفس از درون و دیو ز بیرون زند 

 ام به چاه هوا و هوس که راستافتاده 

 

منند   کمین  در  خفته  سگان   چون 

چو  من  بر  بدرند   پوست   پوستین 
 ( 141: 1، جب1378)جامی،                                

 ... همر  از مکر این دو رهزن پرحیله چون  

چهم ازین  برآرد  که  هدایتی   ؟حبل 
 ( 585: 1، جالف1378)جامی،                               

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            18 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    153                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

اژدهاست و دیدار و  نَفسِ اماّره با داشتن صد نوع قدرت و حیلت همچون  مولوی معتقد است که  

 . کندمانندِ زمرّدی است که چشمِ مار را کور می  ،انسان کامل و عارف واصلیعنی  ، همراهی شیخ

فن و  زور  صد  با  اژدرهاست   نفس 

 

زمرّ  را  او  شیخ  ک روی  دیده   ند 
 (2548،  3د  وی، ثن )م                                         

 صرفاً  که آن نیزاست    لذات و شهوات نفسانی تأکید کرده   تعلق ازقطع    به  نیز با تشبیه نفس،  جامی

مانند زمرّدی است که چشم افعی نفس را کور    شود کهمی  ریپذآگاه امکان  خیش  همراهی  قیطر  از

 کند: می

خضرشعار پیر  و  افعی   نفس 

    

می  زمرّکور   ردواسازدش 
 ( 89:  1، جب1378)جامی،                  

 است:  نۀ قلب را شرط تجلیّ ذات پاک حق در دل دانستهیتصفیۀ باطن و زدودن زنگ از آیمولانا  

بی آهنی  ز  آهن  شوهمچو   رنگ 

 خویش را صافی کن از اوصاف خود

انبیا  علوم  دل  اندر   بینی 
 

آین  ریاضت   شو   زنگبی   ۀ در 

خود  صاف  پاک  ذات  ببینی   تا 

اوستا  و  معید  بی  و  کتاب   بی 
 (3459 -3461  ، 1دوی، ثن)م                  

داند، کسب ملکات پاک نفسانی را بازگشت  جامی نیز که اصل فطرت انسان را خدایی و پاک می

 داند:به آن ذات و سرشت اولیه می 

صاف آمد  فطرت  اصل  ز   آدمی 

می  که  را  صفت  طالب هر   شود 

اول  فطرت  ز  نگشته   ای 

دل  عالم  به  تا  جهد  کن   جهد 
 

همه     قابل  صفا   اوصاف از 

غالب می او  نهاد  بر   شود 

مبدل  مکن  را  خویش   فطرت 

حاصل  کنی  ملر   ملکات 
 ( 172: 1، ج ب1378)جامی،                    

 است:  مولانا شرط رسیدن به خودِ برتر را کنار زدن خودِ نفسانی و رهایی از آن دانسته 

 گر ز نام و حرف خواهی بگذری 

 خویش را صافی کن از اوصاف خود

 ...کن خود را زخود هین یکسریپاک 

خود صاف  پاک  ذات  ببینی   تا 
 (3458و   3460، 1د ،مثنوی)                       

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            19 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     154

جامی نیز »ازخودرهایی« را اصل و حقیقت سلوک دانسته و بر بازگشت به اصل فطرت خود که  

راه رهایی از هواهای  استعدادها و صفات خدایی در آن نهفته است تأکید کرده و یادآور شده که  

 نفسانی بازگشت به فطرت سلیم و پاک شدن از صفات رذیله است: 

ازخودرهاییست  عشق  راه   سلوک 

ماست   شاهد  حسن  مرآت   جهان 
 

مقامات   طی  و  منزل  قطع   نه 

ذرات  کل  فی  وجهه   فشاهد 
 (247: 1، ج الف1378)جامی،                         

 التزام به اعمال عبودی برای رهایی از مرتبة نفسانی  . 3. 4. 2. 1

ولانا و جامی، هردو بر این باورند که پروردگار اعمال عبودی را درجهتِ رهایی انسان از خودیّت  م

ها انسان را به مرتبۀ  و عمل بدان   و نفسانیات و قطع تعلّق از غیر حق در عالم دنیا بر آدمیان واجب کرده 

 عبادی اعمال مولانا نظر رساند. مثلاً ازالله است مینگی و فنای فییهمان مقام آیحقیقی خود که  

شود و  روح او می طراوت و آدمی دل فربهی موجب اما کاهد،می بدن ظاهر از  روزه، در  همچون

 رساند:آدمی را به وصال حق می

شراب  از  و  طعام  از  فروبند   لب 

میبه دم آسمان  بر  امید دم   دار 

میدبه دم آسمان  از             آیدت م 
    

شتاب  کن  آسمانی  خوان   سوی 

بید  چو  رقصان  آسمان  هوای   در 

می رزق  آتش  و   افزایدتآب 
 ( 1730 - 1732، 5  دوی، ثن )م                          

جامی نیز با همان رویکرد مولوی ظاهر روزه را لب فروبستن از طعام و شراب و باطن و حقیقتش  

 است: خودیت و ورود به حرم امن الهی توصیف کرده را گذر از 

شراب و  طعام  ز  ببندی  چو   لب 

تنگنای درین  که  کلیدی        طرفه 
 

بس  ة روز و  است  همین  نه      خاصان 

مجوی بجویی  که  نباید      هرچه 

نادیدنی  به  باز  مکن    چشم 
    

باب  فتح  شود  مات  حرم   در 

جنت ه هاوی و  آمد   گشایبند 
 ( 509:  1، جب1378)جامی،                             

بُ بریدن  هوسوَبلکه  هر  از   د 

مگوی بگویی  که  نشاید   هرچه 

نشنیدنی ز  بپرداز   گوش 
 ( 509: 1، جب1378)جامی،                                

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            20 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    155                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

کردیسال خواستی  هرچه   ها 

از آخر  توآ  چیست  ذخیره   ن 

به   لبی  روزی  سه  گیردو   دندان 
          

خوردیعمرها   خواستی   هرچه 

تو  تیره  نفس  و  تار  دل   جز 

گیر ارجمندان  و  مردان   راه 
 ( 189: 1، جب1378)جامی،                                

 داریزنده نشینی و شب عزلت و خلوت . 4. 4.   2. 1

نشینی در مسیر رسیدن به حقیقت خود و درپیِ آن وصول به  هردو عارف بر اهمیت عزلت و خلوت

اما این به  اند،  اند. البته مولانا به همنشینی و مصاحبت با خوبان نیز توصیه کرده تأکید کرده   قرب حق

 معنای نفی لزوم خلوت و تأثیر و نقش آن در وصول به حقیقت عالی خود نیست. از دیدگاه او  

و   دردمندی و  طلب برای فرصتی  دردمند عاشق برای شب خلوت و  خاموشی 
 این شب انگیزشگفت های ویژگی  از یکی  مولانا نظر از است،  توحید  و  خداشناسی 

ماند. شب فرصتی شوند و فقط خدا می ها شکسته می در تاریکی شب همۀ بت که است
 . (142:  1389)اسدی، سوی حق است برای رسیدن به »سلطنت معنوی« و » معراج« به

ست؛ چراکه آنان طبق کلام    اه دارد که این روش صوفیانه از مسیحیان برداشت شدمولوی بیان می

می  )ع(عیسی روی  عزلت  و  فردگرایی  میبه  نگاه  دور  مافیها  و  دنیا  از  را  خود  و  به  آورند  تا  دارند 

 وارستگی برسند:

کرد پیغام  چنین  عیسی  مرا      که 

نشین  تنها  کن  دیوار  در       روی 
 

عاقلست  هرکو  بگزید  چه   قعر 

 های خلق ه بِه که ظلمتظلمت چَ
 

به چون   صحبت  ز  عزلتت      بود 

شهود  گنج  کلید  آمد         عزلت 
                

  

فرد   باش  خویشان  و  یاران  همه   کز 

گزین  خلوت  هم  خویش  وجود   وز 
 ( 644  -645  :1د  ی،  ثنو )م                                

دلست صفاهای  خلوت  در   زانکه 

خلق پای  گیرد  که  آنکس   سرنبرد 
 ( 1299  -1300، 1)مثنوی، د                             

نه عزلت  کنج  به  صحبت  ز   پا 

وجود رنج  علاج  آمد   عزلت 

 ( 158:  1، جب1378)جامی،                             

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            21 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     156

از صحبت می  بهتر  را  به حقیقت خویشتن، عزلت  و وصول  نیز، در مسیر سلوک  و  جامی  داند 

 است: مرتبۀ پست وجود دنیایی معرفی کرده کردن را کلید رهایی از نفسانیت و خلوت پیشه 

خمول حریم  به  ناکس  و  کس   بر 

دمان عیسی  چو  باش            دیرنشین 

                   

دخول  و  خروج  ابواب  کن   قفل 

نامحرمان ز  بپرداز   خانه 

 (516: 1، جب1378جامی، )                     

 نفی خویشتن و قطع تعلّق از غیر  . 5. 4.  2. 1

شود  در نظر مولانا »خودشناسی« تنها با کنار نهادن تمام ادراکات و تمایزات موجود در جهان محقق می

و حقیقت وجود آدمی همین تسلیم کردن خویش به اوست. از این منظر، خود واقعی نه از رهگذر  

فتن و تعریف است. نفی خویشتن درواقع  عقل جزئی و مجاری دیگر، که از درون خود شخص قابل یا

از خود و هستی مادی خویش است. درواقع در  به  نفی تجربیات و آگاهی مجازی و رهایی  معنای 

:  1392رجبی،  یابد )خبری« تحقّق می خودی« و »بی نگرش عارف، »خود« واقعی انسان تنها در پرتو »بی

 : کاذبش بگذرد شتنیاز خو یشود که آدمیحاصل م یوقت یخودشناس از منظر مولانا، (. 153 ـ152

 خودی خود را بیابجهد کن در بی

 

دریافتم ناکسی  در  کسی   من 

 

بالصواب   اعلم  والله   زودتر 
 ( 3218،  4د  ،ثنوی)م                              

دربافتم ناکسی  در  کسی   پس 
 ( 1735، ب 1د ،ثنوی)م                          

خودی« را شروط  جامی نیز قطع تعلّق از غیر، رهایی از پریشانی ظاهر و وصول به مقام جمع و »بی

 داند:   رسیدن به حق می 

خیر به  تمسر  بهر  بشو   دست 

بُ ظاهر  پریشانی  ز         ریتا 

حضور مقام  به  نشینی         جمع 
 

غـیـر  ــه  ب تـوجــه  ــدار  پـن ز   ...روی 

بَ ــن  ــاط ب ــت  ــی ــع ــم ج ــه  ب  ری راه 

 هســتی خود بی شــعوراز خود و از 

 (507-506: 1، جب1378)جامی،            

   مراقبة دائم . 6. 4. 2. 1

با مراقبت نفس زوائد را می به مراقبه برای آن است که سالر  زداید و روحش را پالایش  توصیه 

میمی را  انسان  باطن  چشم  مراقبه  میدهد.  فراهم  حقیقی  منِ  ظهور  برای  را  زمینه  و  سازد؛ گشاید 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            22 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    157                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

ها و  تواند صورت ملکوتی و رستاخیزی خود و دیگران را شاهد شود و نهانی ای که آدمی میگونه به 

 . (636 ـ637: 1398)زمانی، غیب اشیا را دریابد 

با مراقب  بایدت هین  دل  گر   ش، 
 

تو  بیدار،  و  باشی  مراقب   گر 

رسن  گیری  و  باشی  مراقب   چون 
 

باش دل  صاحب  و  نفس  از   بگذر 
 

کن   سرّ مراقبه  را   مقصود 

نفَ هر  در  اهلباش  ز   شعور   س 
 

دل  واقف  باش  شغل  همه   در 

آن  چیست  گاه   تربیت  و  بیگه   که 

هوس و  هوا  از  خویش   بگسلی 
 

زایدت   چیزی  فعل،  هر  پی   کز 
 (2467، ب 4مثنوی، د)                             

تو  کردار،  پاسخ  دم  هر   بینی 

آمدن  قیامت  ناید   حاجتت 
 ( 2460  -2461،   4مثنوی، د)                         

 الامکان مراقب دل باش حسب
 ( 138:  1، جب1378)جامی،                              

کن  محاسبه  را  اوقات   نقد 

غفل  به  حضور که  به  یا  گذشت   ت 
 ( 92:  1، جب1378)جامی،                              

غافل خود  شغل  ز  نگردد   ... تا 

نگاه  غیر  به  نظر  از   داریش 

بس  و  داری  خدای  در  او   روی 
 ( 92:  1، جب1378)جامی،                              

به حقیقت   این شرایط، رسیدن  با محقّق کردن  مولانا و جامی، همچو دیگر عرفا، معتقدند که 

که از آن  است شود و این همان چیزی خود، در همین عالم امکان و پیش از مرگ اجباری، میسرّ می

مۀ  تحققّ آن را برای ه  »موتوا قبلَ أن تَموتوا«کنند و براساس حدیث  به »موت اختیاری« تعبیر می 

 دانند.بندگان، به شرط رعایت شرایط مذکور، ممکن می

خوانند و اتصال به مبدأ که عبارت از بقاء به وجود آنچه صوفیه مرگ پیش از مرگ می 

»موُتوا شود. مولانا با اشارت به حدیث  اوست... نزد مولانا به همین مرتبۀ فنا مربوط می 

تَموُتُوا«    توان به نجات نائل آمد گونه مرگ ارادی می دهد که با ایننشان می   قبَلَ أن 
   (.509: 1386کوب، )زرّین

   است: درواقع مولوی غایت سلوک عارف را همین رسیدن به موت ارادی دانسته 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            23 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     158

پرده  عاشق  و  معشوقست   ایجمله 
 

آب به  بسپارم  خویش  گردم   مرده 

فتی ای  امنست  مرگ  از  پیش    مرگ 

               

م  عاشق  و  معشوقست   ای رده زنده 
 (30، 1دوی، ثن) م                                      

عذاب  از  امنست  مرگ  از  پیش   مرگ 

مصطفی را  ما  فرمود  چنین   این 
 (2271  -2272، 4)مثنوی، د                              

و   »ما  از  رهیدن  به  را  آن  »فنا«،  و  ارادی«  »موت  مفهوم  دانستن  برابر  با  نیز،  تعبیر  جامی  منی« 

 است که نهایت و غایت سلوک همین ازخود رستن است:کرده 

ارزنـــده  ــی  نـــبـــاشـــ نـــمـــیـــری   تـــا 

ــرا  م ــراد  م ــی  ــردگ م ــن  ازی  هســـــت 

ــرود  ب ــن  ت ز  ــان  ج ــه  ک ــی  ــای ــن ف ــه   ن

وارســــت  مـنـی  از  کــه  هـرکـس   زانـکــه 
 

ر ــتـ بســ ــر  ســ ر  بـ کــه  دم  آن  از  ش  یـ  پـ

نِه  ــرون  ــی ب ــای  ــن ــگ ــن ت ــن  ای از  ــای   پ

تـــو نـــهـــادن  بـــرون  ــا  پـ بـــود   آن 

ز   ــرّی  ــبُ ب ــه  ــد ک ــون ــی پ ــق  ح ــر  ــی  غ

مـرگ  از  پـیـش  خـویـش  ز  مـیـری  بـ  چـون 
 

زنده   شوی  او  انفاس  به   که 

فنا  به  صوفیان  خواهند   آنکه 

برود من  و  ما  که  فنایی   ...بل 

است  بار  من  هزار  را  او  من   یر 
 ( 219:  1، جب1378)جامی،                             

پای  یکدیگرپیچدت  به   ها 

تیره  ازین  نِه رخت  بیرون   جای 

تو  نهادن  برون  اینجا  از   رخت 

بند...  خود  بر  بندگیش  از   نهی 

مرگ از  بیش  نیش  زخم   نخوری 
 ( 322:  1، جب1378)جامی،                              

 :مولانا، واصلان کامل را گروهی دانسته که مثنوینامه و اینچنین است که جامی، در شرح نی

اند و به گشته... نفی وجود عارضی خود کردهاند و به حق باقی  از خود و خلق فانی شده
است و هرچه در صورت به    عدمیّت اصلی بازگشته... همچنان که نی از خود تهی شده 

الحقیقه صادر از صاحب وی است نه از وی...  وی مضاف است از نغمات و الحان فی 
هرچه بدیشان منسوب است از افعال و اخلاق و اوصاف، کمالات حضرت حق است 

 . (82:  1380)جامی، است   سبحانه که در ایشان ظاهر شده

با رعایت شروط مذکور از خود نفسانی  بنابراین عارفان کامل الگویی هستند از انسان  هایی که 

اند. درواقع زیست  اند و وجود خود را چون نی توخالی برای انعکاس نوای حق آماده ساختهگذشته 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            24 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    159                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

به مقام آیواصلان کامل در عمل نشان می نگی  یدهد که چگونه خودشناسی و خودسازی انسان را 

 سازد.  تعالی میرساند و او را مجلای صفات بارییم

 :نتیجه 
علما و عرفای مسلمان    یو عرفان  اخلاقینظام    له درئمس  نیتریاساس  توان اولین گام ورا می  یخودشناس

این    .است  الله برشمرده شده فةمعرانسان به    تا بدانجاست که شرط وصول  لنفسافةمعر  تی ست. اهمدان

از این    است.  و جامی نیز نمود یافته  مولاناهای  فارسی ازجمله سروده   یعرفان  اتیادبمفهوم مهم در  

ویژه اشعار این دو شاعر عارف واکاوی شد که جامی را همواره یکی از  حیث یر مفهوم در آثار، به 

 اند. شته و هر دو عارف به مفهوم »خودشناسی« توجه و عنایت دا تابعان مولانا برشمرده 

بررسی و مطالعۀ اشعار این دو شاعر نشان از آن دارد که مولوی و جامی، با بیان شاعرانۀ خود،  

اند و  خودشناسی را همپای توحید حائز اهمیت دانسته و هردو بر ضرورت شناخت خود تأکید کرده 

انسان فرض کرده  ابدی  نزد هر دو عارف، هدف غایی شناختآن را مایۀ سعادت  خود و    اند. در 

حق است؛ اما وصول به این غایت نیازمند تحققّ شروطی است که   حرکت در مراتب روح وصول به 

اختصاص   این شروط  این مسیر و ذکر  تبیین  به  را  آثار خود  و  اشعار  مولوی و جامی بخش عمدة 

 اند.  داده 

خسرانی   هردو شاعر معتقدند که غفلت آدمیان از درک استعدادهای روحی و جایگاه حقیقی خود

مثابۀ راهی به خداشناسی، شروطی برای  ابدی را درپی دارد؛ بنابراین با تأکید بر لزوم خودشناسی، به 

ای برای خالی  اند. مولوی و جامی عشق الهی را راه میانبر و مقدّمه وصول به حقیقت خود ذکر کرده 

نفس، التزام به اعمال عبودی،    اند که سالر از رهگذر جهاد با و اذعان کرده   شدن از نفسانیات دانسته 

تواند به جایگاه حقیقی خود یا  داری، قطع تعلّق از غیر و مراقبۀ دائم میزنده عزلت، خلوت و شب 

 اللهی تحقّق بخشد. خلیفة همان مقام 

 نامه: کتاب
مولی  - حضرت  قصار  کلمات  مجموعه  ـ  درَُراُلکلم  و  علی غرَُراُلحکم  الامام  ، ابیطالببنالموالی 

 (، ترجمه و نگارش محمدعلی انصاری )قمی(، تهران: نشر محمدعلی الانصاری القمی. 1337)
 ، تصحیح و ترجمۀ محمّد خواجوی، تهران: مولی.الحکم فصوص (، 1386) .الدیّنی یعربی، مح ابن -

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            25 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


 تم هشودهم/ شماره بیستچهارژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                     160

،  نامه ـ التصفیه فی احوال المتصوفهصوفی (،  1347)  .الدین ابوالمظفر منصور بن اردشیرعبادی، قطب -

 صحیح غلامحسین یوسفی، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.ت

علی  - جلال1389زمستان  )  .أوسطاسدی،  مولانا  عرفانی  »خداشناسی  بلخی«،  (،  فصلنامه الدین 
 . 125-151،  26، ش7، ستخصصی ادیان و عرفان

تهران: میراث  ه،  زادافصح  ، مقدمه و تصحیح اعلاخان دیوان جامی (،  لفا1378)  .جامی، عبدالرحمان -

   .کتوبم

 ، با مقدّمۀ ایرج افشار، تهران: منوچهری.  سه رساله در تصوف(، 1360) . ــــــــــــــــــ  -

 ، مقدّمه مظفر بختیار، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.نامۀ جامی مرقّع نی (، 1380). ــــــــــــــــــ  -

، زاد، تصحیح و تحقیق جابلقا  ، با مقدّمۀ اعلاخان افصح هفت اورنگ(،  ب1378)  .ــــــــــــــــــ   -

 . میراث مکتوب تهران: 

، تحقیق جمال رجب سیدبی، تصدیر عاطف العراقی، بیروت: رسائل الجنید(،  ق1425جنید بغدادی. )  -

 دار اقرأ. 

،  6، بهار، س پژوهشنامۀ اخلاق(، »خودشناسی در مثنوی؛ مبانی و طرق«، 1392) .رجبی، محمّدرضا -

 . 137-156، 19ش

ـ نقد و شرح تحلیلی و تطبیقی مثنوی(،  1386)  .کوب، عبدالحسینزریّن - نی  ، چاپ یازدهم،  سرّ 

 تهران: علمی.  

 ، چاپ هفدهم، تهران: نی.  میناگر عشق(، 1398) .زمانی، کریم -

ابوعبدالرحمن - قاهره،  ،  یهالصوف   طبقات(،  ق1406)  .سلّمی،  شریبه،  نورالدین  کتابخانه  تحقیق 

 الخانجی. 

کوشش حسین خدیوجم، چاپ نهم، تهران: علمی و ، به کیمیای سعادت(،  1380)  .غزالی، محمّد -

 فرهنگی.

 قرآن کریم. -

)عزاّلدیّن   - محمود.  مفتاح  مصباح(،  1370کاشانی،  و  تصحیح  الکفایه  الهدایه  چهارم،  چاپ   ،

 الدین همایی، تهران: سنایی.جلال 

 ، تهران: طرح نو.جامی (، 1377) .هروی، نجیبمایل -

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            26 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html


    161                                                         مهسا رون و  دیب الصالح /»خودشناسی« در نگرش مولوی و جامی  مقایسة مفهوم

تحلیل ملازمه  (، »از جان خداخوان تا جان خدادان  1397پاییز و زمستان  )  .محمّدپور و همکاران -

دیدگاه جلال  از  و خداشناسی  مولویمیان خودشناسی  محمد  عرفانی «،  الدین  شمطالعات   ،28 ،

192-165.   

 معلم سبزوار. ه تربیت، سبزوار: دانشگاحکیم عاشق(، 1381) .محمّدیان، عبّاس -

همکاران - و  زینب  گمشده  1390)  .محمودیان،  حلقۀ  خودشناسی  ـ  مولوی  نگاه  از  »ارتباط   ،)

 . 1-18،  16، ش6، بهار، سایمطالعات رسانهارتباطات«، 

 الزمان فروزانفر، تهران: نگاه.  ، تصحیح و حواشی بدیعفـیهمـافـیهتا(،  )بی  .الدینمولوی، جلال  -

الزمان فروزانفر،  تصحیح رینولد نیکلسون، با مقدّمۀ بدیع  مثنوی معنوی،(،  1387)  .ــــــــــــــــــ   -

 آویز.تهران: ذهن 

، مقدمّه و تصحیح و تعلیقات محمود المحجوب  کشف(،  1384)  .عثمانابنهجویری، ابوالحسن علی  -

 چاپ دوم، تهران: سروش.  عابدی،

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

8.
13

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            27 / 27

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.28.137
https://erfanmag.ir/article-1-1333-fa.html
http://www.tcpdf.org

