
 Pazhuheshnameh Irfan 

N.29, autumn & winter (2023 - 2024) 

Pages: 127- 149 

 

Music-related anti-Sharia symbols in mystical literature  

Meysam Hanifi1  
Adel Meghdadiyan2  

 
Abstract: Tarab, audition (samaa’), music and their belongings are among 

the symbols and metaphors used in mystical literature, which are seemingly 

in contrast with the Sharia law. Historical reports suggest that it was after the 

era of pious and devout Sufism/Tasawwuf and in the era of formation of 

schools of Sufism as Sufis' social order that khanqah ceremonies with music 

and singing were established among certain sects of Sufis. 

Despite the fact that some Sufis were more or less into music and samaa' and 

dancing and tarab were common among them, the majority of Sufis used 

music, tarab and their belongings, such as samaa' and musical instruments 

symbolically and metaphorically. With a descriptive approach and based on 

library sources, the present studt investigates the symbolic dimension of 

music and musical instruments in mystical literature to analyze what Sufis 

really meant by using music-related metaphors in contrast with Sharia and 

tries to prove the hypothesis that in most of these symbols and metaphors, the 

de facto musician is Allah and pir, spiritual director (morshed), and tarab are 

the divine blessing and, sometimes, any order that excites the holy traveler 

(salek) toward Him. For instance, Ney symbolizes takhlia and instruments 

like the harp and rubab symbolize grief and, on the other hand, daf and sorna 

represent wajd, samaa', and intoxication  of the salek according to 

wasl (reunion). 

Keywords: Mysticism, Persian poetry, anti-Sharia symbols, music, musician 

(motreb), tarab, musical instrument  

 
1  .  Assistant Professor of Persian Language and Literature, Ahl al-Bayt International 

University. (Responsible Author). e-mail: hanifi@abu.ac.ir 

2 . Assistant Professor of the Religions and Mysticism Department of Ahl al-Bayt 

International University. E-mail: meghdadiyan@abu.ac.ir 

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             1 / 23

https://www.sid.ir/search/paper/Intoxication/fa?page=1&sort=1&ftyp=all&fgrp=all&fyrs=all
mailto:meghdadiyan@abu.ac.ir
http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        128

712 -491، صفحات1402 پاییز و زمستانم، نهوشماره بیست م،پانزده دوفصلنامه علمی، سالپژوهشنامه عرفان،   

 ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانینمادهای شریعت
 **عادل مقدادیان /*حنیفیمیثم 

های موجود در ها از نمادها و استعارهطرب، سماع و موسیقی و ملازمات آن چکیده:

ها با احکام اسلامی )شریعت( در تضاد و تناقض ادبیات عرفانی هستند که ظاهر آن

های تاریخی حاکی از آن است که پس از دوره تصوّف زاهدانه و است. گزارش

مراسم  ،ها به عنوان نظام اجتماعی صوفیانگیری سلسلهشکل ةدورعابدانه و در 

خانقاهی همراه با موسیقی و آوازخوانی در میان فرقی از صوفیان جای باز کرد. هرچند 

اند و رقص و طرب در میان آنان بیش اهل موسیقی و سماع بودهوبرخی از صوفیان کم

ها مثل امّا عموم صوفیان، آنگاه که از موسیقی و طرب و ملازمات آن ،رایج بوده است

اند. این محور داشتهگفتند، نگاهی نمادین و استعارهسماع و آلات موسیقی سخن می

ای، با بررسی وجه نمادین مقاله با رویکرد ادبیات توصیفی و براساس منابع کتابخانه

های موسیقی و لوازم آن در ادبیات عرفانی، معنای حقیقی مورد نظر صوفیان از استعاره

نماید و درصدد اثبات این فرضیه موسیقی را واکاوی می ةبا شریعت در حوز متناقض

ها، مطرب در معنای خدا است و پیر و مرشد و است که در اغلب این نمادها و استعاره

الله را به طرب در معنای فیض الهی و گاه به معنای هر دستوری است که سالک الی

الله توانند نمادی از مراتب سالکان الیوجد برساند. همچنین سازهای موسیقی می

 باشند. 

 ستیز، موسیقی، مطرب، طرب، سازعرفان، نمادهای شریعت ها:کلیدواژه

  

 
 المللی اهل بیت علیهم السلام )نویسنده مسئول(گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه بینعضو هیئت علمی  *

 hanifi@abu.ac.ir  رایانامه:                                                                                                                   

 المللی اهل بیت علیهم السلامگروه ادیان و عرفان دانشگاه بینعضو هیئت علمی  **

 meghdadiyan@abu.ac.ir رایانامه:                                                                                                     

 3/4/1400؛ پذیرش مقاله: 28/2/1400قاله علمی پژوهشی است. دریافت مقاله: م

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             2 / 23

mailto:meghdadiyan@abu.ac.ir
http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 129میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

 مقدمه:

موسیقی و  بارةموسیقی و این مسئله که آنچه از این طایفه در بارهپژوهش پیرامون نظر صوفیان در

لوازم آن نقل شده، تا چه اندازه مربوط به واقعیت رفتاری آنان است و چه میزانی از آن را باید حمل 

موسیقی واکاوی  ةکند که به اختصار، نظر فقهی عارفان متشرّع در حوزبر مجاز کرد، اقتضا می

موسیقی و طرب پرداخته  بارةشود. از همین رهگذر در این پژوهش ابتدا به اجمال به نگاه شرع در

شده؛ آنگاه نظر صوفیان در مورد موسیقی بیان شده است. سپس در این باره بحث شده که گاه در 

ذکریات صوفیان پیرامون موسیقی و لوازم و آلات آن، نگاهی نمادگرایانه و استعاری نیز وجود 

های مربوط به موسیقی، به تفکیک و با شواهدی از داشته است. در ادامه به توضیح نمادها و استعاره

 مسلک پرداخته شده است.نظم فارسی شاعران عارف

است  دهیبه چاپ رس «یدر ادب عرفان یقیموس نینماد یهاعنوان »جلوه با یاحوزه مقاله نیدر ا

ها و الحان آن است که نغمه پرداخته است و بر یقیموس یبرا یهانیخاستگاه ک ةانگار یکه به بررس

ی لار ینی: امکر). کندمی یجهان ماد یماورا ییایداشته و اذهان را متوجه دن یمعنو یحالت ،یقیموس

مذکور به بررسی  ةآن است که مقالمقاله  نیپژوهش حاضر با ا زیوجه تما .(1391) ش،یراندیو خ

ها و نمادها از آن خاستگاه موسیقی در عرفان پرداخته است و تحقیق پیش رو، به بررسی استعاره

ای از پردازد. به نظر نگارندگان پژوهش حاضر، پارهستیزانه است، میها شریعتجهت که ظاهر آن

تعابیر صوفیان عارف با یکی از سه حوزة دین یعنی اعتقادات، اخلاقیات یا احکام در تضاد و ستیز 

اعتقادات و قلندری و  ةظاهری است. به عنوان مثال نماد بت و معنای سمبلیک آن در حوز

ستیز هستند. نگاه این مقاله آن است که در حوزة اخلاق، شریعت ةگری رندانه در حوزلاابالی

احکام نیز نمادهای مربوط به موسیقی مثل آلات موسیقی یا ملازمات آن همچون سماع و طرب با 

 ةثقل این پژوهش است که آن را از مقال ةظاهر شریعت قابل جمع نیستند؛ لذا واکاوی این نگاه، نقط

 سازد.مذکور کاملاً متمایز می

نقش  یبررسذکر است، با عنوان » شایانتحقیق این موضوع  ةپژوهش دیگری که در پیشین

و  زییپا، خسروپناه و ستهیشای« )از منظر عرفان اسلام یدر کسب معرفت عرفان یقیموس یابزار

و  ریدر س یقیموسای موارد مثبت منفی یا در پارهنقش ( نگاشته شده و پیرامون 1393زمستان 

 ی است که اصولاً با پژوهش حاضر متفاوت است. سلوک و شهود عرفان

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             3 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        130

نمادها و  یمفهوم عرفان یبررساین تحقیق برگرفته از طرح پژوهشی نگارندگان با عنوان »

ی« و یک تحقیق توصیفی ـ تحلیلی است که با استفاده از در شعر فارس زانهیستعتیشر یهااستعاره

ای گردآوری شده است. همچنین از آن روی که در پی کشف معنای مورد نظر منابع کتابخانه

 شود.عارفان در نمادها و استعارات است، یک تحقیق اکتشافی نیز محسوب می

 وسیقی در شرع.  م1
که دو موسیقی نشان داده نشده است؛ تاجایی ةلئطور کلی روی خوشی به مسدر احکام اسلامی به

در بعضی منابع تفسیری به نوازندگی و ( 6 )لقمان:و »لهو الحدیث«  (30)حج:تعبیر قرآنی »قول زور« 

  .(362: 4و ج 882: 3، ج1416)بحرانی، خوانندگی تفسیر شده است 

گیرترین آنان در این مقوله هستند. از نظر حنابله اهل سنّت، حنابله سخت ةدر میان مذاهب اربع

یک از آلات موسیقی حتیّ در جشن ولیمه نیز جایز نیست و حتیّ قرائت قرآن نیز با استفاده از هیچ

اماّ  ،صورت کلیّ نیستشافعی قائل به حرمت غنا به .(78: 2، ج1419)جزیری، الحان، مکروه است 

داند. شهادت مطربی که به غنا شهرت داشته باشد را مانند شهادت سفیهان دانسته و آن را جایز نمی

دو مذهب دیگر اهل سنّت، گاه مطربی را با شرایطی خاص فقط در مجالس  .(197: 8، ج1422)شافعی، 

 اند. ولیمه یا عروسی جایز دانسته

زنان در  یای از آنان »حداء« را که نوعی غنادانند. پارهمشهور فقهای شیعه نیز غنا را حرام می

اند. البته معدود افرادی چون ملاّمحسن فیض کاشانی حرمت مجالس هاست حلال دانستهعروسی

-بنیاد دانند که یک حرمت عارضی مانند گفتن مطالبی لهو و بیطرب را فقط در مورد محافلی می

های زنان بر مردان یا رونمایی زنانگی -عباس مرسوم بوده استامیه و بنیگونه که در مجالس بنیآن

 .(437: 1، ج1377)توحیدی، نامحرم در آن رخ داده باشد 

با این نگاه به موسیقی و آوازخوانی در میان فرق اسلامی، نبودن آثار مکتوب پیرامون این فن 

فارابی به عنوان اوّلین و یکی از  موسیقی کبیرچندان عجیب نیست. به همین علّت است که کتاب 

نویسندگان مسلمان حدود سه سده پس از هجرت نبوی  ةمعدود آثار پیرامون علم موسیقی از خام

داند های علم ریاضی مینیز موسیقی را یکی از شاخه احصاء العلومشود. فارابی در کتاب نگاشته می

تأثیر در کشش او به موسیقی ق عرفانی فارابی بییند که علاابعضی محقّقان برآن .(41: 1375 )فارابی،

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             4 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 131میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

بخشی را به  شفا،بعدها بوعلی سینا نیز در کتاب  .(263 :1397فرد، ک: آهسته و روحانیر)نبوده است 

تر به موسیقی مسلک مانند غزالی نگاهی روادارانهدهد. البته فقیهان صوفیموسیقی اختصاص می

فقه اهل سنّت و فقه  یتیمیه. این مهمّ در قریب به اتّفاق علمااند تا عالمان متکلّمی همچون ابنداشته

شود که فقیهانی که گرایش کلامی دارند، موسیقی غنا و لوازم آن را حرام و آنانی شیعی دیده می

دانند؛ شرایطی که عموماً به محتوای آوازی که به که نگاه عرفانی دارند، با شرایطی آن را مجاز می

)برای نمونه گردد نه لزوماً به خود آلات موسیقی شود بازمیهمراه ضرب آلات موسیقی خوانده می

 (.177-200: 1396ک: عبدلی آشتیانی، ر

 وسیقی از نگاه صوفیان.  م2
نگاه شرعی صوفیان به موسیقی در طول تاریخ یکسان نبوده است و کاوش در نظرات آنان سه 

صوفیانی که با رویکرد مکتب فقهی خویش، موسیقی  ،نماید: نخسترویکرد متفاوت را آشکار می

سوم صوفیانی که  ؛دانستندصوفیانی که موسیقی را با شرایطی جایز می ،دوم ؛دانستندرا حرام می

توان به پنداشتند. این گروه سوم را نیز میتنها جایز بلکه نوعی روش تقرّبی به خدا میموسیقی را نه

ها و گرایانه به نغمهنمایان هوسران و دیگر صوفیانی که نگاه تأویلدو دسته تقسیم کرد: یکی صوفی

اند. بنابراین اگر در میراث ادبیات عرفانی، سخن از موسیقی و ملازمات آن سازهای موسیقی داشته

ای از این موارد را توان پارهمانند سماع و طرب و آلات موسیقی به میان آمده است، هرچند می

درست به مانند مسائلی چون  -نمایان دانست گزارشی از یک گرایش واقعی در میان صوفی

تأویلی و  ةتوان جنباند، میصوفیان صحوگرا مخالف موسیقی بوده ةاماّ ازآنجاکه عمد -شاهدبازی

 نمادگرایانه و استعاری را از این تعبیرات استنتاج نمود. 

در میان متصوفّه، مکتب خراسان رواداری بیشتری در نگاه شریعتی به موسیقی و طرب داشته 

افشانی و پایکوبی را راهی برای رام است. صوفیانی مانند ابوسعید ابوالخیر سماع، آهنگ، دست

 :دانستند. از بوسعید نقل شدهکردن نفس از کبائر می

هوایى باشد غالب و  جوان را نفس از هوا خالى نبود و از آن بیرون نیست که ایشان را
هوا بر همه اعضا غلبه کند، اگر دستى بر هم زنند هواى دست بریزد و اگر پایى 

طریق هوا از اعضاى ایشان نقصان گیرد از بردارند هواى پایش کم شود. چون بدین
دیگر کبائر خویشتن نگاه توانند داشت. چون همه هواها جمع باشد و عیاذا باللّه در 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             5 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        132

 دیگرکبیره مانند آن آتش هواى ایشان در سماع بریزد اولاتر بدانک به چیزى 

 (270 :1386)محمدّبن منوّر، 

 ةاند. مثلاً در فرقهای صوفیه نیز اهل موسیقی و ملازمات آن مانند سماع بودهبعضی سلسله

دانستند؛ له را برای واصلان جایز میئقادریه اعتقاد به سماع و موسیقی زیاد بود و مولویه نیز این مس

تصوفّ  .(74: 1386نژاد، )روحانینمودند حالان را از چنین مجالسی منع میهرچند مبتدیان و میانه

های سماعی است. ابوسعید ابوالخیر در میهنه مجلس سماع ترتیب خراسان سرشار از جنبه ةعاشقان

)محمدّبن منوّر، افشاند خاست و به وجد آستین میداد و گاه با استماع آواز لطیف، به رقص برمیمی

1386: 237).  

امری حقیقی  -تقرّب بودن موسیقی ةیا بالاتر از آن وسیل-به هر روی چه نگاه صوفیان به اباحه 

کم ستیزانه یا دستباشد و چه امری نمادین و استعاری، این نگاه به موسیقی نگاهی شریعت

موسیقی پذیرفته شود، باید دید  زةگریز است. اگر فرض نمادین بودن عناصر مربوط به حوشریعت

های پیش رو، این پژوهش ابتدا به تأویل صوفیان از مقصود صوفیان از این نمادها چیست. در بخش

پردازد و سپس معانی مورد نظر صوفیان از ذکر نام آلات چیستی، علّت و معنای سماع و طرب می

 کند.موسیقی در شعر عرفانی فارسی را بیان می

 ماع و طرب، دو نماد موسیقایی. س3
طور مطلق قول و غزل و آنچه امروز از نواز و بهانگیز روحجای آواز خوش و آهنگ دلصوفیه به

بینی و حسن انتخابی که شود، با دقّت نظر و عمق اندیشه و وسعت پیشآن به موسیقی تعبیر می

در بررسی چرایی سماع صوفیانه آنچه  .(179: 1390)رجایی بخارایی، اند اند، لفظ سماع را برگزیدهداشته

عهد الست  ةآید این است که علتّ سماع در میان صوفیان، یادآوری دوباراز متون عرفانی برمی

یادآور عهد الست و میثاق اوّل در عالمَ ذر  صوفیانشنیدن هر آوایی که برای شمرده شده است. 

بوده و سالک را به یاد ایّام وصال با حضرت الهی و تعارف و آشنایی میان ارواح در عالمَ ذر 

آورد که گاه از آن تعبیر به اضطراب نیز شده ی را در وجود سالک پدید میااندازد، ناآرامیمی

ی که تا ابدین معنا که صوفی ؛دنکپیدا می ظاهری است. این اضطراب در میان صوفیان، گاهی نمود

آن لحظه در آرامش بود، به ناگاه برخاسته و به یاد گوارایی خاطرات وطن ابتدایی خود در عالمَ 

  .زدپرداارواح، به سماع می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             6 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 133میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

اند. چون ایشان را از آنجا جدا کرد اگر اند و با تسبیح ملایکه الف گرفتهارواح علوى
یک جان با کالبد قرار  ،به واسطه در کالبد آوردى از درد فراق سماع آن تسبیح

 نگرفتى؛ لکن او را یاد آید، آن تواجد و اضطراب از آنجا است. از شوق وطن
را،  طپد از بهر شوق وطناضطراب آرد. چنانکه مرغى وحشى را بینند که در کنى مى

  .(1806: 1363، مستملی بخاری) تا آنگاه که الف گیرد

مجالس سماع از قرن سوم در بغداد مرسوم بود. مشایخ بغداد و در رأس آنان جنید، و برخی از 

صوفیان خراسان چون یحیی بن معاذ سماع این دنیایی را که شامل شنیدن الفاظ این قرآن تنزیل 

ألسَتُْ یادآور استماع و التذاذ شنیدن خطاب » یافته تا نغمات خوش و بلکه اصوات معمولی بود،

  (.139 -152 :1393، ک: پورجوادیر) دانستندمی بِرَبِّکُمْ«

پیک پیامى است از جانب مقصود و وطن که غالب است »السّماع رسول غالب« سماع قاصد و 

کند و سماع از هر آوازى که به یاد آورد عهد ازل را براى اهل که موانع را رفع مىنحوىبر دل به

فقط منحصر نه .حتى آواز طیران و حرکت اشجار و آواز باد و آواز در ؛حال و سلوک سماع است

 .(56: 1ج ،1370، )حالی اردبیلی آواز خوش و مزمار باشد. على زعم بعضهم به

غزالی سماع را از مصادیق وجد حقّانی آورده و آن را برخاسته از شدّت محبّت خدا و درستی 

ترین انواع سماع برخاسته از وجد را ارادت مرید به او و اشتیاق به ملاقاتش دانسته و یکی از مهم

را  (82:  رعد) »أَلا بِذِكْرِ اللّه تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ« :کند و آیهسماع به واسطه شنیدن آیات قرآن معرفی می

»تَقشَْعِرُّ منِْهُ جُلُودُ الَّذِینَ یخْشَوْنَ رَبَّهمُْ ثمَُّ تَلِینُ جُلُودُهمُْ  :نماید. او براساس آیهبر همین معنا حمل می

معتقد است تمام حالاتی که ناشی از سماع باشند اعمّ از اقشعرار و  (23:  زمر) ذِكْرِ اللّه« وَ قُلُوبهُمُْ إلِى

تابی روح در بدن، خشیت و در جایگاه خود قرار گرفتن قلب با شنیدن عامل سماع، لین قلب و بی

نهایت طمأنینه و قرار و آرام دل همه و همه نوعی وجد درپذیرش دل براثر تحت تأثیر قرار گرفتن و 

 .(184:  6، جتابی غزالى،)هستند 

شنیدن آیات الهی  ترین حالت باکه باعث سماع شود در کامل یادآوری خطاب عهد الست

نماید، این است که ای که سالک را از یادآوری عهد الست مست میلهئترین مس. مهمافتداتّفاق می

 ةمورد خطاب الهی واقع شده است. لذتّ مخاطب قرار گرفتن ازسوی خدای متعال، هنوز در ذائق

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             7 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        134

شود، قلبش به اللّه، نهفته است. از همین رو زمانی که آیات الهی بر او تلاوت میعرفانی سالکان الی

  .(2)انفال : افتد وجل و اضطراب می

خرابات، خدایی که انسان در  ةفخرالدین عراقی عهد الست و عالم ارواح و عالم ذر را با استعار

عهد الست با او آشنا شده و اکنون دلش هوای او را دارد با نماد دلبر خراباتی و تعالیم عالم ارواح و 

 کشد:خاطرات عالم ذر را با دو نماد عرفانی باده و چنگ به تصویر می

 ستامرا هوای خرابات و باده و چنگ   از آن گهی که خراباتیی دلم بربود
 (30: غزل 1384)عراقی،                                  

سماع صوفیانه یا در اصطلاح موسیقایی، طرب، خود یکی از استعارات عرفانی متناقض با ظاهر 

گفته است از هر سازی  رشف الالفاظشریعت است. مطربان ترانه سرایند و ترانه آنچنان که صاحب 

شود: »ترانه راز محبّت را گویند که از معشوق به عاشق رسد و اگر کسی که برخیزد چنین تبیین می

  .(75: 1398)الفتی تبریزی، را دقّت نظر باشد یک ساز را به معنی کشد، علی الانفراد روا باشد« 

ناپذیر است. چرا که سالک نیاز راه او باشد انکار ةنیاز سالک به پیری که همتّ او همیشه بدرق

اند. به مبشرّ و منذر و بلد راه دارد. صوفیان در ادبیات شعری، آگاه کننده در طریق را مطرب نامیده

 گوید:سنایی می .(74: 1398)الفتی تبریزی، 

 مطربی ناهید طبع و ساقیی خورشید فش مجلسی سازیم نغزای خواهیم تلخ وباده

 (195غزل  ،1375 )سنایی،                                    

خود از خود بیسنایی نیز طرب را شرط سلوک عاشقانه دانسته و معتقد است که سالکی که 

 نشده باشد، خوش رفتار نیست:

 رفتارطلب ای عاشقان خوش

 

 کارطرب ای شاهدان شیرین
 (75: قصیده 1375)سنایی،                                      

طلب و طرب نیز که در نگاه صوفیان همان کوشش عاشق و کشش معشوق است از  ةرابط

 کند:ست. عطار جذبه و طرب عرفانی را با نماد بزم عاشقانه بیان میا های ادبیات عرفانیزیبایی

 ای مطرب ساده ساز بنواز 

 

 کامشب شب بزم عاشقان است 
 (81: غزل 1394)عطار،                             

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             8 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 135میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

مطرب یا همان پیر و مراد، گاه با دادن جام صبوحی، در سحرگاهان یعنی لحظات خاصیّ از 

سلوک که در روایت عرفانی نبوی از آن تحت عنوان »نفحات« یاد شده است، باعث ایجاد 

با گفتن یک حکمت، طرب در جان سالک  گاهی شود. پیر مطرب»فتوحات« برای مرید خویش می

 انگیزد:می

 مطربا قولی بگو از راهوی

 

 راه راه راهوی است اندر صبوح 
 (147: غزل 1394)عطار،                           

القدسی او قطع شود، ای فیض روحمولوی معتقد است که همتّ پیر دائمی است و اگر لحظه

 شود:سلوک مریدان متوقّف می

 جنبان جرسلحظه می هر نفسای مطرب شیرین  

 بر جان ما زن ای صبا ای عیش زین نه بر فرس                                               
 (34: غزل ب1399)مولوی،                                                                                                      

مقصود مولوی از آواز مطرب، نه همّت پیر که فیض الهی است. در  -ای بالاتردر مرتبه-گاهی 

 این مقام است که مولوی تقاضای تداوم فیض را از خدا دارد:

 رخاسیما ای مطرب شکّ ای یار قمر

 

 افزا تا روز مشین از پاآواز تو جان
 (83: غزل ب)مولوی،                                         

اند راه نمایانگر سکر در مقابل صحو است. عارفان معتقد بودهدر بعضی اشعار عرفانی نیز طرب، 

گوید سالک اهل سکر به کام وصل گونه که فیض کاشانی میطرب راه اهل سکر است. گاه همان

 محبوب خویش رسیده است و خود خبر ندارد. 

 یباش دهیرس دیبنگر شا کیگفتا که ن یروز دیگفتم به کام وصلت خواهم رس

 (907: غزل 1392فیض کاشانی، )                            

 کند: له را با نماد می و طرب چنین بیان میئعراقی این مس

 مطرب آغاز کرد ساز طرب

 چون عراقی همه جان سرمست

 

 ساقی آورد جام مالامال 

 خبر ز وصالاز می وصل و بی
 (13: قصیده 1384)عراقی،                                

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             9 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        136

میان طرب برخاسته از ساز مطرب با ایجاد دم خوش یا »وقت« که یک حال و  ،دیگرازسوی

 گوید:الله ولی میای تنگاتنگ وجود دارد. چنان که شاه نعمتوارد در تعریف صوفیانه است، رابطه

 بیا ای مطرب عشاق و ساز بینوا بنواز

 

 دم ما یک دمی خوش کن به آواز نوای خویش
 (946: غزل 1380الله ولی، )شاه نعمت                          

 ارکردهای مطرب. ک1 .  3

اندازد با عنوان در شعر مولانا، مطرب بدان جهت که انسان را به یاد وقت خویش در عهد الست می

ای خوش است که با آن انس و الفت فرد، لهجهلهجه خطاب شده است. چه آنکه برای هر خوش

 سازد:دارد. چنین مطربی دمساز است و وقت انسان را می

 ای مطرب عشق، ساز بنواز
 

 کان یار نشد هنوز دمساز
 (4بند ترجیع :ب1399)مولوی،                              

هر سالکی مربوب کدام یابد که لهجه براساس روحیات سالک، با فراست درمیمطرب خوش

یک از اسماء الله است تا برمبنای همان اسم او را احیا کند و خدا را به او بشناساند. این احیاگری در 

شعر مولوی با عنوان »شیرین دم« بودن بیان شده است. چونان که دم مسیحایی شیرین، عاشقان او را 

 داشت:کرد و به فعّالیت عاشقانه و طرب عرفانی وا میاحیا می

 دم عارفشیرین یلهجهای مطرب خوش

 

 دارد هیاری ده و برگو که چنین یار ک 
 (642: غزل ب1399)مولوی،                                  

مولوی آشنایی پیر و مرشد با اسماء الله و آشنا نمودن هر یک از سالکان با اسمی که او مربوب 

 کند:های موسیقی بیان میموسیقایی شناخت پرده ةآن است را با استعار

 

 وان حیات باصفای باوفا مست آمدست مطربا این پرده زن کان یار ما مست آمدست
 (391غزل  :ب1399)مولوی،                                       

کند. او معتقد است که اگر ساز »راه زدن« یاد میایهام ةها با استعاراوحدی نیز از تعددّ این پرده

های موسیقایی را بشناسد و راه درستی بزند، عقل و هوش سالک را شناس باشد و راهمطرب، پرده

 رباید:می

 راهی بزن، که ره بزند عقل و هوش را  مطرب، چو بر سماع تو کردیم گوش را

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            10 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 137میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

 ابریشمی بساز و ازین حلقه پنبه کن
 

 نقل حضور صوفی پشمینه پوش را
 (16: غزل 1340)اوحدی،                                

 توان دید.می این ایهام را در غزل معروف حافظ با مطلع

 بر ساز آن توان زد یبزن که آه یراه

 و مشخصاً در بیت

 شعری بخوان که با او رطل گران توان زد

 شعری بخوان که با او رطل گران توان زد

 

 توان زدگر راهزن توباشی صد راهزن 
 (154: غزل 1398)حافظ،                                      

این نماد موسیقایی با این تأویل قابل توضیح است: تا مطربی که راهِ به طرب آوردن هر فرد را 

تواند یابد( راه بلدِ سیر و سلوک آن فرد نباشد، نمیاو را با فراستش درمی ةشناسد )عامل یقظمی

 گوید:سوی خدا منحرف کند. چنان که مولوی نیز میسالک باشد و راه او را بهراهزن 

 مطرب، تو بدین پرده که ما را بزدی راه  

 

 بنواز دگر باره، که خوش پرده و راهیست 
 (133: غزل ب1399)مولوی،                                  

 طرب و دین را برجسته کرده است:خواجوی کرمانی نیز با همین نگاه عرفانی تقابل 

 زنیاگرچه ره عقل و دین می  

 
 بزن مطرب این ره که راهی خوشست 

 (144: غزل 1398ی کرمانی، جوخوا)                    
از دیگر کارکردهای مطرب که در بسیاری از اشعار عرفانی بدان اشاره شده، همنشینی او با 

نمادهای شعر عرفانی استفاده شده است. به عنوان مثال فروغی بسطامی ساقی است که در بسیاری از 

 گوید:می

 گر مطرب عشاق تویی رقص توان کرد

 

 ور ساقی مشتاق تویی مست توان شد
 (202: غزل 1395)فروغی بسطامی،                                

حال و مقامی خوش را برای تواند جمع بودن مستی انسان با طرب مطرب و سقایت یار، می

 ای:سالک رقم بزند. به قول اوحدی مراغه

 برون شهر، با یاران، شب مهتاب در صحرا

 سماع مطرب اندر گوش و دست یار در گردن

 

 و مطرب مست و ساقی یار خوش باشددستقدح در

 وار خوش باشدچمان اندر چمن مستانه فرزین
 (231: غزل 1340)اوحدی،                                             

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            11 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        138

شهر در چنین اشعاری سمبل محدوده و حصار دین و عقل است. عشق که از دین و عقل فراتر 

نهایت با قدحی، درون و تمام دربرد. سپس ذوق انسان و است ابتدا هوش انسان را با طرب سماع می

رسانند. سالک در دهد. سرانجام ساقی و مطرب انسان را به وصل میتأثیر قرار میوجود او را تحت 

رقصد و بنده و عبد اوست. از همین رهگذر است که عارفان، منع این مقام به رقص یار می

 گوید:دارند. سلمان ساوجی میورزی با خدا را دوست نمیعشق

 از می و مطرب مکن، مدعیا منع من

 

 تر بود، قول تو خواهم شنید تا غزلی 
 (219: غزل 1371)ساوجی،                            

انسان: ) «طهَُوراً شَراباً رَبُُّهمُْ اهمُْسقَ» :آیه یاقتضاالله ولی، ساقی، سالکان را بهاز نظر شاه نعمت

مطرب  ةیابد و به دنبال نغمکند و اینجاست که سالک به سماع و نشاط دست میسیراب می( 21

 است تا حال خوش سقایت را از یاد نبرده بلکه آن را دوچندان کند:

 ای که ساقی مامطربا نغمه

 

 آمد و مجلس خوشی آراست 
 (182: غزل 1380الله ولی، )شاه نعمت                

 ای به دوگانگی میان مطرب و ساقی )به عنوان دو نقش برای خدا یا پیر( دارد:عراقی اشاره

 ساقی، قدح می مغان کو؟

 

 مطرب غزل تر روان کو؟ 
 (232: غزل 1384)عراقی،                                  

رباید. کند امّا مطرب گوش و فهم انسان را میاز نظر عراقی، ساقی از درون انسان را مست می

مة عرفانی و برتر از تمام حواس است؛ زیرا ه ةدر نگاه عارفان، ذوق بالاتر از سمع و در اوّلین مرتب

امّا در چشیدن و ذوق، محسوس به درون وجود انسان  ،گیرندحواس از بیرون تحت تأثیر قرار می

براین، عراقی معتقد است چه در مقام شرب و ذوق و چه در مقام سمع و فهم، یابد. افزونراه می

وقت فیض الهی تکرارپذیر نیست و هر لحظه فیض اقدس و فیض مقدّس، حقیقتی جدید را بر هیچ

گاه دو بار تکرار ساقی و سرود مطرب هیچ ةکند و در بیان نمادین، جام بادسالک منکشف می

 شود:نمی

 ساقی شراب داده هر لحظه از دگر جام
 

 مطرب سرود گفته هر دم دگر ترانه
 (239: غزل 1384)عراقی،                                     

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            12 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 139میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

شود، در اصطلاح ها در اشعار فارسی به مطرب تعبیر مینوازندگان ساز یا خوانندگان که از آن

کنندگان. این دو گروه یک وجه مشترک دارند و رسانان و ترغیباند: فیضصوفیه شامل دو دسته

گردد. بر همین اساس به های عارفان میآن کشف رموز و بیان حقایقی است که باعث آبادانی دل

به همان سان که مطربان در  .(737: 1393)سجادی،  عالم ربّانی و پیر و مرشد مکمّل نیز مطرب گویند

شود، آهنگی نو کوک خواهند کرد، تمام سکنات و حرکات و سخنان پیر ای که نواخته میهر پرده

 گوید:و مرشد نیز در تمام حالات هدایتگر مریدان است. حافظ می

 مطرب عشق عجب ساز و نوایی  دارد
 

 نقش هر پرده که زد راه به جایی دارد
 (123: غزل 1398)حافظ،                                      

در بعضی از اشعار عرفانی علّت تغییر پرده ازسوی مطرب، مخفی بودن قضا و قدر و لزوم 

گوید هماهنگی و همسازی سالک با آهنگ جدید الهی یعنی تقدیر تازه اوست. سلمان ساوجی می

دور  -ای برای تقدیر و قضای الهی استکه استعاره-ساقی، خون مخالفان را در قدح و سبو 

گرداند تا همه بدانند که حاکم علی الاطلاق اوست. از همین رو، سلمان معتقد است که مطرب می

 ای جدید برای آن سالک بسازد و بنوازد:یعنی پیر و مرشد سالک، در چنین زمانی باید پرده

 مطرب بساز پرده، که خون مخالفان
 

 ساقی دور، در قدح و در سبو گرفت
 (106: غزل 1371)ساوجی،                                 

سلوکی و اندیشیدن تدبیری جدی یکی دیگر از کارکردهای مهمّ مطرب تذکرّ این تغییر روش 

ها یا الوقت باشد و قدر فرصتمطابق تقدیرات جدید الهی است. البته ازآنجاکه سالک باید ابن

ها فیض در نفحات الهی را بداند، به همین مناسبت جامی با مخاطب قرار دادن ساقی و مطرب، از آن

 نماید:دم حاضر و غنیمت وقت را درخواست می

 مطرب بزن ترانه که فرصت غنیمت است ساقی بیا و باده ده اکنون که فرصت است
 (123: غزل 1378)جامی،                                                

اند که باعث وجد صوفیانه الحان بودهمطربان ساقی عموماً دلبرانی زیبارو و آوازخوانانی خوش

 مطرب گفته است:شدند. شیخ بهاء در وصف این دلبران می

 رخ بر رخ دلبران نهادیم

 

 لحن خوش مطربان شنیدیم
 (20: غزل 1388)شیخ بهایی،                                       

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            13 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        140

گوید کنایه از بوسه و معانقه است. البته در شطرنج دو رخ بر رخ نهادن آنچنان که دهخدا می

تواند ایهامی نیز هست. بنابراین رخ بر رخ نهادن میمعنای مات کردن نیز رخ نهادن درمقابل شاه به

به مات و مبهوت شدن دربرابر این دلبران داشته باشد. حقیقتی که در عرفان تحت عنوان »مقام 

شود. از کارکردهای مطربان یعنی پیران و مرشدان همین وظیفه پارادوکسیکال و حیرت« بیان می

با  ،دیگرازسوی .تفاوت را به طرب آورند تا برای آن شاه حرکت نماینددوگانه است که سالکان بی

لحن خوش خود یعنی با فراستی که نسبت به شاگردان خویش دارند، آنان را مات و حیران مقام 

ربوبیت نمایند. البته که مطربان و راهنمایان نباید سالک را در مقام حیرت رها کنند؛ چون یا قالب 

رساندن  ،گردد. بلکه از کارکردهای مطربباور میکند یا دربرابر اینهمه ابهت، کافر و بیتهی می

سالک به ساحل آرامش است. فروغی بسطامی مستی و پرشدن چشم ساقی از خواب و چنگ زدن 

اند. دست آوردهالله در مقام طمأنینه بهداند که سالکان الیمطرب بر رباب را کنایه از آرامشی می

( 27)فجر:  « إلِى رَبِّكِ الْمُطْمئَنَِّةُ ارْجعِِي النَّفسُْ یا أَیتَّهَُا »کسانی که به این مقام برسند و مورد خطاب 

 قرار بگیرند، دور به کام آنان بوده و دورِ آنان است.
 چنگ مطرب بر رباب چشم ساقی مست خواب و

 

 پرستان است گویی نیست هستدور دور می
 (107: غزل 1395)فروغی بسطامی،                                 

پرستان شروع یابد که سالک به مقام طمأنینه برسد، دور میترتیب میکه امور طوری آنگاه 

یابند که با رجوع به ربّ خویش به آرامش و طمأنینه برسند. وقتی سالک به شده و آنان رخصت می

مقام طمأنینه برسد، از ژرفای دل او که اکنون به یقین رسیده و ثابت شده و زلال حکمت در آن 

آمیز است و برای دیگران مفید. به قول شاه آید که حکمتپدید آمده است، سخنانی بیرون می

 الله ولی:نعمت

 گوید سرودمطرب عشاق ما مستانه می

 

 کندالله این غزل از وی روایت مینعمت
 (587: غزل 1380الله ولی، )شاه نعمت                        

مطرب در سماع و وجد، گاه از حقایقی برای از دیگر کارکردهای مطرب و پیر، سماع اوست. 

 دارد. به قول سلمان ساوجی:سالکان پرده برمی

 عشاق را برداشت مطرب در سماع ةپرد

 
 گو فرو مگذار، تا پیدا شود، راز نهفت

 (101: غزل 1371)ساوجی،                                             

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            14 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 141میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

عرفان عاشقانه است بر قول خطیب که نماد زهد است و عارفان معتقدند آهنگ مطرب که نماد 

 بر پند ادیب ترجیح دارد:

 تاشید آهنگ مطرب حلقه درگوشم فروغی
 

 فارغ از قول خطیب، آسوده از پند ادیبم
 (107: غزل 1395)فروغی بسطامی،                                 

پسندیدند. جامی با ایهام زیبایی مسلک نمیپوشی، تصوفّی است که عارفان عاشقزهد و پشمینه

 دهد:پوشیِ این دسته از متصوفّان قرار میزه ابریشمیِ ساز مطرب را در تقابل با پشمینه

 مطرب مجلس بساز، پرده ابریشمیت

 

 پوشتا همه بر هم زنیم، پنبه پشمینه
 (258: غزل 1378)جامی،                                                

داند نه عبادت و به همین علت جامی کار اصلی سالکان را اطاعت از مطربان یعنی پیران راه می

 ذکر و اوراد ظاهری:

 است بگذر از توبه و تقوی که همه پندار

 

 در پی مطرب و می باش که کار این کار است
 (129: غزل 1378)جامی،                                                 

احترام به مطرب و انکسار در راه ساقی، جز با تأویل این واژگان از معنای استعاری  ،به هرحال

 گوید:آن، در تضاد و تناقضی آشکار با شریعت است. آنچه فروغی بسطامی می

 فتادمدر ره ساقی به انکسار 

 

 گرفتم    احترام   به   مطرب  دامن 
 (324: غزل 1395)فروغی بسطامی،                                   

 تنها زمانی معنایی موافق دین دارد که آن را با دریافت نمادین عرفانی معنا کنیم.

 لات موسیقی به عنوان نمادهای عرفانی.  آ4
ای دیرینه دارد. »در ادبیات عرفانی هریک از ابزار فارسی سابقهسخن از آلات موسیقی در شعر 

شاعران زبان فارسی  .(306: 1393)سجّادی، موسیقی ]را[ بر حسب نای و نوائی که دارد رمزی هست« 

ن صدای اند. همچنین از تُجانبخشی و صنعت تشخیص نیز توجهّ کرده ةبه سازهای موسیقی با آرای

اند و هم از زبان داشتن هایی درخصوص زبان حال کردهها، استفادهسازها و مضراب و آهنگ آن

ها از همین رهگذر نامهنی (.823 -858 :1393ک: پورجوادی، ر)اند سازهایی چون بربط و رباب یاد کرده

نامه، مانند جامی در ذیل نی مثنوی مولاناست. شارحان هنامها نیاند و مشهورترین آنسروده شده

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            15 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        142

معنای انسان کامل تفسیر اند و گاهی بهگاهی نی را نماد واصلان حق که از خود جدا گشته

اند، مناسبت تام فرماید که: »نى را به واصلان حق که از خود تهى گشتهمولانا جامى مىاند: »نموده

تواند بود که: »مراد از نى، نى قلم بوده باشد و از قلم به طریق استعاره و مجاز انسان کامل مى .است«

  .(3: 1377)لاهوری مولوی، « خواسته شود

های محبوب به نی از نگاه حافظ حائز نقش پیامبری است و هاتفی است برای رساندن پیام

 عارف عاشق گرفتار:

 کند یوفادار اکرم با م یکز رو ستین کآ

 یو غامیآرد به دل پ یو ن یاول به بانگ نا
 

 کند ینکو کار کدمیچو من  یبد کار یبرجا 

 کند یبا من وفادار یم مانهیپ کیوان گه به 
 (191: غزل 1398)حافظ،                                             

پرکاربردترین نمادها در اشعار عرفانی است. مراد در میان آلات و ابزار موسیقی، چنگ یکی از 

ها را متوجهّ روحانیات کند از چنگ، عموماً توجّه دل به عالم ملکوتیان و ندای غیبی است که دل

مولانا پس از نی، و بیش از دف از چنگ یاد کرده است. اصولا عارفان و  .(3: 1377)لاهوری مولوی، 

کنند پیک و جبرائیل ازجمله مولانا آلات موسیقی را به سبب صدایی که از منبع صدا به ما منتقل می

کنند. مولانا معتقد است نای و چنگ صدایی را از آن طرف، یعنی از عالم غیب عرفانی قلمداد می

 کنند:به ما منتقل می

 صدای نای آنجا نکته گوید

 

 نوای چنگ بس اسرار دارد 
 (659غزل  :ب1399)مولوی،                                      

ساز چنگ، همان ساز بینوایی است. سازی که حزن آن حکایتگر فراق و بیچارگی سالکی است 

شود. قراری میکه به فرق اولّ یا ثانی مبتلاست. در فرق اولّ که پیش از وصل است یقظه عامل بی

مطرب به دم و وقت خوش افتد، سالک با نوای امّا در فرق ثانی که برای اهل صحو اتفاق می

رسد. حافظ نیز این نگاه را دارد که چنگ، اهل نالیدن و درمقابل دف اهل خروش است. می

توان نماد فراق در مسیر سیر و سلوک دانست و دف هیجانات وصل به عبارتی چنگ را میبه

 کند. گرچه گاهی هیجان اعتراض به جفای معشوق نیز هست:محبوب را تداعی می

 نـــوا تبه شـد و ســاز طـرب نمـاندبرگ 

 

 دف خروش کن یچنگ ناله برکش و ا یا 
 (398: غزل 1398)حافظ،                                         

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            16 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 143میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

 چنگ همچنین عامل یقظه و بیداری از خواب غفلت است. چنان که سنایی گفته است: 

 انگیز راوار آهنگ برکش راه مستچنگ

 

 انگیز بر زن مست بیگه خیز راراه مست 
 (6: غزل 1375)سنایی،                                              

اند. خود به ستوه آمده ةدر میان عارفان، نوازندگان ساز چنگ عموماً کسانی هستند که از پیشین

مستقبل رها شده و نهایت با راهنمایی عمر از ماضی و درکه  معنوی مثنویداستان پیر چنگی در 

 کند: خوبی نمایان میله را بهئشود همین مسالوقت میصوفیِ ابن

 ش از حبس رستخواب بردش مرغ جانْ

 

 چنگ و چنگى را رها کرد و بجست 
 (2089 :بدفتر اول،  مثنوی،)                                    

ای که مستان داند. سکینهعارفانه می ةاوحدی نیز چنگ را کنایه از عاملی برای ایجاد سکین

 آورند:دست میدرگاه الهی به

 زاهدان را گذاشتیم به جنگ
 

 چنگ ةما و جام شراب و نغم 
 (450: غزل 1340)اوحدی،                                

 اند:چنگ بدان سبب است که سرّ عشق عرفانی را با او بیان کرده ةعطار معتقد است که نال

 یک زمزمه از عشق تو با چنگ بگفتم 

 

 زار از دل هر تار برآمد ةصد نال 
 (279: غزل 1394)عطار،                                       

چنگ، علامت ناله و آه و اعتراض عاشقان قلمداد  ةحافظ گاه نوای ساز چغانه را در کنار نغم

 کرده است:

 عشاق ةاز آه و نال یبه وقت سرخوش
 

 دیآر ادیچنگ و چغانه  ةصوت و نغم به
 (241: غزل 1398)حافظ،                                    

های پذیر است و چنگ فقط ترنمّ شرحهالبته چنگ نواختن در زمان وصل و شادی نیز امکان

 گوید:فراق نیست. عطار میفراق یا اعتراض از این 

 دمبه عیش دمپیشکفت،ازصبح دمیدوگل
 

 چنگ بساز ای صنم، باده بیار ای پسر
 (398: غزل 1394)عطار،                                    

خود شدن از نظر خواجوی کرمانی نیز چنگ نواختن، نمادی عرفانی ملازم مستی و از خودبی

 است.

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            17 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        144

 عود، مطرب! بساز چنگخادم! بسوز 

 

 ! بزن نوا، ساقی! بده شرابلبلب
 (47: غزل 1398)خواجوی کرمانی،                 

های قلندران دانسته و صدای چنگ را چونان وحی الهی، سنایی چنگی بودن را یکی از سنّت

 داند.بیدارگر و انذار دهنده می

 چنگ بستان و قلندروار زن
 

 هوش ای پسرتا به جان باز آورم 
 (173: غزل 1375)سنایی،                                   

ی تسبیح را با زه و سیم چنگ در تقابل ی دیگر، رشتهستیزانهشریعت ةجامی در یک استعار

ی تسبیح، که استعاره از عبادت ظاهری قرار داده و معتقد است در میان سالکان الی الله نباید از رشته

ذکری به میان آورد؛ بلکه گوش مجلسیان و عاشقان خدا بر ابریشم چنگ است. در گذشته به است 

کشیدند. نوازنده برای آنکه این جای زه یا سیم امروزین، بر چنگ و دیگر سازهای زهی ابریشم می

کشید. این کشش معشوق و مطرب بود ساز به صدا درآید باید دست نوازش بر زه و ابریشم آن می

آورد. حرکت از کوشش ساز نبود به حرکت در می -تواند استعاره از عاشق باشدکه می-که ساز را 

 کرد.ای بود که مطرب بر او وارد میبلکه از زخمه

 مکن به حلقه ما ذکر رشتة تسبیح
 

 که گوش مجلسیان بر بریشم چنگ است
 (134: غزل 1378)جامی،                                   

 کند. ای دیگر بیان میگونهستیزانه را بههاتف نیز این نماد شریعت

 زاهد آن راز که جوید ز کتاب و سنت
 

 گو به میخانه در آی و ز نی و چنگ شنو
 (71: غزل 1394)هاتف اصفهانی،                 

داند و توصیه صوفیان می ةکتاب و سنّت را نماد ظاهرگرایی و روش زاهداندرمصرع اوّل 

نی و چنگ  بهکند که برای فهم راز الهی باید به میخانه )استعاره از اوج وحدت عاشقانه( و می

 )استعاره از مقام ثقه و طمأنینه( روی آورد. 

حزین بودن آهنگ چنگ، حکایت از یادآوری دوران وصل و عامل بیداری است. سنایی 

 پندارد:عبارتی رسیدن به طمأنینه عرفانی میچنگ حزین را یکی از شش عامل خرّمی یا به

 در جهان ما را کنون شش چیز باید تا بود
 ای گرم و حریفی زیرک و چنگی حزینخانه
 

 زخم ما بر کعبتین خرمی امروز شش
 ساقی خوب و شراب روشن و محبوب خوش

 (195: غزل 1375)سنایی،                                   

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            18 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 145میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

 ةکند. سالکانی که جانشان به لب آمده، یا در مرتبامّا گاهی سالک به حزن چنگ اکتفا نمی

رشف الالحاظ فی کشف که صاحب اند. چنانطلب هستند در ادبیات عرفانی به نماد دف تشبیه شده
گونه معنا کرده است که »طلب نمادهای عرفانی در زبان فارسی این، دف را در فرهنگ الالفاظ

ای سالک اینجاست که به قول اوحدی مراغه .(75: 1398)الفتی تبریزی، معشوق را گویند مر عاشق را« 

مانند دف خروش برآورده و شطحیاتی در طلب کند که بهمانند چنگ از حزن فراق ناله میتنها بهنه

 آورد که به سبب خارج شدن اختیار دل و دین از دست عقل است:معشوق به زبان می

 بیرون شد اختیار دل و دین ز چنگ ما
 

 ایمتا ساغر شراب و دف و چنگ دیده
 (580: غزل 1340)اوحدی،                                 

تمام وجود و هستی و درون  ةدهندمولوی، رقص که به شور آمدن سالک است و دف که تکان

داند، مردانی که هیچ وجوش مردان راه خدا میالله است را دو نماد عرفانی از جنبسالک الی

 شهوتِ خود را دیدنی در آنان باقی نمانده و انانیّت آنان منفک شده است.

 رقص آنجا کن که خود را بشکنى

 رقص و جولان بر سر میدان کنند

 چون رهند از دست خود دستى زنند

 زنندمطربانشان از درون دف مى
 

 پنبه را از ریش شهوت برکنى

 رقص اندر خون خود مردان کنند

 کنند چون جهند از نقص خود رقصى

 زنندبحرها در شورشان کف مى
 (94-98ب )مثنوی، دفتر سوم،                            

بریده شده، در خود گوید و در آن مرتبه که از نیستان از نی و نای میمثنوی مولوی که در 

گاه که از فشار آن دیوان شمساند، در یابد و دیگران از ظنّ خود یار او شدهاست و همرازی نمی

او باید این فراق را در سرنا دمید و  ةآورد. به توصیآید به فریاد شطح رو میغم هجران به تنگ می

اگر این مقدار مستی و سکر بر سالک غلبه نکرده، حدّاقل دف را به خروش آورد و اگر این هم 

نشد حداقل با زخمه زدن یا پنجه زدن به تارهای وجود و درون، سکوت را شکست و رباب 

 مجنونیت را به صدا در آورد:

 پیش آور اگرنبود تو را سرناودف بهرباب بزن مطرب یکی پردهراهاسخنرهاکن این
 (69غزل  :ب1399)مولوی،                           

 کند:دف در میان عارفان نماد خروش عاشقی است. مولانا زبان حال دف را چنین ترسیم می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            19 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        146

 گوید دف که هان بزن بر رویممی

 خویممن عاشقم و چو عاشقان خوش

 

 چندان که زنی حدیث دیگر گویم

 ور رحم کنی، زخم زنی، این گویم
 (1359رباعی : ب1399مولوی، )                          

گوید: »غرض از نی و رباب را نوشته است، می نامهربابسلطان ولد فرزند مولوی که خود 

 لَُّديَناَ جَمِيعهُم  »ند و طالبان که در عهد الست با جمع ارواح پاک مقدّس در حضرت حق که اعاشقان

اند. چون به امر »اهبطوا« از آن عالم جان و دل در این عالم آب و گل آمدند، لاجرم بوده«  نَمُحضرَوُ

 .( 2: 1397)سلطان ولد، طلبند« نالند و وطن قدیم خود را میهمچون نی و رباب در فراق می

کنند و شان گاه یک معنا را تداعی میاین سازهای متعدد در مفهوم نمادین عرفانی ،رحالهبه

حزن و تنُ صدایشان استعاره از معانی عرفانی مجزّایی هستند؛ اما رود و چنگ و نی و  ةگاه به درج

دف و رباب و سرنا همه در خدمت یک کارکرد هستند و آن به طرب و تقلاّ درآوردن سالکان 

ستیزانه مثل بازی با محبوب است. عارفان از تمام این نمادها و استعاراتِ به ظاهر شریعتبرای عشق

اند و آن بازی و دل به طرب سپردن یک حقیقت را مقصود کردهپرستی و شاهدمی خوردن و بت

طرب عاشقانه. نهایتاَ سالک واصل دل سپردن به رحمت خداست؛ خواه با حزن عارفانه باشد یا با 

باید در مقام توحید قرار گیرد و با این وحدت جمعی، به طمأنینه رسیده و غمی از بیرون او را تحت 

 تأثیر خود قرار ندهد.

خواند و خواند. و در آخر عهد هرچه آیت رحمت بود مىاز اوقات شیخ ما قرآن مى
گذاشت. یکى گفت: »اى شیخ! این چنین نظم قرآن هرچه آیت عذاب بود مى

 بشود شیخ گفت:مى
 تا مى خورم امروز که وقت طرب ماست /ساقى تو بده باده و مطرب تو بزن رود
غم نیست وگر هست نصیب دل  /رخان هستمى هست و درم هست و بت لاله

 (.261: 1386)محمدّ بن منوّر،  اعداست

دارد و خود از این استعارات و نمادهای عرفانی، نیک پرده برمی بند توحیدیههاتف در ترجیع

 کند:ها بیان میمقصود ارباب معرفت و اهل الله و عارفان را از این استعاره

 هاتف، ارباب معرفت که گهی

 از می و جام و مطرب و ساقی
 مست خوانندشان و گه هشیار 

 از مغ و دیر و شاهد و زنار

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            20 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 147میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

 قصد ایشان نهفته اسراری است

 پی بری گر به رازشان دانی

 که یکی هست و هیچ نیست جز او
 

 ه به ایما کنند گاه اظهارک

 آن اسرار که همین است سرّ

 هو اله الا وحده لا
 بند(: ترجیع1394)هاتف اصفهانی،                     

 نتیجه:
اعتقادات، اخلاق و  ةستیزانه و متناقض با ظواهر دین در سه حوزنمادها و استعاراتِ به ظاهر شریعت

ستیزانه در بخش اعتقادات دینی است و پرستی نماد شریعتاحکام قابل توضیح هستند. مثلاً بت

احکام نیز نمادها و  ةاخلاق است. در حوز ةستیزی در حوزشکنی نماد شریعتقلندری و سنّت

استعارات مربوط به موسیقی، با فقه دین در تناقض است. این موارد در پژوهش حاضر در دو قسمت 

مورد واکاوی قرار گرفت: نخست ملازمات موسیقی که در ستیز با احکام شرعی است مانند سماع 

و طرب و دوم سازهای موسیقی. حاصل پژوهش نیز بدانجا رسید که اگر سماع و موسیقی و طرب و 

به سبب از خود  - نما نبوده باشندبه آن شرط که صوفی -ساز در مجالس صوفیان بوده است 

خود شدن عاشقانه و یادآوری دوران وصل عهد الست بوده است. البته بسیاری از عارفان در بی

در اشعار عرفانی خویش این موارد را در قالب تنها اند و ظاهر امر نیز از این آلات استفاده نکرده

گرا استعارات شاعران عرفاناند. اینجاست که باید از معنای حقیقی این نماد و استعاره بیان کرده

و  است ای از خداین وجه، استعارهالاترمطرب در برمزگشایی نمود. این پژوهش بیان نمود که 

کار رفته و طرب، در معنای هر معنای پیر و مرشد نیز بهمطرب بهمی باشد. فیض الهی  همان طرب،

الله را به وجد برساند. سازهای موسیقی نیز احوال یا مقامات عرفانی را دستوری که سالک الی

کنند. نی نماد تخلیه است و سازهایی مثل چنگ و رباب اغلب نماد حزن. درمقابل دف و تداعی می

توجّهی از جانب الله در زمان وصل یا در شکایت از احساس بیسرنا استعاره از هیجانات سالک الی

جفای محبوب است. واژگان مطرب و ساقی در اشعار عارفانه عموماً با  ةگونربّ، یا در بیان شطح

آیی این دو نماد، اوج عرفان عاشقانه با خداست. عشقی که با مستی حاصل از آیند. همهم می

رساند و وجود و تدبیر او را سقایت ساقی و طرب منتج از ساز مطرب، سالک را به وقت خوش می

 نماید.دمساز تقدیر محبوبش یعنی خدای متعال می

  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            21 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 نهموهم/ شماره بیستپانزدژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                        148

 نامه:کتاب
(، »سماع و موسیقی عرفانی در اندیشه 1397فرد. )تابستان آهسته، محمود، معصومه روحانی -

 .56، شماره 14، دوره ادیان و عرفانعرفانی فارابی«، 

 .امیرکبیرتهران:  ،یسینف، تصحیح سعید دیوان اوحدی(، 1340) .الدینرکن اوحدی، -

)فرهنگ نمادهای  رشف الالحاظ فی کشف الالفاظ(، 1398الدیّن حسین. )الفتی تبریزی، شرف -
 ، تصحیح، مایل هروی، تهران: مولی.عرفانی در زبان فارسی(

 «یدر ادب عرفان یقیموس نینماد یها»جلوه(، 1391) .شیراندیخمهدی و  لایل ،یلار ینیام -

 .34، شماره 8دوره  ،یادب یهاپژوهش

 . مؤسسه بعثه :قم ،البرهان فی تفسیر القرآن (، ق1416) .سید هاشم بحرانی، -

 .فرهنگ معاصر :، تهرانعهد الست (،1393) .پورجوادی نصراللّه -

 :قمالله خویی )مصباح الفقاهة(، تقریرات خارج فقه آیت ،(1377) .توحیدی، میرزا محمّدعلی -

 .الداوریمنشورات مکتبة 

 .میراث مکتوب ، تهراناعلاخان زاده،افصح، تصحیح دیوان جامی(، 1378) .عبدالرحمن ،یجام -

، و مذهب اهل البیت الاربعة الفقه علی المذاهب ،(ق1419) .مازح و یاسر جزیری، عبدالرحمن -

 .دارالثقلین :بیروت

  .دیدار :تهران چاپ سیزدهم، ،دیوان حافظ(، 1398) .الدیّن محمّدحافظ، خواجه شمس -

چاپ دوم، ، آیینه بینایان مقامات عارفان(، 1370) .)عماد الفقراء( ،، میرزا محسنحالی اردبیلی -

 .کتابخانه مستوفى :تهران

، تصحیح سهیلی خوانساری، دیوان خواجوی کرمانی(، 1398) .خواجوی کرمانی، محمّدبن علی -

 .نگاه، دوم :تهران

  .یعلم :تهران چاپ نهم، ،فرهنگ اشعار حافظ(، 1390) .یاحمدعلرجایی بخارایی،  -

 .ما: ، تهرانحالت ابوالقاسم تصحیح، یدیوان سلمان ساوج(، 1371) .سلمان ی،ساوج -

سجادی، چاپ دهم،  صادق راستاریو فرهنگ اصطلاحات عرفانی، (،1393) .دجعفریسسجادی،  -

  .یطهور :تهران

 .انتشارات دانشگاه یزد :یزدچاپ سوم، سلطانی،  علی اهتمام، به رباب نامه(، 1397) .سلطان ولد -

چاپ  فروزانفر،بدیع الزّمان  ، شرحدیوان سنایی(، 1375) .سنایی غزنوی، ابوالمجد مجدود بن آدم -

 .نگاه :تهران چهارم،

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            22 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html


 149میثم حنیفی و عادل مقدادیان                                                    /ستیز حوزه موسیقی در ادبیات عرفانیعتشری نمادهای    

 ی: علقیتحق )کتاب الام(، یالامام الشافعموسوعة  ،(ق1422) .سیابوعبدالله محمدبن ادر ،یشافع -

  .یالتراث العرب اءیداراح :روتیمحمد و عادل احمد، ب

خدمات  :کرمان زاده،خیاط عباس ، تصحیحاللهدیوان شاه نعمت(، 1380) .یالله ولنعمتشاه  -

 .فرهنگی کرمان

در  یقیموس ینقش ابزار یبررس(، »1393و زمستان  زییپا. )خسروپناه نیعبدالحس و نیحس ،ستهیشا -

 .20شماره  ،یمطالعات عرفان ،ی«از منظر عرفان اسلام یکسب معرفت عرفان

 ، تصحیح سعید نفیسی، سعید، چاپ چهارم، تهران: زریّن.دیوان شیخ بهایی(، 1388) .شیخ بهایی -

عدم جواز غنا با  ایاهل سنت در جواز  شهیاند یبررس» ،(1396عبدلی آشتیانی، محمّدحسین. ) -

 .10، شماره الهیات هنر  ،«هیمیتو ابن یبر آراء ابوحامد غزال هیتک

 .علم :، تهراندیوان عراقی(، 1384) .میابراهفخرالدیّن  ،یعراق -

 .نگاه :تهران چاپ نهم،، دیوان عطار(، 1394) .عطار نیشابوری، فریدالدیّن -

دارالکتاب  :، بیروتعراقى عبدالرحیم مصحح ،الدینإحیاء علوم  تا(،)بی .ابوحامد محمد غزالى، -

 . العربى

 .الهلالمکتبة  :لبنانملحم، بو علی شارح احصاء العلوم، (،1375. )محمد ابونصر ،یفاراب -

 .روزنه :تهرانچاپ دوم، ، دیوان فروغی بسطامی(، 1395) .فروغی بسطامی، عبّاس -

 اسوه. :تهران چاپ دوم، ،کاشانیدیوان فیض  (،1392) .ی، ملاّمحسنکاشانضیف -

 .قرآن کریم -

 :منصوری، تهرانکوروش ، ویراستار: مکاشفات رضوی(، 1377) .لاهوری مولوی، محمّدرضا -

 .روزنه

 ،یکدکن یعیشف، تصحیح: سعیدفی مقامات الشیخ ابی دیاسرار التوح(، 1386) .ردبن منوّمحمّ -

 .آگاه :تهرانچاپ هفتم، 

 :تهران ،روشن محمد مصحح، شرح التّعرف لمذهب التصوف ،(1363) .اسماعیل، مستملی بخاری -

 .اساطیر

تهران:  ،دموحّ یدعلمحمّ حیتصح، مثنوی معنوی(، الف1399) .الدیّن محمّدمولوی، جلال -

 امیرکبیر.

 .امیرکبیر :تهران فروزانفر،، تصحیح: کلیات شمس ،(ب1399) .ـــــــــــــــــــــــــ  -

  .اساطیر :تهران دار،جربزه عبدالکریم ، ویراستاردیوان هاتف(، 1394) .اصفهانی، احمدهاتف  -

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.2

9.
12

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            23 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.29.127
https://erfanmag.ir/article-1-1304-fa.html
http://www.tcpdf.org

