
 پژوهشنامه عرفان
 دوفصلنامه علمی، سال دوازدهم،

 ،چهارمو شماره بیست

 ،1400بهار وتابستان 

 221 -241 صفحات

 

 قت در تفاسیر قرآنیلخ از فلسفه در زدودن ابهام دو گام عرفانی
 سید ابوالفضل موسوی

 
دهند، ناظر به  خلقت انسان ارائه می تصویری که تفاسیر مشهور از فلسفة  :چكيده

ظواهر بخشی از آیات بوده و از عمق کافی برخوردار نیست. معرفی عبادت و نیل به 

ها و دخول  سو و طغیان اکثریت انسان کی رحمت به عنوان غرض خداوند از خلقت، از

 روش غرض الهی است. این تحقیق بادیگر موهم عدم تحقق  سویبه جهنم از

دهد.  اشکال و نارسایی تصویر فوق را نشان می ابتدا ریشة نقدی، و تحلیلی توصیفی،

عرفان نظری و ذوقی مطرح  فانی را ضمن دو گام اساسی در حوزةسپس راه حل عر

تربیتی برای آن  و اثبات وجهةکند. حاصل گام اول، مغلوبیت عذاب تحت رحمت  می

معشوق ازلی است که « فراق»و  «عتاب»ام دوم، تحلیل عذاب به عنوان و حاصل گ

یت تصویری ذوقی دارد. در این راستا، مستندات قرآنی و روائی مطرح و درنها وجهة

 شود.  خلقت ارائه می جامع و دلنشین از فلسفة

 عبادت، رحمت، عذاب، تفاسیر، عرفان فلسفه خلقت،: ها کليدواژه

  
                                                                                                 

رف اسلامی، دانشگاه حکیم سبزواریاستادیار و عضو هیئت علمی گروه معا 
e-mail: mosavi49@gmail.com 

 5/6/1398 ؛ پذیرش مقاله: 15/4/1398: مقاله علمی پژوهشی است. دریافت مقاله

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             1 / 21

http://erfanmag.ir/admin_emailer.php?mod=send_form&sid=1&slc_lang=fa&em=mosavi49-ATSIGN--GMMAAIL-.com&a_ordnum=932
http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             222   

 مقدمه:
أَ تَجْعَلُ فيها مَنْ يفُْسدُِ »از سرشتن گل او، توسط ملائکه زیر سوال رفت:  خلقت آدم، پیش فلسفة

ها به سبب جنبه فساد و طغیان بنی آدم بود که حاصلش  تعجب آن (.30 )بقره: «الدِّماء  فيها وَ يَسْفِكُ

در پاسخ ایشان  دانستند. خداوند خدا نمی ن خلیفةاب الهی است؛ چیزی که آن را در شأحلول عذ

اطلاع بودند؛  یعنی امر مهمی در میان بود که ملائکه از آن بی ؛« تَعْلَمُون لا ما أَعْلَمُ إِنِّي»فرمود: 

طغیان اکثریت روشن شود.  ةبا مسئل مطرح شد بدون آنکه رابطة علم اسما سپس بحث تعلیم اسما

در مراجعه به تفاسیر مشهور، داد کرد. توان این مسئله را یکی از اسرار مهم قرآن قلم رو می ازاین

ها و خلود برخی در عذاب که همگی مخالف دیدگاه عمیق  طغیان اکثریت، عذاب آن مسئلة

خلقت از ظواهر  را که در این تفاسیر، تصویر فلسفةپاسخ مانده است. چ توحیدی است، همچنان بی

که تکمیل و  دست آمده درحالی بهخلقت اشاره دارند و آیات خلود،  به فلسفة آیاتی که مستقیماً

آیات دیگری است که به صورت ضمنی مرتبط با این  مذکور، منوط به ضمیمةتعمیق تصویر 

اند؛ ازقبیل آیات فطرت، آیات رحمت؛ همچنین توجه به اقتضائات عقلانی و قطعی بحث  موضوع

است که توحید که در عرفان نظری به دقت مطرح شده است. اشکال تصویر مشهور آن 

دیگر  طرف غرض خداوند از خلقت انسان، عبادت و نیل به رحمت بیان شده؛ اما ازطرف ازیک

نقض  بر القای شبهة طغیان و عذاب گزارش شده که علاوهها، انتخاب مسیر  عملکرد اکثر انسان

های پیشین  امت بارةباشد. توضیح آنکه خداوند در کننده نیز می یوسأغرض الهی، تصویری م

 فَكَيْفَ فَأَخَذْتهُُمْ الْحَقَّ بِهِ لِيدُحْضُِوا بِالْباطِلِ جادَلُوا وَ لِيَأْخُذوُهُ بِرَسُولهِِمْ أُمَّةٍ كُلُّ هَمَّتْ وَ»رماید: ف می

«  عِقَاب فَحَقَّ الرُّسُلَ كَذَّبَ إِلَّا  كلُ ... إنِ فِرْعَونُْ وَ عَادٌ وَ نُوحٍ قَوْمُ قَبْلهَُمْ كَذَّبَتْ»(؛ 5 :)غافر «عِقاب كانَ

، حاکی از «(کل»و استفاده از  سیاق تأکید )نفی و استثنادر « قوم»، «امت»کاربرد  (.12-14 )ص:

به علت « اکثر»منان است. در آیات فراوانی نیز با آوردن تعبیر ؤاکثریت طاغیان هر زمان نسبت به م

 منَْ أَكْثرََ تُطعِْ إنِْ وَ» :و در آیه « ثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونأَكْ»؛ « أَكْثَرُهُمُ الفْاسِقُون»طغیان اکثریت اشاره فرموده: 

صراحت اکثریت جمعیت زمین را گمراه معرفی  نیز به (116 )انعام: «اللَّهِ سَبيلِ عَنْ يضُِلُّوكَ الْأَرضِْ فِي

فرماید؛ برداشت اولیه از آیات فوق، غلبه طغیان بر عبادت و عذاب بر رحمت است و این همان  می

تصویر مخوفی است که ملائکه نیز از هول آن زبان به اعتراض گشودند. این در حالی است که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             2 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   223                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

تر و  رو جامع آید؛ ازاین دست می خلقت به مرتبط با فلسفةمجموع آیات  ةتصویر عرفانی از ملاحظ

دست  تر است. نگارنده چنین تصویری را اولین بار حین مطالعه روایات بحث خلقت به شبینانهخو

؛ در این روایت بود صراحت مطرح شده عجیب آنکه تنها در یک روایت این تصویر به آورد و نکتة

ه بلند یگاها به دنیا، بعد از آنکه در جا علت انتقال ارواح انسان بارةدر (ع)معتبر، راوی از امام صادق 

کند؛ امام در پاسخ، شرافت و علو ارواح در عالم ملکوت را  ال میملکوتی قرار داشتند، سؤ

های خاکی معرفی فرمودند تا براثر  ها به بدن شد، علت انتقال آن ازآنجاکه باعث غرور ایشان می

ئات تلاها شکل گیرد؛ آنگاه هنگام برشمردن اب ابتلائات دنیوی، حالت خضوع و عبودیت در آن

بر ابتلائات اختیاری و غیراختیاری دنیوی، ابتلائات اخروی را نیز ضمیمه نمودند  روح، علاوه سازندة

عبودیت و خضوع در انسان  ها را، در مسیر نهادینه شدن روحیة و مجموع همه ابتلائات و عذاب

. به این (403: ق1398 ، بابویه )ابنمعرفی فرمودند که حاصل آن، دریافت رحمت جاودانه خواهد شد 

 لقت، هر دو برای انسان، واجد وجهةخ ذاب، در نگاه وسیع مرتبط با فلسفةو ع ابتلا ترتیب مسئلة

رو لازم است که موقت نیز باشند؛ چراکه جاودانگی عذاب، مانع به  تربیتی و سازندگی هستند؛ ازاین

ن اغراض خلقت که در قرآن بر ایجاد هماهنگی بی ثمر نشستن تربیت است. این تصویر، علاوه

 ةلفؤ، مشتمل بر دو م«!جهنم»و « ابتلاء»، «نیل به رحمت»، «عبادت»ها اشاره شده نظیر  به آن مستقیماً

انگیزشی و احساسی نیز هست؛ یکی شرافت ذاتی انسان و دیگری جریان رحمت و عشق الهی بر 

ردی نیز در حل ه از حیث کاربروست ک ابتلائات؛ اهمیت این جنبه ازآن هها ازجمل تمام پدیده

ثرتر است. امروزه بشر، در قالب ، مانند احساس پوچی و افسردگی، مؤامروز معضلات روانی جامعة

مکاتب لیبرالیستی و اومانیستی، مدعی احترام به شرافت ذاتی و آزادی انسان است و از این شعار 

 ی است که تصویر عرفانی از فلسفةالاستفاده نموده است؛ این درح پرستی، سوء مهم، در جهت نفس

برد. چالش مهم بحث، نفی  ورزی، به نفع خداپرستی سود می خلقت، از شعار شرافت ذاتی و عشق

یات بوده و سبب اصلی اجتناب بیشتر جاودانگی عذاب است که مخالف ظاهر برخی آیات و روا

 أماّ»ن بحث گوید: مفسران از چنین تصویری همین مسئله است. ملاصدرا در باره صعوبت ای

 و التحسين جهة غير اخري جهة من فوروده للكفار، أبديّته و العذاب دوام علي الوارد الإشكال

: 1 ج ،1368 ،صدرالدین شیرازی) «العرفاء أفاضل تدهّش و الحكماء تحيرّ موجب كان فلذلك التقبيح،

عذاب است؛  با مسئلةاضر، تبیین ارتباط عمیق بحث فلسفة خلقت وجه نوآوری تحقیق ح .(365

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             3 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             224   

کند. تحلیل  خلقت بازمی ةخوبی گره از فلسف عرفان به ةوکیف عذاب در حوز تحلیل متفاوت از کم

یگری از نوآوری است. همچنین ارائة شواهد وجه د« فراق و عتاب»عرفان ذوقی به  ةعذاب در حوز

، فاقد پیشینه هات فوقاز ج حاضر بیشتر در تقویت نظریه مختار و نقد نظر مخالف. تحقیق و ادلة

جمله فراوان است. از د عذاب، به شکل مجزا دارای پیشینةخلقت و بحث خلو است. اما بحث فلسفة

و راز خلقت جعفری؛  اثر محمدتقی ،انسان و آفرینشعبدالله نصری؛ اثر  فلسفه خلقت انسانکتاب 
لیف تأ« عربی ابن و لاصدرام دیدگاه از عذاب در خلود»ملکی؛ مقاله اثر محمدحسن قدردان قرا بقاء

« مقایسه دیدگاه امام خمینی در باب خلود با سایر آرای مخالف و موافق»فرد و مقاله  محمد حیدری

هایی از اشعار حافظ و در  به نمونه اشعار عرفانی به جهت اختصار، عمدتاً ةاثر نفیسه ساطع. در حوز

 1. عارفان است، اکتفا شده است نیز به شرح لاهوری که خود از زمرةمیان شروح 

 تفاسیر مشهور ازمنظر خلقت مروری بر فلسفة
 به فلسفة دهند، از آیاتی که مستقیماً خلقت انسان ارائه می تصویری که تفاسیر مشهور از فلسفة

. در این آیات، هدف از خلقت انسان با تعابیری نظیر است خلقت اشاره دارند، برداشت شده

 « لِيعَْبُدُون إِلاَّ الْإِنْسَ وَ الْجِنَّ خَلقَْتُ ما» :. آیهاست ت، ابتلاء و جهنم بیان شدهعبادت، خلافت، رحم

خلقت بیان نموده، از  ، غرض انحصاریه عبادت را در سیاق نفی و استثنابه دلیل آنک (56 :)ذاریات

)طباطبائی، اند  تفاسیر مقصود آیه را عبادت تشریعی دانسته بیشترای برخوردار است.  اهمیت ویژه

 وَ» :تعبیر دوم، خلافت است؛ نظیر آیه (.243 :9ج  ،1372؛ طبرسی، 398 :9 ج تا، ؛ طوسی، بی386 :18 ج ،1390

، مقصود آیه را المیزان؛ صاحب (30 بقره:) «خَليفةَ الْأَرضِْ فِي  جاعلٌِ إنِِّي للِْمَلائِكةَِ رَبُّكَ قالَ إِذْ

تعبیر سوم، رحمت . (115 :1ج  ،1390طباطبایی، )خلافت آدم و فرزندان او از خدا در زمین دانسته است 

رَبُّكَ وَ   إِلاَّ مَنْ رَحِمَ _  وَ لَوْ شاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً واحِدَةً وَ لا يَزالُونَ مُخْتَلِفين» :است؛ در آیه

  مَنْ رَحمَِ»تفاد از مس« رحمت»را اشاره به « لذِلِكَ»بیشتر مفسران  (118 -119 :)هود «مْلِذلِكَ خَلَقهَُ

 :است. نظیر آیه ابتلاتعبیر چهارم، (. 311، 5، 1372؛ طبرسی، 62، 11، 1390)طباطبائی،  اند دانسته« رَبُّكَ

زندگی دنیا از تولد تا مرگ، (. 2 :)ملک «أَحسَْنُ عَمَلاأَيُّكُمْ   الَّذي خلََقَ الْمَوْتَ وَ الحَْياةَ لِيَبْلُوكَُمْ»

محفوف به اقسام ابتلائات و امتحانات اختیاری )تکلیفی( و غیراختیاری است تا نیکان از بدان جدا 

 منَِ كَثيراً لِجهََنَّمَ ذَرأَْنا لَقَدْ وَ» :شوند. تعبیر پنجم، جهنم است که در تقابل با رحمت است؛ مانند آیه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             4 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   225                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

ای  دسته« غایت»خداوند و یا « غرض تبعی»مفسران، جهنم را به عنوان  (.179 اعراف:) « الْإِنسْ وَ نِّالْجِ

گونه قابل تلخیص است که خداوند انسان را به  فوق این گانة اند. موارد پنج ها معرفی نموده از انسان

در ابتلائات زمینی، مسیر  است فرستاد؛ اگر او« ابتلا»خود، خلق و به زمین که محل « خلیفه»عنوان 

گردد و اگر مسیر  الهی و بهشت نائل می« رحمت»خدا را در پیش گرفت به « عبادت»اطاعت و 

 خواهد رفت.« جهنم»طغیان را در پیش گرفت به 

 طغیان اکثریت ارزیابی پاسخ مفسران به مسئلة
یاتی که غرض خلقت اند با آ اصلی بحث، جمع بین آیاتی است که حاکی از طغیان اکثریت ةلئمس

در  «عبادت» از مقصود کنند. در پاسخ، تعداد کمی از مفسران را عبادت و نیل به رحمت معرفی می

، ق1404)سیوطى، اند  دانسته تکوینی عبادت را (56 :)ذاریات « ليَِعْبُدُون إِلاَّ الْإِنْسَ وَ الْجِنَّ خَلَقْتُ ما» :آیه

 محبت قصد به انداخت ای سفره کسی ای گوید اگر مثال سادهبا طرح  مجمع البیانصاحب  .(116، 6 

 سفره صاحب غرض به ای لطمه نپذیرفتند، را دعوت ای عده اگر کرد، طعام دعوت برای افرادی از و

 در پاسخی مشابه گوید:  تفسیر نمونه (.243 :9  ج،ق1408طبرسی، ) زند نمی
تکوینى و تشریعى را با هم اشتباه  حقیقت ارادةکنند در کسانى که این ایراد را مى

اند زیرا هدف، عبادت اجبارى نبوده، بلکه عبادت و بندگى توأم با اراده و اختیار  کرده
کند،  ها تجلى مى اى هدف به صورت آماده کردن زمینه است، و در چنین زمینه

شود من این مسجد را براى نماز خواندن مردم درست  المثل هنگامى که گفته مى فى
ام نه اینکه مردم را به  ام، مفهومش این است آن را آماده براى این کار ساخته کرده

 (.397 :22 ج  ،1371)مکارم شیرازی،   اجبار به نماز وادارم

 کند: پاسخ فوق را بعید ندانسته، اما راه حل بهتر را چنین طرح می المیزانصاحب 

، نه استغراق در آن صورت وجود اگر ما این دو الف و لام را الف و لام جنس بدانیم
عبادت در دو نوع جن و انس و لو در بعضى از افراد آن دو کافى است که این تخلف 

زند، بله  کنند ضررى نمى محال پیش نیاید؛ چون وجود افرادى که خدا را عبادت نمى
افتاد، و حتى یک نفر هم خدا را  طورکلى در جنس جن و بشر عبادت برمى اگر به

  (.387 :18  ج ،1390)طباطبایى،   کرد، با غرض خداى سبحان منافات داشت مىعبادت ن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             5 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             226   

 لام و الف از تر قوی افراد بر جنس لام و الف اشتمال که است این اشکال وارد علامه پاسخ بر

 از انفکاك قابل لذا و است اشیا ذات و ماهیت بیانگر درحقیقت جنس لام و الف زیرا است استغراق

 ریشةهای فوق، به  تر آن است که در پاسخ مهم مسئلةاما  (.124: 1 ، جق1404هشام،  ابن) نیست افراد

اصلی  ، مسئلةتکوینی یا تشریعی عبادت جن و انس ذیل ارادة. قرارگیری است اشکال عنایت نشده

بلکه مسئله، نقض غرض و مطلوب پذیر است؛ شود یا استثنا افراد می شامل همةنیست و اینکه آیا 

 لهی آن است که چون فاعل آن در قلةاختیار انسان است؛ خصوصیت فعل ا سوء واسطة بهالهی 

 )یوسف: « أَمْرهِ  علَى غالِبٌ اللَّهُ وَ»کند:  حکمت و قدرت قرار دارد، فعل از غرض فاعل تخلف نمی

 شاؤنَُتَ ما وَ»حسب ظاهر، درمقابل او قرار گیرند:  های صاحب اختیار دیگری به ؛ حتی اگر فاعل(21

علمی یا تسخیری بر  ؛ در مثال مسجد، چون سازندة مسجد هیچ احاطة(30 )انسان: «اللَّهُ يَشاءَ أنَْ إِلاَّ

فعل در برخی موارد از خواست و مطلوبش  داند که نتیجة اختیار و انتخاب مردم ندارد، خود نیز می

داند چنین  اما چون میدیگر، عبادت همگان برای وی مطلوب است،  عبارت کند؛ به تخلف می

رورد. بنابراین پ قدرت او خارج است، چنین نیت و غرضی را در ذهن خود نمی ةچیزی از دایر

مردم از مطلوب او تبعیت کنند. وضعیت فاعل در مثال سفره نیز همین گونه  توقعی نیست که همة

و مطلوب وی باشد، است. اما درمورد خداوند چنین نیست و غیرممکن است که چیزی را اراده کند 

اختیار،  اختیار انسان تعلق گرفته و لازمة خداوند بر فاق نیفتد. اگر گفته شود که ارادةاما آن چیز ات

امکان تخلف است؛ گوییم که اختیار انسان مخلوق خدا و تحت اختیار اوست و جایی که خداوند 

به رحمت اوست، چگونه  صراحت اعلام نموده که عبادت مخلوق و نیل غرض و مطلوب خود را به

ای بیافریند که خلاف غرضش اتفاق افتد؟ بنابراین  ونهگ کن است آن مخلوق و اختیارش را بهمم

ها  تمثیل غرض الهی در خلقت انسان به غرض انسانی در ساخت مسجد یا دعوت به طعام که در این

 گیرد، اساساً ها قرار می اختیار و مطلوب یک انسان در عرض اختیار و مطلوب برخی دیگر از انسان

حسب احتمالات،  اشتباه و خلاف توحید افعالی است. وجه دیگر بطلان استدلال فوق آن است که به

گرفتند و نیمی دیگر مسیر طغیان را، این با  ها مسیر عبادت را در پیش می اگر حدود نیمی از انسان

الی حکنند. این در  انتخاب می ویژگی اختیار تناسب داشت؛ حال آنکه اکثریت، مسیر طغیان را

رحمت الهی بر نقمت او آن است که اکثریت، مسیر عبادت و  اصل مسلم غلبة است که لازمة

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             6 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   227                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

 )اعراف: « الْإِنْس وَ الجِْنِّ مِنَ كَثيراً لِجهََنَّمَ ذَرأَْنا لَقَدْ وَ» :ذیل آیه المیزانرحمت را برگزینند. صاحب 

های  که غرض اصلی وی، ساختن درب است، لذا از چوب زند مثالی از عملکرد نجار می (179

های زاید و ناهموار را  کند که چوب می کند، اما ضرورت کار اقتضا هموار در ساخت آن استفاه می

به قصد تبعی، دور ریخته و یا به عنوان هیزم در آتش افکند. آنگاه فعل الهی را  بدان تشبیه نموده و 

 كان قد و النار يدخلهم أن هو و النوع هذا من الشقاوة و الخسران لأه في غاية لله أن صح: »گوید

)طباطبایی،  «ضرورية تبعية غاية الثانية الغاية و كمالية، أصلية غاية الأولى الغاية أن غير للجنة خلقهم

انسانی، محل اشکال است؛  ةالهی به فعل و اراد ةدر اینجا نیز تشبیه فعل و اراد (.335 :8 ج، 1390

که خداوند  حالیهمه را مطابق مطلوبش خلق کند، درها نیست که بتواند  چراکه نجار، خالق چوب

ها صرف قصد اصلی  ر چوبدیگر آن است که در مثال نجار، بیشتهاست. اشکال  خالق انسان

ها راهی جهنم  نسانر اکه در بحث خلقت، بیشت ساختن درب و پنجره است درحالی د که مثلاًنشو می

م آن است که این پاسخ با اصل غلبة رحمت شوند! که قصد اصلی خداوند نیست. اشکال سو می

معکوس دارد. اشکال چهارم آن است که این پاسخ با اصل کرامت ذاتی  الهی بر غضب او، رابطة

ار نیست؛ مطرح است، سازگ یات خلافت، نفخ روح و تعلیم اسماانسان که در آیات زیادی نظیر آ

که اکثریت بنی آدم از دستورات  حالیداوند بر خلقت آدم مباهات کند درچگونه ممکن است خ

فوق را ضمن دو گام بررسی  ن رویکرد عرفانی در پاسخ به مسئلةاکنو کنند؟!. می  وی سرپیچی

 کنیم. می

 رحمت و عذاب گام اول عرفانی، تغییر در موازنة
شود و با اثبات ذاتیت رحمت و حکومت آن بر عذاب، به  عرفان نظری مطرح می این گام در حوزة

عذاب موقت و تحت حکومت رحمت، جنبة تربیتی شود؛ آنگاه  موقت بودن عذاب منتهی می

تربیت، ایجاد ملکه عبودیت و نیل به رحمت است، به این ترتیب جمع  خواهد یافت و چون ثمرة

اهد شد. اما اینکه چرا اکثریت نیازمند طی این مسیر تربیتی بین آیات رحمت و عذاب، محقق خو

 هستند، در گام دوم پاسخ داده خواهد شد.

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             7 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             228   

 پذیری عذاب ذاتیت و ازلیت رحمت درمقابل عرضیت و زوال

در عرفان نظری، ذاتیت و ازلیت رحمت از دو جهت مطرح است؛ اول از جهت فاعل رحمت که 

قابل آن که انسان است. عارفان رحمت الهی را برخاسته از  خداوند متعال است و دیگری از جهت

قابل  خلوقات سبب حلول آن است. در ناحیةخلاف غضب او که طغیان مردانند، ب ذات خداوند می

یتغیر، ازلی و الهی انسان، رحمت را ملازم ذات انسان و ازلی نیز عارفان با استناد به فطرت لا

ثیر شیطان و هوای بسا تحت تأ اعمال انسان است و اعمال چه خلاف عذاب که ملازمراند ب دانسته

 با او آثار شارحان و عربی پذیرند. ابن اند که نسبت به فطرت ازلی، عارضی و زوال نفس انجام گرفته

 و الهی اسمای را مظاهر موجودات همة خود ازآنجاکه شناسی انسان و خداشناسی مبانی به توجه

 افعال همة مصدر خود، اسمای را با حق افعالی، احدیت حکم به دانند ها می آن ربوبیت تحت

 به همگی الهی واسعة رحمت حکم به و اند رب مستقیم صراط بر موجودات اساس دانند؛ براین می

 ذاتیِ استعداد و اصلی فطرت حسب به همگان همچنین،. رسند می خود مقدّر سعادت و کمال

 عنوان به غضب آن تبع به و ضلالت، سبب، همین به و اند، مستقیم صراط طالب و توحید قابل حقانی،

 آنگاه. است ذاتی که حق رحمت و رضا برخلاف است، عارضی جهنم، در خلود حکم منشأ

 به خلق همة بازگشت غضب، یافتن پایان با دائمی است، ذاتی، و پذیر زوال عرََضی، ازآنجاکه

 :1383 جامی، ؛10 :2 ج ،1363قیصری،  ؛106 :1370 نیز؛ 163 :1 ج تا، بی عربی، ابن)است  حق واسعة رحمت

 باره گوید: . فیض کاشانی دراین(188
 که اول در چنانچه بودند، راست راه طالب و توحید قابل  اصلیه فطرت حسب به ارواح
 لَستُْ أَ -  که رسید خطاب چون بودند، نگشته حجب به محتجب و الواث به ملوّث
 دون بعضی به مختص خود این و گفتند -بَلَی – اصلی صفای سر از جمله -بِربَِّکُمْ

 را ایشان که ضلالی . پس-الفطرة علي يولد مولد كل-حدیث  دلیل به نبود؛ بعضی

 و. حقّانی اصلی ذاتی استعداد  عارض نه بود گشته ایشان تعیّنی استعداد عارض بود،
 تعیّنی استعداد مناسب که ظلمانیه حجب  به و فروگرفت را آن طبیعت غواشی چون

 طالب عارض، ضلال آن و گشت ارواح آن عارض ضلال گردانید، محتجب را او بود
 رحمت و رضا و غضب؛ هم و باشد عارض ضلال هم پس گشت، غضب شدن عارض

 پس یزول، لا الذاتی و ، یزول  العرضی و. باشند ذاتی -غضبی رحمتی سبقت - حکم به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             8 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   229                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

، 1387 فیض کاشانی،) -ءٍ شیَْ کُلَّ وَسِعَتْ رحَْمَتیِ وَ-: باشد سابقه رحمت به همه مآل

 (.87 : 3ج

 شواهد قرآنی بر ذاتیت و ازلیت رحمت درمقابل عرضیت عذاب
 كَتَبَ»کند:  فاعل رحمت، قرآن کریم جریان رحمت را برخاسته از ذات الهی معرفی می در ناحیة

که درمورد عذاب چنین نیست و سبب حلول آن، اعمال  درحالی (؛12 )انعام:« الرَّحْمةَ نَفْسِهِ  علَى

 :در آیه«.  نفَْسِك فمَِنْ سَيِّئَةٍ مِنْ أَصابَكَ ما وَ اللَّهِ فَمنَِ حسََنَةٍ مِنْ أصَابَكَ ما»نفسانی انسان است: 

من »که عذاب مقید به  الیدر ح (156 :)اعراف «ء شَيْ كُلَّ وَسِعَتْ  رَحْمتَي وَ أَشاءُ مَنْ بِهِ أُصيبُ  عَذابي»

چیز،  رحمت بر همه را دربر گرفته؛ لازمة احاطة« کل شیء»رحمت مطلق است و  است اما« اشاء

 در ناحیة رحمت بر عذاب، عدم ازلیت عذاب است. احاطة آن بر عذاب نیز هست و لازمة احاطة

مل در چهار أشود که از ت  کید میناپذیری آن تأقابل رحمت یعنی فطرت انسان نیز، بر ذاتیت و تغییر

 حنَيفاً لِلدِّينِ وَجهَْكَ فَأَقمِْ» :اول آیات فطرت است؛ نظیر آیه سته آیات، قابل اثبات است. دستةد

صراحت، الهی بودن  ؛ این آیه به(30 :)روم« اللَّه لخِلَْقِ تبَْديلَ لا عَلَيهْا النَّاسَ فَطَرَ  الَّتي اللَّهِ فِطْرتََ

 (.417 :16ج،1371؛ مکارم، 178 :16 ج ،1390)طباطبائی، کند  ییرناپذیری آن را بیان میسرشت انسان و تغ

 وَ ذرُِّیَّتَهمُْ ظُهُورِهمِْ مِنْ آدَمَ  بَنی مِنْ رَبُّکَ أخََذَ إِذْ وَ» :دوم، آیات عالم ذر است. نظیر آیه دستة

وجود اختلافاتی که در تشریح عالم ذر با (.172 :)اعراف«  بَلى قالُوا بِرَبِّکمُْ لسَْتُ أَ أَنفُْسِهمِْ  عَلى أَشْهدََهمُْ

بین مفسران وجود دارد، اما بر این نکته اتفاق نظر دارند که در عالم ذر، میثاق توحید در نهاد آدمی 

سوم آیات توحید است که جهت اختصار، به روایتی  ناپذیر است. دستةمنعقد شد و این میثاق تغییر

 کنیم:  شاره میشامل هر سه دسته ا

وَ إذِْ أَخذََ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدمََ مِنْ ظُهوُرِهمِْ ... وَ قاَلَ قَالَ  -سأََلْتُهُ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عزََّ وَ جَلَّ

قُهُ كذََلكَِ موَْلوُدٍ يوُلَدُ عَلَى الفْطِرَْةِ يَعْنِي الْمَعرِْفَةَ بأَِنَّ اللَّهَ عزََّ وَ جَلَّ خاَلِ  رسَُولُ اللَّهِ ص كلُُ

 (.13 :2  ج ،ق1407)کلینی،   الأَْرْضَ لَيَقوُلُنَّ اللَّهُمَنْ خلََقَ السَّماواتِ وَ   وَ لَئِنْ سأََلْتَهمُْ  قوَْلهُُ

 عَنكَْ فَكشََفْنا هذا منِْ غَفْلَةٍ  في كُنْتَ لَقدَْ»چهارم، آیات مربوط به قیامت است؛ نظیر آیه  دستة

ای که وقتی  است. یعنی پردهكه در آن سخن از كشف غطاء  (22 )ق: «حدَيد الْيَوْمَ فَبَصَركَُ غِطاءكََ

این سخن، سلامتی چشم در زیر پرده است  گردد؛ لازمة از روی چشم برداشته شد، چشم تیزبین می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             9 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             230   

 :9 ج ،1372؛ طبرسی، 350 :18 ج ،1390)طباطبائی، و مقصود از این چشم به اتفاق مفسران، چشم دل است 

. براساس همین دل و فطرت پاك است که خداوند قضاوت درمورد  (259 :22 ج ،1371؛ مکارم، 219

 «بِنَفسِْكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حسَيباً  اقْرأَْ كتِابَكَ كَفى»گذارد:  میمال را در قیامت به خود انسان وااع
 (.14 )اسراء:

 نظام اسمائی خلقت و جایگاه رحمت و عذاب
رحمت و عذاب، طرح نظام اسمائی خلقت در عرفان است. تمام هستی از  در موازنةشکل دوم تغییر 

این منظر عبارت است از ذات الهی و یک جلوه او که براساس مراتب تشکیکی، تمام مخلوقات را 

های علمی  آورد؛ در این راستا، دو نوع تعین وجود دارد؛ تعینات حقی که از سنخ تعین به وجود می

اند. تعینات حقی شامل تعین اول و  های عینی و وجودی عینات خلقی که از سنخ تعیناند و ت الهی

تعین ثانی است. تعین اول، علم خداوند به ذات خویش به صورت اجمالی و تعین ثانی، علم خداوند 

. در تعین ثانی سخن از (55 :1363؛ فناری، 34-35 :1383)جامی، است به ذات خویش به صورت تفصیلی 

نژاد،  )امینیدهد  بندی عرفان نظری را تشکیل می آید که استخوان الهیه و اعیان ثابته به میان می یاسما

نهایت هستند، از نظر روابط طولی و عرضی با یکدیگر، دارای  در عین اینکه بی این اسما (.318 :1390

، در رأس مخروط اسماترند.  پایین باشند. بنابراین اسمای بالاتر حاکم بر اسما ساختاری مخروطی می

معیت یک اسم به این معناست که همة است. جا قرار دارد که جامع همة اسما« الله»اسم جامع 

ها ظهور و  آن حال در همة ذیل خود را به صورت اندماجی در خود جای داده و درعین اسمای

شتمال و ظهور(. اعده اکلی منطقی با جزئیات آن )ق مانند رابطة (؛37 :1363)قیصری، سریان دارد 

 :1363)قیصری، شود  ها ظاهر می در آن نامند که احکام اسما در تعین ثانی را اعیان ثابته می مظاهر اسما

عینی )تعینات  سفی هستند و هنگامی که وارد مرتبةاعیان ثابته متناظر با ماهیات در اصطلاح فل (.15

جامع الله، تقسیمات متفاوتی مطرح  کنند. پس از اسم خلقی( شدند، لباس وجود خارجی به تن می

اند مانند لطیف،  جمالی حاکی از لطف الهی جمله تقسیم به اسمای جمالی و جلالی؛ اسمااست؛ از

رحیم و عطوف؛ و اسماء جلالی حاکی از قهر او مانند منتقم و قهار. اکنون به بحث عذاب 

. در بنابراین تحت حکومت اسم الله هستنداند؛  جلالی دیم؛ عذاب و جهنم، از لوازم اسمایگر بازمی

با اسم جامع الله است. این اسم که صیغه مبالغه از ماده رحمت « الرحمن»اسم  اینجا نکته مهم رابطة

جلالی و  ؛ بنابراین اسمای(246 :1370عربی،  )ابناست، هم ردیف اسم جامع الله در نظام اسمائی است 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            10 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   231                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

جمالی، تحت حکومت اسم رحمان نیز هستند و از این  سمایآن نظیر عذاب و جهنم، مانند الوازم 

ل که تحلیل عربی در پاسخ  به این اشکا توانند ابدی باشند. ابن روی مغلوب رحمت الهی بوده و نمی

 ندانسته و وجوه تمام از واحدی ذات را جز جلاله الهی است، حق فوق باعث تعطیلی اسمای

 خارج در موجود اعیان صفات، و اسما کند. بنابراین میرا عدمی معرفی  اضافات و نسَِب صفات،

 سرمدی و امر، آخر در بندگان بر حق رحمت رو، ازاین. کنند واجب حق بر را حکمی که نیستند

 (.163-164: 1ج ،تا بی عربی،  ابن) می داند را جایز عذاب نبودن

 نفس رحمانی

واحد الهی است از حیث هستی بخشی آن در تمام  مانی در یک تعریف ساده، همان جلوةنفس رح

زلال ذات تا اقصی نقاط ممالک کثرات؛ وجه تشبیه  با سریان و امتدادش از سرچشمةمراتب هستی 

این جلوه واحد به نفس، آن است که نفس انسان نیز هنگام تکلم، هوای بسیطی است که از نهاد او 

نهایت حروف و کلمات هان، ابتدا اصوات و دره، حلق و دبرخاسته و ضمن عبور از مناطق سین

وجه شبه دیگر، تنفیس کرب حاصل از تنفس  (.368 :ق1424ترکه،  الدین  صائن)متکثر را پدید می آورد 

الهی را از حالت اندماج و گرفتگی موجود  عتقادند که نفس رحمانی نیز، اسمایاست؛ عرفا بر این ا

در مسیر گشایش و ظهور در تعین ثانی )مرتبه واحدیت(  در تعین اول )مرتبه احدیت( خارج ساخته

قرآن نیز  (.369 :1363)فناری، دهد  و اظهار احکام و آثار در مراتب نازل تر )تعینات خلقی( قرار می

حکایت ایجاد و خلقت الهی را گاهی در قالب قول و تکلم که با تنفس مرتبط است، بیان فرمود: 

رحمت  بنابراین در عرفان نظری، غلبة (.40 )نحل: « فَيَكُون كنُْ لَهُ نَقُولَ أنَْ أَرَدْناهُ إِذا ءٍ لشِيَْ قَوْلُنا إِنَّما»

چیز ازجمله عذاب، از حیث صدرنشینی در بحث نظام اسمائی و جایگاه اسم رحمان  الهی بر همه

به  مطرح است و از حیث جریان در همه چیز ازجمله عذاب، در بحث نفس رحمانی. حال با توجه

تضاد است، کیفیت این غلبه و شمول را به زبان ساده،  که رابطة بین رحمت و عذاب، رابطةاین

اینچنین توان گفت که عذاب خدا نیز از سر رحمت اوست. این رابطه در جایی که سخن از تنبیه و 

قابل هضم است؛ نظیر تنبیه والدین  تر است، کاملاً گوشمالی دلسوزانه مقام بالاتر نسبت به مقام پایین

 یا مربی دلسوز نسبت به کودك چموش که مصداق کوچکی از عذاب تحت رحمت است.

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            11 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             232   

 شواهد قرآنی بر نظام اسمائی
 که حاصل آن اثبات جامعیت اسم رحمان است، از آیات بسیاری قابل« الله»با « الرحمن»ترادف اسم 

 تَدْعُوا ما أَيًّا الرَّحْمنَ ادعُْوا أَوِ اللَّهَ ادعُْوا قُلِ» آیه: د عارفان،ترین آیه مورد استشها استنباط است. مهم

عربی،  )ابناند  است که هر دو اسم در یک آیه و موقعیت مساوی مطرح شده « الْحسُْني الْأَسْماءُ فَلَهُ

که در دهد  دست می در قرآن، شواهد بسیار دیگری نیز به« الرحمن»جستجوی واژه  (.246 :1370

 استفاده شده« الرحمن»مشابه از نظر جامعیت و استیلا، از  و در موقعیتی کاملاً« الله»ها به جای  آن

 « رَبِّ السَّماواتِ وَ الْأَرضِْ وَ ما بَيْنَهُمَا الرَّحْمن»، (5 :)طه « اسْتَوى الْعَرْشِ علََى الرَّحْمنُ»؛ مانند است

 وَ السَّماواتِ فِي مَنْ كُلُّ إنِْ» (،63 :)فرقان «لَّذينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرضِْ هَوْناًا  وَ عِبادُ الرَّحْمنِ»، (37 :)نباء

  خلَْقِ الرَّحْمنِ  في  الَّذي خلََقَ سَبعَْ سَماواتٍ طِباقاً ما تَرى»، (93 :)مریم «عَبْداً الرَّحْمنِ آتِي إِلاَّ الْأَرضِْ

که مناسب بود از کاربرد اسم رحمان در کنار حکایت طغیان و عذاب، با این (.3 :)ملک «مِنْ تفَاوُتٍ

دیبی عذاب از ناحیه انگیز است و تأکیدی بر جنبة تربیتی و تأ جلالی استفاده شود، شگفت اسمای

 لِلشَّيْطانِ كُونَفَتَ الرَّحْمنِ مِنَ عَذابٌ يَمَسَّكَ أَنْ أَخافُ إِنِّي أبََتِ يا» :مقام مهربان مافوق دارد؛ نظیر آیه

 كانَ مَنْ قُلْ»و  (69:)مریم «عِتِيًّا  ثُمَّ لَنَنْزِعَنَّ مِنْ كُلِّ شيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ علََى الرَّحْمنِ»(، 45)مریم،  «وَلِيًّا

جمله آیات از (.75 :)مریم « الْعَذاب إِمَّا يُوعَدُونَ ما رأَوَْا إِذا حَتَّى مَدًّا الرَّحْمنُ لَهُ فَلْيَمْدُدْ الضَّلالَةِ فِي

مواردی است که رحمت و عذاب یک جا مطرح  دهد رحمت بر عذاب را نشان می دیگری که غلبة

أُصيبُ بِهِ مَنْ أَشاءُ وَ   عَذابي»که رحمت مطلق است و عذاب مقید؛ نظیر  اند درحالی و قابل مقایسه

، «الله»مله شواهد دیگر آن است که بعد از اسم جگذشت. از هو مانند آنک «ء كُلَّ شيَْ  وَسِعتَْ  رَحْمتَي

بسم الله »در « الله»گاه در قرآن صفت واقع نشده مگر برای اسم  است که هیچ« الرحمن»تنها اسم 

 «.الرحمن الرحیم

 بررسی و نقد دلیل مخالف

کشند،  خلود عذاب را به چالش جدی می ویکرد عرفانی، چنانکه گذشت، مسئلةادله عقلی و نقلی ر

نظریه رقیب ضمن استناد به ظواهر آیات خلود، سعی در توجیه عقلانی و فلسفی آن نیز نموده است. 

 گوید:  المیزان و نظایر آن مطرح شده؛ صاحب« طبیعت ثانوی»رو درمقابل بحث فطرت، بحث  ازاین

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            12 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   233                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

ه صورت یا شبه صورت گشته کنند تبدیل ب حالات زشتی که در جان انسان رسوخ می
و این نوع جدید، مجرد بوده  بخیلکنند مثل انسان  ایجاد می او و نوع جدیدی را برای
  .(413 :1  ج ،1390)طباطبائی،  و وجودش دائمی است

  گوید: حکیم سبزواری

گردد؛  ذاتی می ،یابد و آلودگی عرضی آن کیفیت ظلمانی گناه، صورت جوهری می
ه پذیر نیست و فطرت ثانوی نیز، هرگاه ب زیرا فطرت اولیه انسان، ذاتی او است و زوال

زیرا عادت، طبیعت گیرد  خود می ذاتی به ةصورت ملکه جوهری مبدل شود، جنب
  (.347 زیرنویس: 9 ،1368)صدر الدین شیرازی، « رود شمار می ثانوی انسان به

دلیل نقضی درمقابل ادعای فوق، شواهد تاریخی حاکی از انقلاب روحی افراد است؛ مجرمانی 

د دهنده یا تنبهی درونی که خو ای تکان راثر دیدن صحنهها جنایت و ملکه شدن آن، ب که پس از سال

ناشی از نور فطرت است، ناگهان دگرگون شده و مسیر افعال و عادتشان نیز تغییر کلی یافته است. 

 همُْ إِذا الْبَرِّ إِلَى نَجَّاهُمْ فَلَمَّا الدِّينَ لَهُ مُخلِْصينَ اللَّهَ دعََوُا الْفلُْكِ فِي رَكِبُوا فَإِذا»قرآن در آیاتی نظیر 

به امکان ازاله پرده غفلت و گناه از جلوی چشم مشرکان به سبب ابتلائات  (65 :)عنکبوت « يشُْرِكُون

 طُولِ بَعْدِ مِنْ السَّحَرَةَ اسْتَنْقَذَ منَِ يَا»خوانیم:  می (ع) کند؛ در دعای عرفه امام حسین سخت اشاره می

 « رُسُلَه كَذَّبُوا وَ نَادُّوهُ وَ حَادُّوهُ قَدْ وَ يْرَهُغَ يَعْبُدُونَ وَ رِزْقَهُ يَأْكُلُونَ نِعْمَتِهِ فِي غَدوَْا قَدْ وَ الْجُحُودِ

 «رُسُلَه كَذَّبُوا وَ نَادُّوهُ وَ حَادُّوهُ قَدْ» و« الجُْحُودِ طُولِ بَعْدِ مِنْ»تعبیرات  (.220 :95، ق1403)مجلسی، 

راثر مشاهده معجزه ب با این وصفحاکی از رسوخ گناه و ملکه شدن آن در وجود ساحران است، 

 « ساجِدين السَّحَرةَُ أُلْقِيَ وَ - صاغرِينَ انْقَلَبُوا وَ هُنالِكَ فَغُلِبُوا»موسی، دچار انقلاب روحی گشتند: 

هایی بس  راثر مشاهده صحنهتوان احتمال انقلاب روحی ب اساس نمی براین (.119-120 :)اعراف

 وَ الْأَرضِْ غَيْرَ الْأَرضُْ تُبَدَّلُ يوَْمَ»تر از غرق کشتی و معجزه موسی، در قیامت را انکار کرد:  هولناك

از مرگ، جای توبه و  . همچنین این ادعا که پس(48 :)ابراهیم «الْقهََّار الْواحِدِ لِلَّهِ بَرَزوُا وَ السَّماواتُ

راثر معاینه عذاب موقت در آخرت و بحث بای  تغییر سرنوشت نیست، با بحث تطهیر گناهان عده

باشد. بنابراین نسبت گناه و آثار آن در مقایسه با  شفاعت که مفاد روایات متواتر است، مخدوش می

  عَلى رانَ بلَْ كَلاَّ»نه است: یفطرت، نسبت طبیعت ثانویه با طبیعت اولیه نیست؛ بلکه نسبت غبار با آی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            13 / 21

http://wikiporsesh.ir/بخیل
http://wikiporsesh.ir/حکیم_سبزواری
http://wikiporsesh.ir/حکیم_سبزواری
http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             234   

 فَكشََفْنا هذا مِنْ غَفْلَةٍ  في كُنْتَ لَقَدْ»یا نسبت چشم با پرده:  ؛(14 :مطففین) « نيَكْسِبُو كانُوا ما قُلُوبهِِمْ

 خصوصیت غبار و پرده، قابلیت ازاله و انفکاك است. ؛(22 :ق) «حَديدٌ الْيَومَْ فَبَصَركَُ غِطاءكََ عَنْكَ

عمل و جزای آن از نوع علیت و بلکه بالاتر، از نوع عینیت و تجسم عمل معرفی  گاهی نیز رابطة

پس از صدور از ما  اعمال ما صورت و وجهه ای ملکوتی دارد که»؛ شهید مطهری گوید: است شده

اگر  .(233 :1ج ،1397)مطهری، « شود و از توابع و لوازم و فرزندان جداناشدنی ماست هرگز فانی نمی

این به معنای عدم امکان انفکاك جزای عمل از انسان  جسم اعمال مستند به قرآن است،چه بحث ت

 رتبة دردهد.  روشنی امکان انفکاك جزای عمل از مجرمان را نشان می نیست؛ بحث شفاعت به

 لئكَِفأَُوْ صالِحاً عَمَلاً عَمِلَ وَ آمنََ وَ تابَ مَنْ»: است حسنات به سیئات تبدیل آیات مربوط به بالاتر

 زمانش که است توبه به مربوط فوق آیات که شود گفته اگر(. 70 :فرقان) « حَسَنات سَيِّئاتهِِمْ اللَّهُ يُبَدِّلُ

 بر مخالف، استدلال که گوییم است؛ مرگ از بعد به مربوط خلود که درحالی است مرگ از قبل

 در مدخلیتی زمان، تغییر و بود استوار یکدیگر از ها آن انفکاك عدم و معلول و علت تلازم اصل

 و توبه مانند دلیل هر به آن، جزای و عمل یعنی معلول و علت بین شد قرار اگر ندارد؛ اصل این

است. بنابراین اگر قرار باشد،  مخدوش اساس از ادعایی ضرورت باشد، انفکاك امکان شفاعت،

اند به این شکل که عمل و  تحلیلموارد فوق در قالب فلسفی بگنجند، در بحث ذاتی و عرضی قابل 

الهی، عرضی و قابل زوال قلمداد کنیم؛ این  بت به فطرت انسان و یا رحمت واسعةجزای آن را نس

عربی و پیروانش قائل به آن بودند و توضیح آن گذشت؛ گاهی نیز در  همان سخنی است که ابن

راثر کثرت ممکن است ب شود که بحث شفاعت، سخن از قابلیت و اهلیت برای شفاعت مطرح می

گناه این قابلیت منتفی شود. این سخن اگرچه در مورد شفیعانی غیر از خدا، صحیح است، اما در 

 باره گوید: باشد. امام خمینی دراین است، جاری نمی« ارحم الراحمین»مورد آخرین شفیع که مقام 

ت، موجبات چون مجرد تا از عالم طبیعت رفت، بدون هیولی و امکان استعدادی اس
الم و عذاب که یک عائله شرورند، برای او خواهند بود تا سرانجام عالم غیب ظاهر 
شود و سلطنت رحمانیت غلبه کند و آخرین شافع یعنی ارحم الراحمین به شفاعت 

ها از دامن شافعین دیگر کوتاه شود و از احسان  کبری تجلی فرماید بعد از آنکه دست
به دارالاحسان عمومی ممنوع کسی از ورود  که هیچ قدیم الاحسان امید آن است

 (. 607 :3 ج ،1381)امام خمینی،  نگردد

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            14 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   235                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

 گام دوم عرفانی، تفاوت در نگرش به موضوع
عرفان ذوقی و شعری مطرح است؛ در میان اشعار، غزل قسمی است که حول این گام در حوزة 

مصداق شاخص عرفان ذوقی، به شود.  زیبایی معشوق انسانی سروده می محور زیبایی، خصوصاً

تر است آن را  رو مناسب گیرد؛ ازاین شکل رازگونه و سمبلیک از اصطلاحات غزل، استعاره می

بنامیم؛ این حوزه در قرن هشتم با غزلیات حافظ به اوج خود رسید. بنابراین ساختار « عرفان غزلی»

با اصطلاحات عاشقانه آمیخته  محتوایی عرفان غزلی، با عرفان نظری یکسان است اما ادبیات آن

 است:

 تجلی گه جمال و گه جلال است 

 صفات حق تعالی لطف و قهر است 

      

 رخ و زلف آن معانی را مثال است 

 رخ و زلف بتان را زان دو بهر است
 (75: 1385)شبستری،                       

را به ذات حق و تجلیات وی منتسب  ها و اشیا پدیده توحید عمیقی که در عرفان نظری همة

گرا، تمایز دنیا و  کند، در عرفان غزلی نیز با ادبیاتی متفاوت حاکم است؛ این نگاه وحدت می

آخرت را از میان برداشته و لذات و آلام را اعم از دنیوی و اخروی، اختیاری و غیراختیاری، همه را 

 دهد: به معشوق ازلی نسبت می

 رمان نیز همدردم از یار است و د

 هر دو عالم یک فروغ روی اوست

                  

 دل فدای او شد و جان نیز هم 

 گفتمت پیدا و پنهان نیز هم
 (363)دیوان حافظ:غزل                           

انتخاب ادبیات غزلی برای محتوای عرفانی، انتخابی ظریف و هوشمندانه است. عشق مجازی از 

به صورت عجیبی  هایی است که لفهؤو پرجاذبه برای نوع انسان است و دارای مادراکات ملموس 

« ةالحقيق ةالمجاز قنطر»ای بنام  رو حکیمان قاعده های عشق حقیقی است. ازاین لفهقابل انطباق بر مؤ

در  اند. بحث عذاب که عنوان کرده« عشق عفیف»وضع نموده و مقصود خود را از عشق مجازی، 

ها قرار گرفت، در عرفان غزلی، ذیل عنوان  و لوازم آن« جلالی اسمای»عرفان نظری، ذیل عنوان 

که در داستان خلقت آدم،  نیز شود چنان« فراق»گیرد. عتاب ممکن است منجر به  جای می« عتاب»

ان رقم زد. بنابراین وقتی نسفراق از عالم ملکوت را برای ا (،38 :)بقره« جَميعا مِنْها اهْبِطُوا قُلْنَا»عتاب 

گردد.  ورزی، تحلیل و تفسیر می شود، در ادبیات عشق عرفانی غزلی می مقولة عذاب وارد حوزة

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            15 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             236   

ورزی با او هستند؛ بدین سبب غزلیات  معشوق، هر دو از ارکان عشق« فراق»و « عتاب»چراکه 

بیند  بین عتاب و فراق میاند. گاهی عاشق خود را مخیر « عتاب»و « فراق»عرفانی سرشار از حکایت 

دهد؛ چرا که در عتاب، حضور دلبرانه معشوق لحاظ شده که  و رندانه، عتاب را بر فراق ترجیح می

 دهد: عتاب او را تحت الشعاع قرار می

شوق بگذار تا مقابل روی تو بگذریم   

 است در جدایی و جور است در نظر
               

 دزدیده در شمایل خوب تو بنگریم 

 هم جور به که طاقت شوقت نیاوریم
 (437)دیوان سعدی: غزل                              

 عَلَى أَصْبِرُ فَكَيْفَ عَذاَبِكَ علََى صَبَرْتُ سَيِّدِي وَ إِلهَِي يَا فَهَبْنِي»خوانیم:  در دعای کمیل نیز می

ب اکبر در این حوزه دانست. مرور توان عتاب را عذاب اصغر و فراق را عذا رو می ازاین «.فِرَاقِكَ

اند. تعابیری از  ها در راستای شرح عتاب و فراق آن بیشتردهد که  خوبی نشان می غزلیات حافظ به

و « عتاب»قبیل جور، جفا، برافروختن، سوزاندن، خون ریختن، کشتن و نظایر آن همه در راستای 

ف، شب، کفر، پرده، قفس، زندان و تعابیری که متضمن معنای سیاهی و پوشش هستند ازقبیل زل

 221 کنیم؛ در غزل شوند که در اینجا به دو نمونه بسنده می نظایر آن، در راستای فراق تلقی می

 آلود معشوق را به تصویر می کشد: عتاب حافظ ابتدا چهرة

 آمد و رخساره برافروخته بود  دوش می

 کشی و شیوه شهرآشوبی رسم عاشق

 دانست          می  خود رخ   جان عشاق سپند

 ای سوخته بود تا کجا باز دل غمزده 

 ای بود که بر قامت او دوخته بود جامه

 و آتش چهره بدین کار برافروخته بود

 نشیند: ها، لطف و جمال معشوق را به نظاره می آنگاه در باطن این عتاب

 دلسوخته یود که نهانش نظری با من   دیدم       گفت که زارت بکشم می چه میگر  

رحمت بر  ةمحفوف بودن عتاب معشوق به نظر لطف او که در گام نخست تحت عنوان غلب

اشاره به عذاب اکبر یعنی « زلف»عذاب بیان شد، لب کلام در بحث جاری است. در ادامه، با تعبیر 

 کند: فراق می

 برافروخته بوداش مشعلی از چهره  در پی    زد و آن سنگین دل       کفر زلفش ره دین می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            16 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   237                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

خیزد، راه  یعنی ظلمت کثرات و سیاهی تعینات آن محبوب که هرگز از وجه وحدت برنمی»

بنابراین دنیا که نماد  (.1110 :1381)ختمی لاهوری، « زد خواهد، می دین حقیقی که توحید عیانی می

عالم کثرات است، دورترین عالم از عالم وحدت و توحید عیانی است و از این جهت نماد فراق 

 است. در قطعه زیر نیز بیت اول، در بیان عتاب است و بیت دوم در بیان فراق:

 پسندی چشمت به غمزه ما را خون خورد و می

 در این شب سیاهم گم گشت راه مقصود
                     

 جانا روا نباشد خون ریز را حمایت 

 ای برون آی ای کوکب هدایت از گوشه
 (94)دیوان حافظ: غزل                              

کما صرح به صاحب –چشم در اصطلاح این طائفه علیه ذات اقدس الهی را گویند 
را گویند که به موجب  . غمزه در اصطلاح این طایفه علیه، تجلی جلالی-المعانی مرآة

دارد... شب  ممیت و ماحی و قهار و قابض بودن، عاشقان را در مقام منع و دوری می
 :1381)ختمی لاهوری،  سیاه اشارت است به عالم شهادت که کثیف و ظلمانی است

441 .) 

 عتاب یار پری چهره عاشقانه بکش
                      

 که یک کرشمه تلافی صد جفا بکند 
 (18)دیوان حافظ: غزل                                     

پریچهره به معنی قهار و تند و غضوب بود و کرشمه در اصطلاح تجلی جمالی را 
گویند که موجب لطف و رآفت و رحمت بود. در این بیت تصریح ملامت محبوب 

هار و تندی که گوید که ای دل، عتاب یار ق نموده، باز از راه نصیحت دل خود را می
واسطه ترك ادب یا صدور ذنب با تو دارد، مثل عاشقی بلاکش و دردنوش، بر آن  به

ختمی )صبور باش که یک کرشمه لطف و عنایت، تلافی صد عتاب و جفا بکند 

 (.1100 :1381، لاهوری

رار اش، تحت الشعاع ق شدت زیبایی و کرشمه واسطة هدر اینجا نیز شاهدیم که عتاب معشوق ب

باشد،  مهم دیگری که از لوازم نگرش عمیق توحیدی در عرفان می گرفته و تلافی خواهد شد. نکتة

چه عتاب رو گر تحقیر شدید اختیار و قدرت انسان درمقابل قدرت و اختیار خداوند است؛ ازاین

صدور ذنب ازجانب انسان عاشق است، اما ازآنجاکه شرایط و بستر صدور  معشوق ازلی، به بهانة

ب، یعنی حجاب دنیا، نفس اماره، شیطان، همچنین اصل خلقت انسان و اختیار وی، همه در دست ذن

اختیار و اقتدارش چون صیدی کوچک در دام اوست.  رت اوست، از این جهت انسان با همةقد

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            17 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             238   

ورزی. تمام این ماجراها و ابتلائات و عقوبات، برای احیا و اظهار عشقی نهفته  دامی از جنس عشق

 ود انسان است که از عالم ملکوت و عهد ازل در فطرت او به ودیعت نهاده شد:در وج

 عالم از شوروشر عشق خبر هیچ نداشت

 من سرگشته هم از اهل سلامت بودم
     

 انگیز جهان غمزه جادوی تو بود فتنه 

 دام راهم شکن طره هندوی تو بود
 (210)دیوان حافظ: غزل                       

اصطلاح اشارت به کثرات است و شکن طره اشارت به مشکلات قیود و طره در 
گوید با محبوب که قبل از وجود خارجی در مقام واحدیت و  احکام کثرات... می

وطن اصلی، من سرگشته و حیران هم از اهل سعادت بودم که با تو همدم بودم، دام 
ثرات ظلمانی و راهزن راه و مانع من از آن دولت دلخواه، مشکلات قیود و احکام ک

  (.1106 :1381ختمی لاهوری، )شد 

ها و مبتلا شدن به عذاب، بخشی از سناریوی عاشقانه خلقت  ترتیب، طغیان  اکثریت انسان این به

شود بلکه پایان آن، حکایت شیرین وصال  است و این داستان به بخش عتاب و عذاب ختم نمی

ورزی با خالق  عشق یت فطرتش با روح الهی، شایستةسنخ است. نوع انسان به سبب شرافت ذاتی و

کرد، بستر ابتلا و  خویش است؛ اما ازآنجاکه همان شرافت ذاتی، موجبات غرور او را فراهم می

لغزش )دنیا( برای او فراهم شد تا خاضع شود. کسانی که در دنیا به فلسفه عاشقانه خلقت پی بردند، 

برند و ابتلائات دنیوی را در مسیر فراق و  سر می ورزی به بقیه مسیر را با عبودیتی از جنس عشق

د تا زمان مرگ سازن بر زبان جاری می« ما رایت الا جمیلا»کنند و حکایت  اشتیاق بیشتر تفسیر می

. اما کسانی است رسد؛ وصالی که آتش اشتیاقش از قبل، به حد نهایت رسیده میکه وصال ایشان فرا

قت پی نبردند، اگر طاغی و گردنکش نباشند، هنگام مرگ زمان وصال که به هر دلیل به فلسفه خل

تر از دسته اول؛ دسته  رنگ یابند؛ البته با عشق و اشتیاقی کم رسد و از اندوه دنیا نجات می میها فرا آن

بر جهل به فلسفه خلقت، مرتکب ظلم و جنایت نیز  سوم طاغیان و گردنکشان هستند که علاوه

چشند تا  هایشان را فراگرفته، آتش جهنم را می ناسب غلظت زنگاری که قلبهستند، ایشان به ت

زنگارها زدوده و حالت خضوع قلبی که اقتضای فطرت اولیه است، ظاهر شود؛ آنگاه مانند دسته 

میزان عشقی که  ةگردند؛ البته قضاوت دربار دوم، شایسته رحمت و عشق الهی در درجات نازل می

ایم، دشوار است؛ زیرا  شود، برای ما که در آن موقعیت قرار نگرفته بعد از معاینه عذاب حاصل می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            18 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   239                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

باعث  ،در ابعاد همین دنیا و روابط انسانی، گاهی تنبیه سخت والد نسبت به فرزند چموش خویش

ل به محبت و عشق راثر دلشکستگی تبدیاحساسی بین آنان گشته و حس نفرت بانقلابی در روابط 

 شود. می

 نتیجه:
مسئله اصلی تحقیق، جمع بین آیاتی از قرآن بود که غرض خداوند از خلقت انسان را عبادت و نیل 

با آیاتی که مسیر طغیان و عذاب را برای اکثریت بنی آدم گزارش  ،کنند به رحمت معرفی می

لوم شد که از جامعیت و عمق کافی دهند. در این راستا ابتدا پاسخ تفاسیر مشهور بررسی و مع می

برخوردار نیست. آنگاه راه حل عرفانی در دو گام مطرح شد. گام اول در حوزه عرفان نظری که 

پذیری عذاب را نشان داد؛ همچنین جایگاه اسم  ذاتیت و ازلیت رحمت درمقابل عرضیت و زوال

رحمت بر عذاب را رحمان در نظام اسمائی خلقت و بحث نفس رحمانی که حکومت و غلبه 

انب مقام مهربان زیبایی ترسیم نمود. حاصل این گام تحلیل عذاب به عنوان گوشمالی تربیتی از ج به

آن نفی خلود عذاب؛ چرا که خلود مانع به ثمر نشستن ثمره تربیت است. تا اینجا  حاکم بود و لازمة

، برداشته شد؛ چرا که طغیان منافات بین طغیان اکثریت با عبودیت و رحمت به عنوان فلسفه خلقت

اکثریت، پس از گوشمالی تربیتی اخروی، به عبودیت و نیل به رحمت جاودانه منتهی خواهد شد. 

در گام دوم افتد؟  بعدی مبنی بر اینکه همین مقدار طغیان نیز به چه دلیل اتفاق می پرسشاما پاسخ 

اری و غیراختیاری، به فراق و عتابی از و عذاب اعم از دنیوی و اخروی، اختی مطرح شد. تحلیل ابتلا

ها را در جهت احیا و تقویت عشق الهی قلمداد کنیم؛ چرا  جانب معشوق ازلی، به ما امکان داد تا آن

داند  که توحید عمیق حاکم بر عرفان، همه اتفاقات جهان را ناشی از اراده و خواست مطلق الهی می

کند؛ درحقیقت  الهی معرفی می مقهور و مغلوب ارادة ها، کاملاً و اختیار انسان را در گزینش راه

بستر لغزش و گناه، یعنی شیطان، نفس اماره، محیط نامناسب و حجاب کثرات دنیا، همه مخلوقات 

اند و مانند دامی، اطراف انسان را که خلیفه و دردانه خداست،  خدا و طبق خواست او چیده شده

نی که صفات جمال و رحمتش بر جلال و غضبش غلبه دارد، اند؛ چنین دامی ازجانب سلطا فراگرفته

زداید و هم بر  جز دام محبت و عشق قابل تفسیر نیست. دام محبتی که هم غرور بیجای انسان را می

عهد الست، در فطرت او به ودیعت گذاشته  ةواسط هافزاید. عشقی که ب شعله عشق و اشتیاقش می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            19 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


بیست و چهارمسال دوازدهم/ شماره  /پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                             240   

بود. تفاوت چنین تحلیلی دلنشین از عذاب با تحلیل رایج، شده بود، اما نیازمند تجلی و اظهار 

 حکایت تفاوت خال مهرویان با دانه فلفل است: 

 سوزند اما این کجا و آن کجا هر دو جان/ دانه فلفل سیاه و خال مهرویان سیاه

به این ترتیب فلسفه خلقت با همه ابتلائات دنیوی و اخرویش، چیزی جز جریان رحمت و عشق 

 ش، یعنی انسان نیست.نسبت به دردانه خلقت خویالهی 

 : نوشت پی
ای مبالغه، صادقانه  بدون ذره»این شرح گوید:  ةالدین خرمشاهی دربار پژوه معاصر، بهاء حافظ .1

هایی که تاکنون به قلم نویسندگان قدیم نوشته و  توان گفت که شرح حاضر از تمامی شرح می

، مقدمه مصححان،  های حافظ شرح عرفانی غزل)رك:  استگشاتر  تر و مشکل چاپ شده است، روشن

4.) 

 نامه: کتاب
 جامعه مدرسین. : ، قم  ، تحقیق حسینى، هاشمالتوحید، (ق1398بن علی. )، محمد ابن بابویه 

 دار الصادر. :، بیروتالفتوحات المکه، (تا بی الدین.) ییعربی، مح ابن 

 ____________. (1370) ،الزهراء.: ، تهرانفصوص الحکم 

 محمد کوشش به ،الاعاریب کتب عن اللبیب مغنی ،(ق1404. )یوسف بن عبدالله هشام، ابن 

 .الكبري التجارية المكتبة :قاهره عبدالحمید، الدین محیی

 وسسه آموزشی و انتشارات م ، قم:آشنایی با مجموعه عرفان اسلامی، (1390) .نژاد، علی امینی

 پزوهشی امام خمینی.

  ،انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی. ، قم:اللمعات ةاشع ،(1383) عبدالرحمان.جامی 

 زوار. :، تهراندیوان حافظ (،1385الدین محمد. ) حافظ شیرازی، خواجه شمس 

 تصحیح و های حافظ شرح عرفانی غزل (،1381) تمی لاهوری، ابوالحسن عبدالرحمانخ ،

 نشر قطره. :تعلیقات: بهاءالدین خرمشاهی، تهران

 ] موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی ، تهران:تقریرات فلسفه، (1381) ، روح الله.خمینی]امام.  

 نا. بی :، تهراندیوان سعدی، (ق 691) .بن عبدالله الدین سعدی شیرازی، مصلح 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            20 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html


   241                                                                      قرآنی دو گام عرفانی در زدودن ابهام از فلسفه خلقت در تفاسیر 

 کتابخانه عمومى  :، قمالدر المنثور فى التفسیر بالماثور، (ق1404) بکر. بن ابى سیوطى، عبدالرحمن

 .آیت الله العظمى مرعشى نجفى

 ( .1385 شبستری، محمود ،)نشر نگاه. ، تهران:گلشن راز 

 موسسه ام القری للتحقیق و النشر. :، لبنانتمهید القواعد، (ق1424)الدین ترکه، علی.  صائن 

  ،قم، العقليةالحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة  ،1368صدرالدین شیرازی، محمدبن ابراهیم ،

 .المصطفویمكتبة 

 للمطبوعاتالأعلمي  مؤسسة :، قم المیزان فی تفسیر القرآن،  ق 1390 حسین.طباطبایی، سید محمد . 

 . جامعه مدرسین حوزه علمیه قم،  ، قم: ترجمه تفسیر المیزان، (1374) ــــــــــــــــــــــــــــــ

 . دفتر انتشارات اسلامى

 ناصر خسرو. ، تهران:البیان فی تفسیر القرآن مجمع، (1372) . بن حسن طبرسی، فضل 

 .دار إحیاء التراث العربی بیروت،: ، التبیان فی تفسیر القرآن،  (تا بی) طوسى، محمدبن حسن . 

 .فجر.جا:  بی، مصباح الانس، (1363) فناری، محمدبن حمزه 

 .عالى شهید مطهرى مدرسه ، تهران: مجموعه رسائل فیض، (1387) فیض کاشانی، ملامحسن . 

 .بوستان کتاب. قم: اعجاز البیان فی تفسیر ام القرآن،، (1381) قونوی، صدرالدین محمد 

 ،بیدار. ، قم:شرح فصوص الحکم، (1363 )داودبن محمود.  قیصری 

 الإسلاميةالكتب  دار ، تهران:الکافی، (ق1407) . کلینى، محمدبن یعقوب. 

 دار إحیاء التراث العربی :، بیروتبحار الأنوار، (ق1403 . )مجلسى، محمدباقر بن محمد تقى . 

 .انتشارات صدرا. ، قم:یمجموعه آثار شهید مطهر، (1397) مطهری، مرتضی 

 .الإسلامية. الکتبتهران ، دار تفسیر نمونه،، (1371) مکارم شیرازی، ناصر  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            21 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-932-en.html
http://www.tcpdf.org

