
 پژوهشنامه عرفان
 دوفصلنامه علمی، سال دوازدهم،

 ،چهارمو شماره بیست

 ،1400بهار و تابستان 

 1 -20ت صفحا

 گرایی اخلاقی و نسبی یعرفان اندیشة
 علیرضا آرام

را از  گرایی اخلاقی اعتبار نسبیتحلیلی،  -روش توصیفی در متن حاضر با :چکیده

 گرایی معرفتی و هنجاری، ابتدا با تمرکز بر نسبی کنیم. منظر اندیشه عرفانی بررسی می

گرایی  یید نسبیتساهل در رفتار، عرفان را به تأ و رسد درونی بودن تعالیم به نظر می

در نظر با مبانی، منابع و معیارهای معرفتی عرفان و  اما با تحلیل. کند اخلاقی متمایل می

پذیرش نگاه  ،سفر پایانی عارفان ویژه با ملاحظة مراحل دشوار سلوک و بهداشتن 

گرایانه از  رسیم که نقد تفسیر نسبی به این نتیجه می درنهایت. یابیم نخست را دشوار می

با دو وصف  ،نیثیرات عرفان بر اخلاق، مسیری برای تثبیت اخلاق عرفاأت

است. در وجه معرفتی، تصدیقات و  مداری هنجاری  باوری معرفتی و فضیلت  عینییت

با هستی و  و ناسازگار سازگارفطری، امکان تشخیص امور  تمایلات مشترک و

نفس الامر  د. در وجه هنجاری نیز، ضمن ملاحظةساز فراهم میرا  انسان آگاهی

 شود و تا وجودی آنان تنظیم می حسب رتبةربتعلیم متعلمان های اخلاقی،  ارزش

 یابد. پایدار ادامه می های اخلاقی فضیلت تحصیل

 گرایی اخلاقی، سلوک عملی، عرفان نظری، عینی ،اخلاق فضیلت :ها اژهوکلید

 گرایی اخلاقی  نسبی

  
                                                                                                 

 دکتری فلسفه اخلاق دانشگاه قم        e-mail:a.r.aram1359@gmail.com 

 12/4/1398؛ پذیرش مقاله: 29/2/1398مقاله علمی پژوهشی است. دریافت مقاله: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 2 

 :مقدمه

شود. توجه به ختلفی ترسیم تواند از زوایای م می اندیشه عرفانیطرح بحث در باب رابطة اخلاق و 

نظری و عملی اخلاق و عرفان، سبب تعدد زوایا شده و گزینش فرضیه یا پرسشی خاص در  ةدو جنب

حال، به سبب اهمیت بحث  خواهد کرد. بااین ضمیمههایی تازه  این موضوع را به شاخ و برگ

گرایی در ابعاد مختلف فلسفه اخلاق و با نظر به آثاری که از حیث مبانی نظری و پیامدهای  نسبی

در ساحت  عرفانی اندیشةعملی در پی دارد، تأمل در رابطة اخلاق و عرفان را بر محور تبعات 

سش این تحقیق بر مدار این گرایی دنبال خواهیم کرد. درواقع پر اخلاق و با تمرکز بر بحث نسبی

افتن آن در پس از فعلیت ینگاه عرفانی در ساحت نظری و  گزینشرود که از پی  تأمل به پیش می

به گرایانه از اخلاق به کدام نقطه خواهد رسید؟  های نسبی با قرائت عرفانی اندیشة، تعامل عملی سیرة

 گرایی اخلاقی سازگار است یا خیر؟  نسبیعرفانی با  جاست که آیا اندیشةتر، پرسش این بیان کوتاه

 پیش از طرح تفصیلی بحث، ذکر دو نکته ضروری است:

گرایی معرفتی و هنجاری است. چرا که  مل ما معطوف به دو قسم نسبیأدر حوزة اخلاق، ت .اول

را با تعلیم مبانی هنجاری  تبعات عملی این نظرورزیعرفان نظری به حوزة معرفتی ملحق شده و 

گرایی توصیفی اشتهار یافته و حاوی  یابیم. از این میان، آنچه به نسبی متعلمان، مقارن می برای

باشد، از مدار بحث و  های اخلاقی می شناختی در باب تفاوت روان -گزارش و مطالعه فرهنگی

 تحقیقات ةبا مراجعه به تراجم عرفانی، زمینتواند  تحلیل ما بیرون است. هرچند مورد اخیر نیز می

 شناسی اخلاق عرفانی باشد. آتی در باب روان

ها و پیامدهای عملی عرفان، بر مکتب  عرفانی و در مقام بررسی سویه مکاتبدر میان تعدد  .دوم

عربی و شارحان آثار او، متمرکز خواهیم بود. اما به سبب  عرفان نظری جهان اسلام، با محوریت ابن

ایم  ه از کلمات او در موضوع مورد نظر مقاله استخراج کردهعربی در عرفان، آنچ اشتهار و اعتبار ابن

 دهیم. قرار می -و در واقع تحلیل اخلاق از منظر اندیشه عرفانی -تر اخلاق عرفانی را ذیل عنوان کلی

گرایانه از  ساز قرائت نسبی زمینهطبق پرسش این مقاله کنیم دو محوری را که  در ادامه تلاش می

بررسی نماییم. این دو محور را ذیل دو عنوان معرفتی و هنجاری مندرج اخلاق عرفانی هستند، 

 خواهیم ساخت.

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


   3                                                                                                                     اخلاقیگرایی  و نسبی یعرفاناندیشه 

 مینه معرفتی.  ز1

گرایی معرفتی در اخلاق منتهی  یید نسبیأرا که به ت عرفانی اندیشةدر این بحث ابتدا قرائتی از 

گرایانه را  او، تقریری عینیعربی و شارحان  شود، تقریر کرده و در ادامه با استناد به متن آثار ابن می

 از معرفت اخلاقی ارائه خواهیم کرد.

 رونی بودن تعالیم عارفان.  د1 .1

ترین  شناسی اخلاق را تنقیح مطمئن اعتبار مباحث امروزی در حوزة فرااخلاق، موضوع معرفت اگر به

توان این پرسش را  می (،Armstrong, 2006: 7) راه در جهت کسب باور اخلاقی صحیح بدانیم

کند. البته پیداست  چه روشی را برای معرفت مطمئن اخلاقی ارائه می عرفانی اندیشةمطرح کرد که 

تر  شناختی در حوزة اخلاق، وابسته به اخذ مبنایی معرفتی در معنای عام که هر نوع موضع معرفت

ی که در نقد مبانی فکری عارفان ترین بیانات یکی از رایجشناختی عام،  خواهد بود. از منظر معرفت

جهان تصورات  رسد که ای می عارف به نقطهباشد، شخصی بودن تعالیم آنان است.  قابل طرح می

کات جدیدی از عارف به ادرا»عربی  در نگاه ابن جاکه تا آن متفاوت است؛مردم  با عموم وی

که این معرفت شخصی و درونی، تا  البته پیداست .(101: 1392)مسائلی و عابدی،  «آید تصورات نائل می

زمانی که به عینیت و تصدیق همگانی نرسد و تفاهم را در مخرج مشترک آدمیان پدید نیاورد، 

 گرایی معرفتی متمایل شود. تواند به نسبی می

ای زبانی تبدیل شوند، قابل تصدیق  جاکه به گزاره توان پرسید آیا این تصورات، آن میاکنون 

همگان از ادراک حسی این تصورات عاجزند، تصدیق همگانی آن چگونه ممکن  اند؟ اگر همگانی

خواهد بود؟ آیا جز خود عارف و حلقة مریدان او، راهی فراگیر برای راهیابی به این تصورات و 

را از  ها پرسشش دیگر همین متن، پاسخ این ها در دسترس است؟ هرچند در بخ سپس ارزیابی آن

توان همین برداشت از مسیر  می شناختی ابن عربی استخراج خواهیم کرد، اما عجالتاً دستگاه معرفت

انگاری معرفتی تلقی کرده و  شخصیو گرایی  سود درون اندوزی عرفانی را تصدیقی به  معرفت

ین وصف درواقع عارف به ا گرایان معرفی کرد. سود نسبی یدی بهؤهای معرفتی عرفان را م آموزه

گاه که اثری در عمومیت بخشیدن به  یافته که تعالیم خود را سینه به سینه منتقل کرده و آن شهرت

خواند. این اشکال از  میشخصی فرا ةان مخاطبان را به تجربکند نیز همچن های خود تقریر می آموزه

نان از مرکزیت دادن شود که عقل انسانی چندان محور التفات عارفان نبوده و آ تر می رو برجسته آن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 4 
ورزیده و مشی استدلالیون را  خودداریهای رایج نزد اصحاب فلسفه و کلام عقلی  به استدلال

 اند. لنگان و پایشان را چوبین نامیده

از عینیت معرفتی  عرفانی اندیشةتوان این ادعا را تکرار کرد که  می ،گزارشبراساس این 

ازی تعالیم خود روی آورده است. پیداست که س انگاری و درونی شخصی سوی گریخته و به

وشنود میان او و  شخصی بودن تعالیم و گسترش آن در حیات شخصی و انفسی عارف، طریق گفت

معیاری  ةمثاب با انکار عقول مردمان به -دیگری را دشوار ساخته و طریقت تنهایی و طرد دیگری را

تعالیم در دنیای شخصی افراد، اگر  چرا که انحصارتسهیل خواهد ساخت.  -در تصدیق معرفت

معبری را برای ورود اذهان دیگر هموار نکند و قابلیت تصدیق همگانی را پدید نیاورد، تساوق 

 را در پی خواهد داشت.« نسبیت در معیار سنجش معرفت»با « شخصی بودن تعالیم»

 . چرا کهگرایان اخلاقی باشد سود نسبی ییدی بهأاخلاق، تتواند با ورود به مباحث فرا این همه می

مردم در تصدیق  ةنفی امکان همزبانی و همراهی عام آنان نیز با نفی کلیات حقایق اخلاقی، به

پذیری  با نفی تصدیق عرفانی اندیشةشوند. بنابراین در این بیان،  های اخلاقی متمایل می گزاره

فتی به تجارب شخصی مریدان و عرعمومی نسبت به تعالیم معرفتی خود و با محدود ساختن معیار م

گرایان  های نسبی ، راه را برای جولان آموزهها و اختصاصی بودن ارزشکید بر درونی بودن أبا ت

کند. در این تعلیم، عقل انسان و زبان او علیل  می کرده و حکمی دلخواه آنان را انشااخلاقی هموار 

لذا رواست که هر  ؛ک بیندعامل تدارو عاجز از آن است که مجلس و مسیر مشترکی را برای ت

را در وسعت و نسبت به جغرافیای زیستی، فرهنگی و تربیتی  سوی خویش رفته و خیر و شرّ کسی به

 خاص خود تنقیح مناط کند.

 معرفت شهودی و عینیت اخلاقی .1.1

تحکام عربی و شارحان او نشان داد که بر اس ابن ازتوان سخنانی را  مقابل تقریر پیشین، می ةدر نقط

اندیشة انگاری معرفتی و انتساب آن به   مبانی معرفتی عرفان دلالت داشته و راه را برای شخصی

سازد. با نظر به این تعالیم  گرایی اخلاقی از آن مسدود می استخراج نسبی و نهایتاً عرفانی

ری قابل عربی و شارحان او معارف بش این نتیجه قابل قبول است که از منظر ابن ،شناختی معرفت

فراگیرند، که راه را برای  آدمیانهای درونی انسان بوده و این درونیات به قدری میان  استناد به یافته

 کنند. مسدود می در اخلاقگرایی معرفتی  قبول نسبی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


   5                                                                                                                     اخلاقیگرایی  و نسبی یعرفاناندیشه 

های معرفتی انسان نیز طی فرایندی معین، که همان مسیر فعلیت  همچنین مسیر تصحیح یافته

درواقع تشخیص خوب و بد و خیر شر، از راهی شود.  یافتن حیات مطلوب انسانی است، ترسیم می

گرایی  شناسی عرفانی با نفی نسبی رو معرفت عربی پیشنهاد نموده امری همگانی است و ازاین که ابن

حاصل از  معرفتِ، عربی در دستگاه نظری ابنکند.  گرایی دلالت می عینی دسو رفتی در اخلاق، بهمع

تکثر صور شناختی  اما، ندمراتب آن از اعتبار برخوردار ةمراتب است و هم شهود، با وجود آنکه ذی

صعود و  نوری را که با مقامات و حالات و قوس های شعاع ةباید هم را که آدمیچ را در پی ندارد.

های نور متصل به یك مرکزند و  شعاع همة واقع. درنزول مرتبط است، طی کند و به مرکز نور برسد

 .(103: 1386)جوادی و معظمی،  رسد نهایت راه، به وحدت شناخت میعارف در 

عربی تکثر در فهم را به عنوان واقعیتی بیرونی و مسیری تمهیدی پذیرفته است، اما  درحقیقت ابن

تر دانستن در مسیر معرفت، مسیری هموار است.  مراتب عالی شناخت و امکان بیشدر نظام او 

عربی  که عمومیت این نوع از آگاهی نیز از مضامین مورد توجه در دستگاه معرفتی ابن همچنان

ی وجودی و از سنخ آگاهی مستقیمی واقعیت» توان گفت مکاشفات عرفانی است. به نحوی که می

)کاکایی و  «تواند برای هر شخصی که از لحاظ باطنی مهیای آن باشد، حادث شود است که می

بر عنصر خویشتن را نباید با انفسی بودن  عرفانی اندیشةکید أدیگر، ت ازطرف .(45: 1387احمدی، 

خود » عربی، باوری معرفتی یکسان تلقی کرد. در مبانی نظری ابن معرفت در معنایی معادل با نسبیت

)لاریجانی و  استتعالی  یعنی حق« من مطلق» انسان به عنوان حقیقتی متعین و مقید، همان« حقیقی

رو دستگاه  س رحمانی است. ازاینی نفَچرا که انسان مظهر حق و تجلّ .(25: 1389عزیزی، 

شناختی معرفت،  گرایانه بوده و بلکه براساس مبانی هستی شناسی عرفانی فاقد دلالت نسبی شناخت

بوده و خطای معرفتی امری عین حق و حقیقت  تعالی، اصالتاً ن به سبب صدور از حقعلم انسا

 .عارضی است

گرایانه از حقیقت دارد. به روایت مندرج  در این نگاه، نقد عقل نیز معنایی متفاوت با تلقی نسبی

چنان  آنز را عربی، برای ارباب عقول علم اجمالی حاصل است، ولی اهل عرفان هر چی مکتب ابندر 

همان تفاوت که در واجب و ممکن  در این دستگاه، .(15: 1384، آملی زاده )حسن یابند که هست درمی

، آملی زاده )حسن تفاوت در مراتب آنان بر قرار استدر میان ممکنات نیز به حسب  شود، عیان می

نش و علم که چشم جان وقتی انسان دانش یافت، با دا ،همچنین بنا به اتحاد عاقل و معقول. (35: 1384

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 6 
تدوینی و تکوینی او را  کتابو  کند و صفات الهی را مشاهده می بیند، اسما م را میاست عالَ

عربی، عقل سلطان  نکته جالب توجه اینکه در نظام فکری ابن .(5: 1384، آملی زاده )حسن خواند می

واقع در. (485: 1384، آملی زاده )حسن  حال مراحلی بالاتر از عقل نیز وجود دارد عیندرقواست، اما 

به مقام بالاتر  بلکه مقصود بیان ارتقا 1غرض از بیان حدود عقل این نیست که حکم عقل باطل است،

 (16: 1384، آملی زاده )حسن است

عربی در تقریر حدود عقل و محدودیت انسان در این حدود و نیز در مقام تنقیح فوائد این  ابن

به ضبط صورت شیء پرداخته و  ]منطقی[ حدّ»نویسد:  ی دارد. وی میمحدودیت بیان جالب توجه

: 1966عربی،  )ابن «ای والاتر از این عزت و چه غریزهتو را امکانی برای فاسد کردن این حدود نیست 

، به حکم عقل در موضوع بحث اشاره فصوص الحکماو در یکی از مباحث طولانی خود در  .(185

 البته 2کند. مراد خود را بیان می (185: 1966عربی،  )ابن «حکم به العقل الصحیحو الذی »کرده و با قید 

فیلسوف نفس ناطقه  »توان پذیرفت که آنچه  شناسی عرفان و فلسفه می در مقام تطبیق اصطلاح

عربی  ابن بنابراین باید توجه داشت که (799: 1380)آشتیانی،  «نامد را قلب می نامیده است، عارف آن

 ندانسته است. شناخت شدن نسبیت فهم و شخصی به معنیقل و محوریت بخشیدن به قلب را نقد ع

یابد که  علم را اشرف صفات دانسته و راه نجات انسان را در این می هالمکیفتوحات عربی در  ابن

آدمی علم را حاکم بر نفس خود گرداند و تصرف در امور خود را بر مدار همین حکم قرار دهد و 

 لت نمایدئت دائمی این علم را از خداوند مسزیاد ،«رب زدنی علما» حاجتِبا تکرار در  نهایتاً

 - 3.«للمصیب أجران و للمخطی أجرٌ واحد»تعبیر مشهور  ،حال درعین .(351 -352: 3، ج2011عربی،  )ابن

با عبارتی  فصوصسلیمانی  در فصّ -که در علم اصول حاوی اعتراف به امکان خطا در اجتهاد است

عربی در عین مستحکم  دهد که ابن این بیان نشان می .(156: 1996عربی،  )ابن مشابه تکرار شده است

خطا را نیز در  جبران مسیردانستن منبع و فرآیند معرفت آدمی، امکان خطا را منتفی ندانسته و حتی 

کند که انسان با  ای اشاره می فهم در حیات آدمی به نقطه ةوی در بیان واپسین مرحل نظر داشته است.

 عربی: گردد. به بیان ابن س رحمانی حضرت حق، واجد معرفت حقیقی میاستمداد و اتصال به نفَ
خیر کثیر  آدمیاگر این کشف حاصل شود که طبیعت عین نفس رحمان است، به 

 بیند میان ش صورتداده شده... از این رو امور را به صورت تام و با همان اصل و 

 .(187: 1966عربی،  )ابن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


   7                                                                                                                     اخلاقیگرایی  و نسبی یعرفاناندیشه 

روایت  ضمن تشریحکند که  ای اشاره می ، به نکتهفصوصالدین شیرازی در شرح خود بر  رکن

 نویسد: نماید. او می و فلسفه را هم روایت می اندیشه عرفانیعارف، تفاوت بیان 

بر الله تعالی چگونه توان کرد؟ جواب گوییم  ةو اگر سائلی گوید که اطلاق لفظ صور

به قول اهل ظاهر به مجاز؛ نه به حقیقت؛ که نزد ایشان اطلاق لفظ صورت به که 
محسوسات کردن حقیقت است و به معقولات مجاز؛ اما به نزد این طایفه چون عالم 

، ، و انسان کامل مظهر صورت الهی است مجملاًباسره مظهر صورت الهی است مفصلاً
کامل مظهر صورت الهی بود؛ و بر  حقیقت انسانه پس اطلاق آن اینجا پیش ایشان ب

  .(86 -87: 1359الدین شیرازی،  )رکن به مجاز؛ و لا عندهم سوی ماسواه

حال که با بیان خاص خود به  درعین عرفانی اندیشةتوان به این نتیجه رسید که  از بیان فوق می

 ؛، اماوضع و تنقیح مصطلحاتی خاص پرداخته است

گردان نبوده و آماده است تا ضمن بیان منشأ و مضمون نگاه خود،  از بحث تطبیقی روی .اولاً

که شاخصة عرفان  -این آدمادگی برای بحث را با نظر اهل حکمت و فلسفه شرح دهد.  تفاوت آن

خود گواهی است به سود شخصی نبودن علم و معرفت از منظر اندیشه عرفانی. درواقع  -نظری است

ها را در معرض داوری و تصدیق/ تکذیب  خود گنجانده که آنعارف این استعداد را در تعالیم 

 همگان قرار دهد.

ن اجمالی شود که این تعیّ ، انسان کامل در صورت خداوند معرفی میعرفانی اندیشةدر  .ثانیاً

به قدر وسع و طاقت  -صحت معارف عارف ایبر و معیاری عارف به صورت حضرت حق، ضامن

شود، منحرف شدن  تعالی دریافت می از حق ت انسان اصالتاًکه معرف است. درجایی -مظهریت

 معرفت از حقیقت، از منطبق شدن معرفت با حقیقت دشوارتر خواهد بود.

تعالی و خط فاصل سایه و آفتاب  فاصل میان برزخ و حق ، انسان حدّندیبه تقریر و روایت جَ

 یکه همان اعطا شناختی است معرفتی، واجد کارکرد شناخت این حدّ هستی .(80: 1361ی، ند)ج است

سوی نور است.  علم و امکان جبران خطا در علم، به مدد پیمودن مسیر رجعت به مبدأ و حرکت به

که علم را اشراقی از جانب حضرت حق تلقی کرده، درعین قبول مراتب آنجادرحقیقت عارف از

نین از حیث شناخت اخلاقی ورزد. همچ شناختی امتناع می درک این علم، از تصدیق نسبیت معرفت

بازگشت به  نیز دستگاه عرفانی بر محوریت من متعالی و قابلیت این من در تشخیص مسیر درستِ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 8 
 صیل، منافات با وحدت ذاتیه نداردکید دارد. در این نگاه، کثرات معتبره ناشی از تفاأاصل، ت

در انتخاب اخلاقی نیز در فهم و ادراک خوب و بد و گزینش مسیری درست  .(695: 1380)آشتیانی، 

فهمد و در هر گام، فهم خود را  عارف درست می مراتب تنقیح خواهد شد. سایة همین فهم ذی

 سازد؛ تا با این معرفت پیراسته و منقح، منزلتی والاتر را طی کند. تر می خالص

آغاز انتخاب اخلاقی و توضیح دلایل آن،  ةتوان پذیرفت که نقط ر جای خود میهرچند د

ای که  های ما بستگی دارد، به چارچوب اخلاقی علاوه بر اینکه به امیال و اهداف و مقاصد و ارزش

اندیشه باید توجه داشت که  اما .(Harman, 1996: 48) در آن به مباحثه مشغولیم نیز وابسته است

مشترک و متعالی انگشت نهاده است. این شناختی  ارزش بر یك چارچوب معرفتی و عرفانی

بازگشت به منبع صدور است که البته با طی مسیر  رایچارچوب مشترک، همان میل ظهورات ب

، انداختن فصوصموسوی  تربیتی معین، به فعلیت یافتن این رجعت منتهی خواهد شد. در فصّ

ه اینکه نفس انسانیه در یعنی اشاره است ب» 4:شود ویل میأرود چنین تگهوارة حضرت موسی به 

 «[]اشراف یابد تابوت بدن قرار گرفت و در یم علم انداخته شد تا بر فنون علم مستعلی شود

دریای در  یصاعربی انسان با استقرار در این جهان و با غو در نگاه ابن .(537: 1384، آملی زاده )حسن

پیداست که البته  .گردد صعود میاست، آماده پیمودن قوس اشراق شده علمی که از جانب خداوند 

ق به اخلاق اطلاع از این مسیر بازگشت، معرفتی عینی و منطبق با واقعیت جهان هستی است. تخلّ

آن  دریایهمان علمی است که نفس آدمی باید در  لوازممناسب این سلوک و معرفت به آن از 

 تطهیر شود.

عربی را در باب  وان سخن نهایی ابنت ضمن یادآوری دو اصطلاح در فلسفه اخلاق، می اکنون

 معرفت اخلاقی تشریح کرد:

یك حقیقت کنند که  را چنین معنی می (Moral Universalism) گرایی اخلاقی عام .الف

 .ها وجود داد زمان ةجوامع و در هم ةاخلاقی واحد برای هم

که ضمن قبول  هم به این معنا است (Moral Absolutism) گرایی اخلاقی مطلق .ب

ن حقیقت اخلاقی واحد، شود که هستة مرکزی هما این قید هم اضافه می ،گرایی در اخلاق عام

 .(Wong, 2006: XII) اصول و قواعدی است که تخصیص پذیر نیستند ةشامل مجموع

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


   9                                                                                                                     اخلاقیگرایی  و نسبی یعرفاناندیشه 

عربی واجد هر  ابن اندیشه عرفانی معرفت اخلاقی دررسیم که  با این توضیح، به این نتیجه می 

 :بدین معنا که 5استدو وصف عموم و اطلاق 

حقیقت مشترک اخلاقی در مظاهر وجود، همان رجعت آنان به اصل و منشأ و منبع صدور  .اولاً 

یابیم که این حقیقت  با اطلاع از قوس صعود، درمی .(203: 1966عربی،  )ابن خود، با حرکت حبیّ است

)اعم از اوضاع مختلف زمانی و مکانی و تاریخی و  رایطمطلق بوده و همواره و در تمام ش

 جغرافیایی و...(، ثابت است.

 قواعد حاکم بر آن است؛ به نحوی کهق نیز همان قوس صعود مسیر این رجعت و تخلّ .ثانیاً 

بیان در که  البته همچنان (168: 1966عربی،  )ابن پذیر نیست تخصیصافراد بوده و  خطاب به همة

قواعد این مسیر اخلاقی، همان احکام و شرایع  ،خواهیم گفت عربی هنجاری عرفان ابنرویکرد 

 الهی است.

با بررسی وجه معرفتی رابطة عرفان با اخلاق، به تأمل در رابطة هنجاری این دو خواهیم 

 پرداخت.

 مینه هنجاریز  .1

گرایی  و نسبی اندیشه عرفانیرایج در باب رابطة پرسشی  در بحث از زمینة هنجاری نیز ابتدا به

عملی عرفان، قرائتی  )در ساحت هنجاری و عملی( توجه کرده و در ادامه با استناد به تعالیم اخلاقی

 کنیم. و اخلاق هنجاری عرضه می اندیشه عرفانیاز رابطة  قابل دفاع

 لح و پیامدگرایی.  ص1. 1

این نکته قابل ذکر است که به باور بعضی از فلاسفه و روانشناسان، نادیده گرفتن دیگری در مقام 

و نقص در تواند به معنای عیب  می -حتی اگر وجود این دیگری را تصدیق کنیم -تعامل اخلاقی

از  با این زمینه، فردگرایی عارفان و گریز آنان .(Harman, 1996: 52) شخصیت فاعل اخلاقی باشد

تواند به عنوان رفتاری ضداخلاقی تفسیر  می -هاست که بحثی پردامنه در مورد آن -اجتماع مردمان

قدری در  گرایی هنجاری تلقی شود. در این تقریر، عارف به سود نسبی کم مدعایی به شده و یا دست

خود فرورفته و از ماسوی غفلت کرده که هرچند در رفع حوائج حیات از تصدیق حضور دیگران 

آفرینی اجتماعی، یا از اساس غایب میدان است و  ناگزیر است، اما در مقام تعامل و همزیستی و نقش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 10 
چالش، گذر  ترین حاشیه و با دیگران پرداخته و با کماجباری ای از صحنه به معاشرت  یا در گوشه

توان نتیجه  کند. اگر این کنش منفعلانه را وجه غالب سلوک عارفان بدانیم، می روزگار را تماشا می

گرفت که در مقام اخذ موضعی هنجاری در اخلاق، عارف با نادیده انگاشتن حضور دیگری، که 

را  گیری سهلو گرایانه از مواضع اوست، راه صلح و تکثر  وجه جمع دو تقریر ضداخلاقی و نسبی

را طی کرده و به مرام  امنیدرواقع تلقی از عرفان به عنوان امری که متعلمان آن مسیر گزیند.  برمی

گرایی هنجاری در اخلاق هموار کند.  تواند راه را برای قبول نسبی گویند، می همگان خوشامد می

برای  عارف هیچ عزمیه توان به این نقطه رسید ک عارفان می مشربدر این تفسیر، با استناد به 

دعوی علیه طریقت دیگران نداشته و در این رواق هستی با همگان در صلح و سلامت زیسته و 

 کند. مسامحه و تساهل را پیشه می

یابد که به نقد یاسپرس دربارة فلوطین توجه کنیم.  تری می نکتة اخیر زمانی وضوح بیش

عرفان » یا به تعبیر مترجم اثر، -ب عرفان نظرییاسپرس با اذعان به اینکه فلوطین پدر همه مکات

معنای نفی وقایع و اوصافی که به عیان شروری ویرانگرند،  را به فلوطیننگری  است، کل -«اندیشنده

مشاهدة کلیت این جهان و درگیر نشدن با جزئیات،  درستی به .(112: 1388)یاسپرس،  کند تعبیر می

ر است مرز حیات و سلب حیات، پاکی و شرارت بشر یا رود که حوادثی که قرا تاجایی پیش می

گر  توجیه ،کلی مغفول مانده و در عوض کلماتی فاقد مصداق زشت و زیبای روزگار باشند، به

قرائت اخیر از عرفان، گاه تا جایی طلبی عارف و مجوزی بر استمرار خلوت او خواهند شد.  صلح

به توجیه و کرنش دربرابر ظلم زمانه متهم  -عربی عرفان ابن و مشخصاً -یابد که عرفان توسعه می

 شود. به بیان یکی از پژوهشگران پرکار عرفان و تصوف: می

... عرضه می شود عرفانی که اکنون غالباً در ایران در محافل و در کتب و نشریات
توانند ناظر قتل عام هزاران  نهایتی است از بازی با الفاظ که عارفانش می مجموعة بی

و یا  !«تجلی ذات احدیت بود در مقام اسم قهار»و پیر باشند و بعد هم بگویند:  جوان
عیّن اوّل بود که از مقام فیض ت»اگر تمام این مملکت ویران شود، خواهند گفت: 

 .(99 - 100: 1392)شفیعی کدکنی،  قدسی به مقام فیض اقدس تنّزل کرد!

شخصی و درونی، با مبنای معرفتی  عربی، منتسب به عرفان ابن هنجاری نقطه تلاقی این رویکرد

طلبانه را عین خردورزی و رندی به حساب آورد و  تواند این رفتار عافیت که عارف می جایی است

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


   11                                                                                                                     اخلاقیگرایی  و نسبی یعرفاناندیشه 

که هرگز دعوی اطلاق و عموم را در آن ندارد، معرفی کند.  ،را کنشی مختص به مرام خود آن

گرایان،  شود که به یاد بیاوریم از نگاه نسبی قی زمانی برجسته میگرایی اخلا ی با نسبیأرابطة این ر

اوری تواند به وصف هنجاری متصف شود و نوعی د قید عقلانی بودن یا عقلانی نبودن نیز می اساساً

با این حساب، فرصتی برای عارف فراهم  .(Harman, 1996: 48) ارزشی و اخلاقی به حساب آید

یید هر فرهنگ و مرام را ترجیح دهد. او حتی در باب توالی أان و تشود که راه صلح با همگ می

تواند این پاسخ را  طلبی مفرط، می اعمال اینچنینی خود و در مقام رفع داوری دیگران در باب صلح

فراهم کند که نفس داوری کردن، برخاسته از تربیت فرهنگی خاص و فاقد شمول و اعتبار عمومی 

پیداست که این مبنای هنجاری اگر در باور فردی مستقر شود، در شباهتی چشمگیر با  است.

مهم است،  اهد بود. چرا که طبق این مبنا آنچهخو -آن باورانة آن هم از نوع فایده -ییپیامدگرا

هزینه و پربازده در این جهان است. یعنی همان مضمونی که با خوانشی رایج از واژة  زیستن کم

 شود. به ذهن ما سرازیر می، «رند»

اما هرچند با تنقیح مبنا و منبع معرفت عرفانی، سست بودن این تفسیر از عرفان را بیان کردیم، 

از اساس را  گرایانه این تلقی نسبیتواند  تر رویکرد هنجاری عارفان می دقیق در این بخش بررسی

 منتفی سازد.

 گرایی صلاح و فضیلت.  ا1. 1

 عرفان ارائه شد، باید توجه داشت که:مستند به  نگاه هنجاریتر از  ریری که پیشدر نقطة مقابل تق

و  ای بالاتر در سلوک باطنی خویش است سره در حال صعود و ارتقا به رتبه عارف یك .اولاً

 ای معین هم نیاز دارد. البته این سلوکِ منظم به برنامه

ه خلق بازگشته تا دستگیر خلایق باشد، عارف در واپسین سفر خود که طی آن از حق ب .ثانیاً

 سازد. های دیگر هموار می همان مسیر اصلاح و پیشرفت را برای انسان

و ضرورت به ها  امکان پیشرفت در میان انسانتوان نشان داد که  می و تفصیلاً اجمالاًبنابراین 

دهد غایت این  ینشان مگرایی اخلاقی. شواهد  ای است بر نفی نسبی نشانهپیشرفت رساندن دیگران، 

خواهد بود. این ارتقا، با معرفت به قوس صعود و وجودی انسان  ةمرتب ظرفیت و یپیشرفت نیز ارتقا

عربی علاوه بر تفاوت در مراتب  . در نگاه ابنشود با مندرج ساختن خود در این قوس فراهم می

وضوع را در دو بخش آتی شده است. این دو م ترسیممعیار رفتار درست و نادرست نیز  ،دمیانآ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 12 
. در فراز نخست به تفاوت حالات و اختلاف در مراتب و فضایل اهل سلوک دنبال خواهیم کرد

نفس  پردازیم؛ که توجه به همین تفاوت گواه و بلکه دلیلی است در رد نسبیت اخلاقی. چرا که می

نی و نفسانی را در تقدیر متعالی، اعتراف به حقیقتی خارج از من ذه قبول مراتب و تمایل به مرتبة

کنیم که همین توجه به رفتار درست،  دارد. در فراز دوم نیز معیارهای رفتار درست را تنقیح می

گرایان. چرا که اصرار بر درست بودن هر رفتار خاص، نافی  مستندی خواهد بود به ضرر نسبی

 نماید. طلبی مطلق بوده و مرز هنجار صحیح را پررنگ می صلح

 فاوت حالات و تفاضل میان مظاهرت .1. 1. 1

قوس، حقیقت این در یابد.  خود در قوس صعود مساوق می انداز هنجاری خود را با رتبة چشم عارف

به حسب انسان  .(533: 1384زاده،  )حسن انسان کامل دارای جمیع مظاهر و جامع جمیع مراتب است

کند و جمیع کمالات وجودیه  س رحمانی اتحاد وجودی پیدا میرسد که با نفَ ای می صعود به مرحله

نفس رحمانی و  .(532: 1384، آملی زاده )حسن شوند اعضا و جوارح وی می ةمنزل دار هستی به ةنوریو 

اما (. 363: 1384، آملی زاده )حسن  شیء واحدند و تفاوت آنان به اعتبار است ،طبیعت به حسب وجود

س اعدل امزجه که نفس مکتفیه است به حسب صعود و ارتقای درجات و نف»باید توجه داشت که 

و چون مزاج انسان  .(532: 1384، آملی زاده )حسن «گردد ی مقامات، عدیل صادر اول میاعتلا

های انحرافی در او ظاهر شود و دیگر  صلاحیت دارد که وحدت اعتدالی قلبیه ساکنه مطمئنه از میل

پس این وحدت اعتدالیه به این نکته لطیف، محل قرب و سکینه کمال  ،تها را این قابلیت نیس مزاج

هیچ مقامی در نشئه  حال به باور عارفان درعین .(537: 1384، آملی زاده )حسن رب و ظهور اوست

 .(30 :1384، آملی زاده )حسن و در دو آن به یك حال نیست بودهعنصری ساکن ن

ها برقرار  در میان انسانو خُلق لق تفاضل خَ ،ها در این عالم در عین تفاوت حالات انسان بنابراین

. (387: 1384، آملی زاده )حسن بوده و در این میان اعتدال مزاج در انسان کامل، وجه امتیاز اوست

است و مغایرتی میان این دو حق ذوات ما به حسب وجود عین ذات درواقع عارف معتقد است که 

ذات حق بوده و  اما انسان کامل مظهر تامة .(45: 1384، آملی زاده )حسن نیست، الا به تعین و اطلاق

های بعدی قرار دارند. براساس همین منازل مترتب،  سالکان طریق به حسب تفاوت در مرتبه، در رتبه

 .(416: 1384، آملی زاده )حسن مراتب است دارایها نیز متفاوت و  سعادت انسان

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


   13                                                                                                                     اخلاقیگرایی  و نسبی یعرفاناندیشه 

 .(144: 1966عربی،  )ابن کند میعیسوی به تقابلی که مقتضای طبیعت است، اشاره  عربی در فصّ ابن

شود، چرا که علت نیز  اداره می این بوده که عالم به تقابل اسما همین تضاد، مقتضیباید دانست که 

مرتبه عیسوی  ندی در تقریر مقام وجَ .(366: 1384، آملی زاده )حسن به فاعلیت خود مقتضی تقابل است

کند که مهبط طیب و طاهری  میکید تأاین نکته  رو در تشریح حکمتی که عیسی بدان مسمی یافته ب

ای جزئیه از  به مرتبهشد که ادر آن تکوین یافت موجب این شد که این کلمه منزه از آن ب عیسیکه 

با تنزه از آثار طبیعیه که سایر این پیامبر الهی اساس،  براین .(497: 1361)جندی،  مراتب اسما تعین یابد

ن روست که وی با اتصاف به حکمت یو از هم اند، متمایز گردیده ارواح بشری بدان صورت یافته

بیان  .(495: 1361)جندی،  هواره از نبوت خویش سخن گفته استنبویه، پیش از آغاز نبوت، در گ

ان آدمیان را نشان داده و با این گفتار روشنی تفاوت می به« ای جزئیه از اسماء مرتبه»جَندی در باب 

صریح، ضمن دعوت ضمنی از انسان برای والا ساختن همت خود، به دلالت مفهوم مخالف نیز 

تا آنجا مختلف است که به  هنجاری در عرفان. اگر مراتب اسماگواهی است بر ردّ تکثرگرایی 

توان همه هستی  ، پیداست که نمیگردد تفاوت در مهبط نزول و تفاضل در تسمیه و حیات منتهی می

 را در یك رتبه گنجانده و از تفاوت در مظاهر چشم پوشید. 

  نویسد: قونوی در فكّ فصّ عیسوی مییید همین کلام است که در تأ
بدان که جمیع موجودات از حیث شرَف و خِست و نقص و کمال دارای درجاتی 

اش بالاتر  تر، یا مرتبه و موجدِش کم رو هر موجود که واسطة میان او ایناند. از متفاوت
شد، از الهیه استوار با ةش اندک و نسبتش با حضرت وحدانیا و احکام کثرت امکانیه

 .(263: 1371)قونوی،  تر است تر و تمام حق شریف ةحیث تقرب به حیث وحدانی

آنان، در تعالی به  و عنایت حق  ، اصحاب سلوک را نیز به حسب سیر و مقاممفتاح الغیبدر او 

 .(114: ق1416)فناری،  بعدکند که کمال هر مرتبه آغازی است برای مرتبه  بندی می طبقات مختلفی رتبه

عربی آن کسی که هنوز به سفر نرفته در جهان کثرات اسیر است  از همین روست که در مکتب ابن

 راه مانده و در سفر نخست مستقر گردیده، از دیدن کثرات عاجر است ةه تنها در میانکآن و متقابلاً

کند، در عین اطلاع از عینیت ذاتی حق و  ه بر سبیل حکمت طی طریق میاما آنک .(175: 1385)فاضلی، 

ظهورات را در نظر دارد.  اوت فعلیت را و مراتب جزئیة اسما را و مراتب مختلفةتجلّیات او، تف

تا آن » نویسد: می وبی به امکان کسب کمال تا زمان استمرار حیات اشاره کرده عر ابناینجاست که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 14 
 «زمان که انسان از حیات برخوردار باشد چشم امید به کمالی که برای آن خلق شده باقی است

 .(168: 1966عربی،  )این
و  فسناگر از پس جهاد با به سبب آن به کارکرد دوگانه نفس که  مواقع النجومعربی در  ابن

اما  .(102: 1391عربی،  )ابن کند ، اشاره میتقویت خواهد شد آنبالسوء  ةتربیت او بر نیایی کارکرد امار

بهترین طریق از برای رسیدن به معنای اتحاد نفوس کلیه و » خویش همین نفس با التفات به موقعیت

اصل وجود حقیقی عقول طولیه و عرضیه و مراتب برزخیه و حقایق موجود در عالم شهادت با 

 .(849: 1380، )آشتیانی «صرف است در موطن کثرت در وحدت و موطن وحدت در کثرت

ترین راه، نگاه جالب  درخصوص عامل انگیزشی نفس برای پذیرش بهترین هنجار و پیمودن مناسب

 چنین تقریر شده، در کلام محقق برجسته عرفانیابیم. این نگاه  عربی می توجهی را در مکتب ابن

 است:

باشد. بعد از شعور به نور  می« هادی»، تابش نور حق در آن بر اسم منشأ بیداری نفس
شود و از  نماید. حواس نفس متوجه وحدت می فطرت، به امتثال امر خداوند قیام می

کم نور قلبی و  شود و... کم ابواب متفرقه و ارباب متکثره متشبث بالله واحد قهار می
دهد و  ه بر قوای نموده و حالت اطمینانی به نفس دست میسلطان مقام یقین، غلب

اطمینان به حق و رجوع به خیرات و اعراض از قوای حیوانی نفس، به  ةواسط به
گردد  گردد و استعداد آن به کلمات لایق، کامل می مقتضای رجوع به حق، مطمئنه می

ر سلطنت حق ی کمالات ربانی و ظهوو صفاء نفس، باعث ظهور انوار الهی و تجلّ
 .(801 -802 :1380، )آشتیانی رسد گردیده و به مقام قلب می

نحو اکتسابی تقریر  را به  )خواه آن دهد که نفس آدمی از پی اشعار و معرفت این بیان نشان می

کنیم یا فطرت آدمی را در آن دخیل بدانیم(، به سمت بهترین مسیر مایل شده و البته این میل تا 

واجد  ،ها در عین تعیین و تشخص استمرار خواهد داشت. بنابراین مسیر سعادت انسانمنازل متعالی 

مراتب مختلف است و البته عارف نیز به لزوم طی این مسیر و ضرورت بهتر شدن در همین مسیر 

 توجه دارد.

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


   15                                                                                                                     اخلاقیگرایی  و نسبی یعرفاناندیشه 

 ریعت به مثابه معیار عمل اخلاقی.  ش1.1.1

یونسی به  ر فصّد عربی بیان جالب توجهی دارد. درمورد معیار خوب و بد در حیات آدمی نیز ابن

به سبب  ،عین حکمتاین نکته توجه شده است که امر مذموم به حکم شرع تعین یافته و البته این 

 6.گردد حکمتی است که به عنایت الهی، نصیب مختارین خداوند می

د و البته ذم شرع نیز را مذموم نمای هیچ امری مذموم نیست مگر آنکه شرع آنعربی،  به باور ابن  

 .(168: 1966عربی،  )ابن اند به او علم بخشیده به آن آگاهکه خدای  به سبب حکمتی است که خدا و هر 

)خواجه  الهی است یراط مستقیم و جامع جمیع طرق اسماطریق الله همان ص، بیان خواجه پارسا و به

 نویسد: ها می در باب انسان در شرح حکمت حُکم خداوندنیز خوارزمی  .(233: 1366پارسا، 

کند مگر به حسب اقتضای حقیقتش و به قدر  حضرت الهی هیچ احدی را اعطا نمی
« فعال ما یشاء»اند که حق سبحانه و تعالی  طلب او از حضرت و اهل ظاهر اعتقاد کرده

است در ابد با قطع نظر از مراعات « فعال ما یرید»است در ازل با قطع نظر از حکمت و 
 .(232: 1379)خوارزمی،  تحکم

شناسانه برداشت  انحصار حقایق اعمال و اخلاقیات به حکم شرع از این مبنای هستی درواقع سرّ

 لسانی یا همان انشائات تشریعی یتجلّ باتعینات و مظاهر،  ةو حدود هم حدّ شود که اساساً می

او  ری حدّهمحدودات است و هیچ مظ ه حق حدّکآنجااز زیراحضرت حق قابل شناخت است. 

چیز  چیز به او شناخته شود و او به هیچ همه»شود که  عربی تثبیت می این بیان در مکتب ابن ،نیست

تعدد شرایع یا تعدد احکام در شریعت ه . نکتة تکمیلی اینک(107: 1366)خواجه پارسا،  «شناخته نشود

وین ت که همگی در نفس الامر و به حسب تکواحد به حسب احوال و اوقات، نافی این حکم نیس

مخالفت با امر تشریعی ممکن  ،در این نگاه .(549: 1384، آملی زاده )حسن تحت حکم واحد قرار دارند

سرّ تفاوت مراتب  .(415: 1384، آملی زاده )حسن توان به تقابل برخاست تشریعی نمیاست، اما با امر 

آدمیان نیز در تبعیت آنان از شریعت و درواقع طی مقام تشخیص آنان در تطبیق شریعت با تکوین 

 یابد. معنی می

، انسان به سبب ابتلا به بلا زعم قائلان کند که به به باور غلطی اشاره می مواقع النجومعربی در  ابن

 تنهاکند که هرگونه نیل به مقامات عالیه،  کید میأتاهد یافت. وی با نفی این تلقی، مقام خو یارتقا

 رضا وحال مواردی مثل صبر  البته او درعین .(53: 1391عربی،  )ابن مشروط به اعمال انسان خواهد بود

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 16 
رو  ازاین. (53: 1391عربی،  )ابن کند ها را موجب کسب مقام معرفی می را در ردیف اعمال شمرده و آن

توجه به  ،ملاک اخلاقی بودن اعمال ،عربی رسید که در نظام اخلاقی ابنتوان به این نتیجه  می

 طلبانه و البته توجه به انطباق عمل با شریعت است. ناپذیری عمل با ترخیص عافیت  تبدیل

روی در این  ی است ... ازاینحرکت جهان از عدم به سمت وجود... حبّ»عربی مطابق نگاه ابن

این همه بدان معناست که انسان  .(203-204: 1966عربی،  )ابن« تی نیسجهان حرکتی جز حرکت حبّ

در  ،براساس فطرت و حبّ درونی خویش که با حرکت حبیّ و قواعد تکوینی جهان منطبق است

 -معرفتی»تلاقی و تساوق در مبانی  پی کمال معرفتی و تزکیة اخلاقی بوده که این همان نقطة

اطلاع از جزئیات این مسیر با رجوع به اوامر الهی صورت اخلاق در نگاه عرفانی است. « هنجاری

تواند به معنای وابستگی معرفتی و هنجاری اخلاق به دین تلقی شود و البته با نظر  گیرد که این می می

 نظریة اخلاقی عرفان به نظریة ،یابد به حکمت احکام دین که در قالب قوانین نظام طبیعت تجلیّ می

 تر خواهد بود. نزدیك قانون طبیعی در اخلاق

به ولایت الهی  ،ترین مراحل کمالی خویش انسان در عالی ،عربی شناسی عرفانی ابن در اخلاق

به رشد و تربیت دیگران هم تسری  ،مند کردن شخص سالك شود. این تعالی در عین بهره متخلّق می

گرایی و  سمت اعتدال به ،طلبی مفرط رو اخلاق عرفانی با تردید در فردمحوری و صلح یافته و ازاین

ولی » :نویسد میعزیزیة  عربی در فصّ ابنرسد.  می ،انسان کامل است طلبی، که دو ممیزة اصلاح

ق و تحقق و تعلق میسر اسمی است که برای خدای متعال باقی بوده و اتصاف بندگان بدان با قید تخلّ

پس ولی آن است که فانی » :گوید خوارزمی در شرح این عبارت می .(136: 1966عربی،  )ابن «است

 ،در این مرام .(678: 1379)خوارزمی،  «ق بود به اخلاق الهیباشد از صفات و اخلاق خویش و و متخلّ

موریت چهارم را که من أای صاحب مقام الهیه باشند ولی م خلافت معنویه به این معناست که عده

ر دا درحقیقت میان اولیائی که عهده .(413: 1384زاده،  )حسن الحق الی الخلق است نداشته باشند

موریت پیامبرانه در قبال بندگان ندارند، تفاوت وجود دارد و اند با آن گروه از اولیا که مأ رسالت

 معنای معاف بودن ولی غیر نبی از امر اجتماع نیست. البته این تفاوت به

نی را واجد این دو وصف تر از عمومیت و اطلاق قواعد اخلاقی سخن گفته و اخلاق عرفا پیش

  .(XII Wong :2006 ,)  اند دانستیم. باید توجه داشت که عمومیت و اطلاق با رهاکردن پیامد همراه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


   17                                                                                                                     اخلاقیگرایی  و نسبی یعرفاناندیشه 

گیرد، از انجام  چرا که فرد پیامدگرا به سبب محوریتی که برای آثار عمل خود در نظر می

 زند. وظیفه به نحو مطلق و در قبال عموم، سرباز می

 بینگاریمنسبی  راگرایانه از اخلاق، عقلانی بودن یا نبودن  اگر مطابق تقریر نسبیاکنون 

(Harman, 1996: 48،) حقایق شماری از که  خواهد بودتر  ی قابل پذیرشأمقابل این ر ةدر نقط

در نگاهی البته  .(Harman, 1996: 49) اخلاقی هم وجود دارد که هر عاقلی بدان ملتزم است

وجوی  فراگیر برای پوشش دادن به تنوع و اشتراک در اخلاق وجود دارد که جست ، راهیتر جامع

درک  .(Kellenberger, 2001, 204) دارانه استم  مشترکات در دل تنوعات، با روش تعامل اخلاق

 ذهنی مطلوب در تصدیق مزایای اخلاق عرفانی است. اخیر همان شاکلة نکتة

سمت  توان به این نتیجه رسید که حرکت حبیّ مظاهر به عربی می ابن اکنون با یادآوری آرای

ها در تصدیق معارف  همان مخرج مشترک انسان ،باشد اصل خویش، که منطبق با فطرت آنان می

 -های هنجاری منطبق با فطرت با تبعیت از بایسته ،شناختی مشترک اخلاقی است. این تصدیق معرفت

قایسه با سایر عرفانی در م خواهد بود. البته اندیشةهمراه  -تکه در لسان شریعت تعین یافته اس

هایی  مظاهر را جلوه ه همةاز این مزیت نسبی برخوردار است ک ،دینی اخلاقتفاسیر دینی و غیر

عرفانی با گذار از طرد افراطی و  رو اندیشة داند. ازاین دارای مراتب و وابسته به وجود حقیقی می

درونی دانستن این به اصلاح و اعتدال در مزاج فردی و نظام جمعی متمایل است. با  ،صلح مفرط

تقریر عرفانی از اخلاق از پذیرش و بلکه انطباق با رویکرد  ،فایده در ذات آن کمال و مشاهدة

 گرایی استقبال خواهد کرد. هنجاری موسوم به فضیلت

  :نتیجه

توان به این نتیجه رسید که برخلاف تلقی ناتمام از  یمل در مکتب عرفان نظری جهان اسلام مأاز ت

 مبانی نظری عرفان به صورت عام و اخلاق عرفانی به صورت خاص؛

رو راه را به روی قبول  گرایانه بوده و ازاین این مکتب از حیث معرفتی دارای مبنایی عینی .اولاً

تصدیقات و بشر با رجوع به  یاسازد. در این نگاه، ابن سدود میگرایی معرفتی در اخلاق م نسبی

فطری، امکان تشخیص امور ملائم یا منافر با هستی و آگاهی خویش را خواهند  تمایلات مشترک و

 یافت.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 18 
حال با  حقیقت هنجاری واحد، که همان متن شریعت است، متکی بوده و درعینعارف به  .اًثانی

اندیشد. راهی را که او برای  می (با هر شرایطی به صلح  و نه لزوماً) اصلاحبه  ،نظر به مراتب تجلّیات

کند البته از مسیر تربیت متعلمان، آن هم با لسان لین و ملایم که با ارجاع به تجارب  اصلاح طی می

 گیرد.  درونی همراه است، صورت می

 رسد که ممکن است رویکرد زبانی عارف به تعلیم متعلمان و صبوری او مجموع به نظر میدر

در حصول تجربه درونی در همراهان، در قرائتی شتابزده با قبول نسبیت معرفتی و گزینش بهترین 

گوید که  به خواننده میعربی با زبانی روشن  پیامد هنجاری یکی انگاشته شود. اما سنت عرفانی ابن

ود و وجودی خ یو تلاش برای ارتقا حیاتنهایی اخلاقی از دهلیز معرفت به فضیلت  یراه اعتلا

 سپری خواهد شد. -که همان وحدت مظاهر با اصل وجود است -دیگری در اتصاف به آن فضیلت

 :ها نوشت پی
 گوید: عربی می ابن. 1

  .(215: ق1416عربی،  )ابن قنعتُ بما قد جائنی فی بدایة/ أیقنعُ بالتکلیم من کان ذا عشق

 است: عربی دیوان ابنر . د2

 لستُ أشهده حسا و معقولافلستُ اعرفه الا مشاهدة/ و 

 .(221: ق1416عربی،  )ابن و لیس یدرک ذو عقل و ذو بصر/ ما لیس یدرک موصولا و مفصولا

لمخطی لهذا الحکم المعین له أنّ المجتهد المصیب لحکم الله... له اجران و ا»نویسد:  عربی می بن. ا3 

  .(156: 1966عربی،  )ابن «أجرٌ

و أما حکمة إلقائه فی التابوت و رمیه فی الیمّ: فالتابوت »عربی در این باب چنین است:  بارت ابن. ع4

ناسوته و الیم ما حصل له من العلم بواسطة هذا الجسم مما اعطته القوة النظریة الفکریة و القوی 

ود هذا نیة إلا بوجالحسیة و الخیالیة التی لا یکون شیء منها و لا من أمثالها لهذه النفس الانسا

 .( 198: 1970عربی،  )ابن «الجسم العنصری

. مطابق این نظر گرفتها در علم اصول در  را با توجه به معانی آن مطلقاًو  اًدو تعبیر عمومتوان  یم. 5

شود و  برای بیان فراگیری حکم نسبت به افراد مختلف استعمال می نخستشناسی، تعبیر  اصطلاح

ک: خراسانی، شیخ محمد ر حاکی از فراگیری حکم نسبت به شرایط مختلف است. دوم تعبیر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


   19                                                                                                                     اخلاقیگرایی  و نسبی یعرفاناندیشه 

النشر  سسةعلی زارعی سبزواری، قم، مو ، تحقیق شیخ عباسالاصول  یةکفا(، 1427کاظم، )

 .201و ص 137،  ص2الاسلامی، ج

  عربی: به بیان ابن. 6

 لا بارک الرحمن فیهم إنهم/ قد بدلوا فرقانه تبدیلا

 .(218: 1416عربی،  )ابن من نصوص کتابه/ قد رتلته رسله ترتیلا لا نص اجلی

 نامه: کتاب 
 دارالکتب  :، شرحه: احمد حسن بسج، بیروت عربی دیوان ابن(، ق1416). ی الدینیعربی، مح ابن

 .هالعلمی

  الدین، بیروت، دار  ، تصحیح احمد شمسیهالفتوحات المک(،  2011) .ــــــــــــــــــــــــــ

 ه.الکتب العلمی

  دار الکتاب   :تعلیقات: ابوالعلاء عفیفی، بیروت، الفصوص الحکم(، 1966) .ــــــــــــــــــــــــــ

 العربی.

  مولی. :، تصحیح محمد خواجوی، تهرانمواقع النجوم(، 1391) .ــــــــــــــــــــــــــ 

 چاپ پنجم، قمفصوص الحکمشرح مقدمة قیصری بر (، 1380)الدین.  آشتیانی، سید جلال ،: 

 بوستان کتاب.

 مرکز نشر  :، تصحیح جلیل مسگرنژاد، تهرانشرح فصوص الحکم(، 1366). پارسا، خواجه محمد

 دانشگاهی.

 دانشگاه  :الدین آشتیانی، مشهد ، تصحیح جلالشرح فصوص الحکم(، 1361) .جندی، مویدالدین

 مشهد.

 شناختی  شهود عرفانی و ارزش معرفت»(، 1386). معظمی گودرزی علیرضا جوادی، محسن و

 .91 -116 ن ، زمستا25، اندیشة دینی، «آن

 سازمان  :، چاپ دوم، تهرانممد الهمم فی شرح فصوص الحکم(، 1384). حسن زادة آملی، حسن

 چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.

 دفتر تبلیغات  :دوم، قمزاده آملی، چاپ  ، تحقیق حسنشرح فصوص الحکم( 1379) .خوارزمی

 اسلامی.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html


 وچهارم پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیست                                                                                 20 
 به اهتمام رجبعلی مظلومی، دانشگاه تهران و شرح فصوص الحکم(، 1359). الدین شیرازی رکن ،

 گیل. دانشگاه مك

 ،سخن. چاپ چهارم، تهران: زبان شعر در نثر صوفیه،(، 1392) محمدرضا. شفیعی کدکنی 

 های  ، پژوهش«عربی مکتب عرفانی ابنی در وارة تجلّ نظام»(، 1385پاییز ). فاضلی، سید احمد

 .163 -186، 29 شماره فلسفی کلامی،

 مولی.  :، تصحیح محمد خواجوی، تهرانمصباح الانس(، 1416). حمزه فناری، ابن 

 مولی.  :، تصحیح محمد خواجوی، تهرانفکوک ، (1371).قونوی، صدرالدین 

  مکاشفه عرفانی از دیدگاه صدر ماهیت » ،(1387زمستان ).احمدی سعدیعباس کاکایی، قاسم و

 .43 -66، 15 شماره ،اندیشه نوین دینی، «المتالهین

  عربی تبیین معرفت نفس از دیدگاه ابن»(، 1389).عزیزی علویجهمصطفی لاریجانی، صادق و» ،

 .5 – 35 ، 46و  45 شمار ،های فلسفی کلامی پژوهش

  110، 48شماره، اندیشه دینی، «عربی نظریة تفسیری ابن»(، 1392). عابدیاحمد مسائلی، احمد و- 

87. 

 محمدحسن لطفی، چاپ دوم، تهران، خوارزمی. ه، ترجمفلوطین(، 1388). یاسپرس، کارل 

 Armstrong, Walter Sinnott, (2006), Moral Skepticisms, Oxford.  

 Harman, Gilbert & Thomson, Judith Jarvis, (1996), Moral Relativism & 

Moral Objectivity, Blackwell. 

 Kellenberger, James, (2001), Moral relativism, moral diversity, and human 

relationships, The Pennsylvania State University.   

 Wong, David, (2006), Natural Moralities; A Defense of Pluralistic 

Relativism, Oxford University Press. 

 
 

 

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            20 / 20

http://erfanmag.ir/article-1-901-en.html
http://www.tcpdf.org

