
 پژوهشنامه عرفان
 دوفصلنامه علمی، سال دوازدهم،

 وسوم، شماره بیست

 ،1399پاییز و زمستان 

 1-24 صفحات

 علیت در عرفان نظری 
 اسماعیلیمسعود 

تمایز در وجود حقیقی، اگر  رغم نبودِای به علیت معتقدند. بهگونهعارفان به چکیده:

مندی از آن توان نوعی ثانویت و توقف در بهرهآن را با غیر )ظهورات( بسنجیم، می

یک وجود را به ممکنات نسبت داد؛ اما آیا این، علیت در وجود است؟ در عرفان، 

پس از استناد موجودیتِ حق به ممکنات، به نحوِ بالعرض و بالمجاز، نوعی تقرر و 

الامری میان نِسَب و شود که نوعی غیریت نفسها در نظر گرفته می ر برای آنالامنفس

کند. اگر منظور از وجود در پرسش فوق، اضافات نسبت به وجود حق را ایجاب می

وجود مجازی یا ظهوری باشد باید گفت وجود ظهوریِ ممکنات، رابط یا شأن وجود 

یان وجود ممکنات و وجود حق و نوعی وابستگی مر تعالی است. ازاینحقیقی حق

معنای نوعی  توان گفت روح اندیشه علیت که بهسان میبرقرار خواهد بود. بدین

وابستگی و توقف خلق به حق است، در عرفان مورد پذیرش صریح قرار گرفته است؛ 

اما این اندیشه ترقیق گشته و بینونت وجودی حق و خلق نفی شده و با تدقیق، وجود و 

الذات از علیت مبرا دانسته شده است تا وابستگی ماسوا نسبت به حق،  ذات من حیث

 در حد اعلا تصدیق شود و اِسناد علیت به حق، موجب تعین در ذات حق نگردد.

عینیت حقیقت علت و معلول در عین پذیرش غیریت آن دو، ازجمله مواردی است که 

 .عرفان بر آن تأکید دارد

 ی، اسم جامع، وجود حقیقی، تجلیعلیت، اسماء اله :ها کلیدواژه

  
                                                                                                 

 شهید بهشتیدانشگاه الهیات و ادیان   دانشکدهاستادیار  e-mail: masud.esmaeily@gmail.com 

 6/3/1398پذیرش مقاله  ؛29/1/1398 پژوهشی است. دریافت مقاله: -مقاله علمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 24

http://erfanmag.ir/admin_emailer.php?mod=send_form&sid=1&slc_lang=fa&em=masud.esmaeily-ATSIGN--GMMAAIL-.com&a_ordnum=874
http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    2

 

 مقدمه:
شناختی ای که با نظام هستیگونههای عارفان در مورد هستی، تبیینِ علیت است بهیکی از دغدغه

راحتی تواند بهعرفان و وحدت شخصیه وجود سازگار افتد. روشن است که هیچ اندیشمندی، نمی

ها و مراتب آن، نوعی وابستگی و که میان پدیدهاز این شناخت قوی نسبت به عالمَ واقع  گذر کند 

رو، همواره درصدد  ترتب گریزناپذیر تحقق دارد. عارفان نیز از این قاعده مستثنا نیستند و ازاین

 اند. توضیح و تبیین این واقعیت برآمده

ئی ویژه فیلسوفان مشافیلسوفان به علیت و تأثیر، بیشتر ناظر به آرایعبارات عارفان در خصوص 

اند. تصریح یا تلویح، سخنان فلاسفه را در این موضوع، مورد نظر یا ارزیابی قرار دادهاست و بارها به

با مبانی عرفان، مورد توجه و نقض و  اقوال متکلمان نیز در این خصوص به علت شباهت ظاهری

 ابرام عرفا بوده است. 

دت شخصیه وجود  و کثرت مظاهر و یکی از مباحث شایان توجه در آغاز این نوشتار، نظام وح

نیز نظام تجلی است. خلاصه بحث در وحدت شخصیه وجود و کثرت مظاهر، حضور یک وجود 

واحد شخصی در سراسر واقع است که بدون هیچ کثرتی در متن ذات خود، در کثرات حضور دارد 

تعبیر  رند و بهشوند که وجودی جز همان وجود واحد نداو کثرات، مظاهر یا شئون او محسوب می

تر، به حیث تقییدی همان یک وجود موجودند. بنابراین، کثرات درواقع، تجلیات و ظهورات  دقیق

آن وجود واحدند و با اینکه از منظر تعینی، غیر یکدیگر و غیر آن وجود واحدند، از جهت 

 وجودی، عین آن وجود یکتا هستند.

 . پذیرش علیت از سوی عرفان1
یا  (1061 :1375قیصری، ). مؤثَّرٌفیه 2. مؤثِِّر؛ 1کند: الامر را به دو قسم تقسیم مینفسعربی، واقع و ابن

ین مطلب بدان معناست که هر امر واقعی یا مؤثِِّر است یا طرف ا 1.(1062 :1375قیصری، ) علت و معلول

مظاهر کثیر وی این دو قسم یا دو حالت از واقع را تعبیری از  تأثیر و وجه سومی محتمَل نیست.

دهد مؤثر و مؤثرفیه یا همان تأثیر و که نشان می (1061: 1375قیصری، )داند حقیقت واحد شخصی می

: 1375قیصری، ) شودمحسوب می علیت، با نظام وحدت شخصیه سازگار است و مطابق با متن واقع

علیه بودن چیزی نسبت به چیزی یا اصل تأثر، مسبَّبیت، مشروطیت و معلولیت بنابراین متوقف (.1061

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   3                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

علیه که عبارت است از توقف چیزی بر چیزی، مورد قبول عرفان نظری است و این توقف و متوقف

بودن در عرفان، به حسب خارج است و امری صرفاً ذهنی نیست. این توقف، هم در میان موجودات 

عربی صریحاً از عدم امکان رفع اسباب سخن تعالی. ابنمیان ممکنات و حق ممکن تحقق دارد و هم

 .(227:  1تا، جعربی، بی)ابن گوید و اینکه رفع سبب، خود ناشی از سببی استمی

البته عارفان، در نسبت میان علت و معلول یا شرط و مشروط و نیز در اقتضائی یا اعِدادی بودنِ 

یفیت استناد علیت به در تحلیل رابطه علیت میان ممکنات و حق و کها و همچنین برخی از علیت

فلاسفه و متکلمان پیش از خود فاصله  هی دارند که در آن موارد، از آرایقابل توج ذات حق، آرای

 گیرند. می

نهند: الف. ترتب به نحو کلی در عرفان، میان دو نوع از ترتب میان موجودات تفاوت میطوربه

یت؛ ب. ترتب به گونه شرطیت و مشروطیت. هریک از این دو، در نظر عرفان، علیت و معلول

کند و به تعبیر شود. زیرا در اولی، علت، به اقتضای ذاتش معلول را طلب میموجب نفی دیگری می

آورد. اما در شرطیت، وجود شرط برای وجود دیگر، این ذات علت است که معلول را پدید می

گری لازم ذات شرط، مقتضی مشروط نیست و برای وجود مشروط، امر دیمشروط لازم است، اما 

آملی، ؛ 261: 1تا، ج عربی، بیابن))شرط تنها مصحِِّحِ وجود مشروط است  است که آن را پدید آورد

توان با نام معُِدّ یاد ـ نه مقتضی یا معطی آن ـ که به لسان فلسفی از این مصحِِّح می (.120-121: 1367

کند که نزد اصحاب فلسفه حیدر رابطه شرط و مشروط را به رابطه حیات و علم تشبیه مینمود. سید 

نیز آشناست: وجود علم مشروط به وجود حیات است، اما حیات، مقتضی و پدیدآورنده علم نیست 

 :1367آملی، ) شودقتضی علم شمرده نمیشود ولی حیات مو در نتیجه، علم با نفی حیات، نفی می

121) . 

هدف از بیان فوق، تذکر این نکته بود که در عرفان نظری، میان دو نوع کلی از ترتب یا تأثیر، 

نهند و مبنای بحث در این مقاله نیز همین تفاوت است؛ عرفان، ذات حق را نسبت به تفاوت می

مرد. شداند و تأثیر ماسوا را در یکدیگر، نوعی شرطیت یا علیتّ اعِدادی میماسوا، علت حقیقی می

 پردازیم.در ادامه، به تشریح این دو نوع از علیت می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    4

 

 تعالی نسبت به عالَم. علیت حق2

 . چگونگی استناد علیت به ذات حق2-1

هیچ  بنابراین (121و  76: 1374است )فناری، در عرفان نظری، ذات حق من حیث الذات، غنی مطلق 

و حتی  (125 -126 :1367 ؛ آملی6 :1371قونوی،  ؛32-33 :1336عربی، ابن)تابد نسبت و شأنی را برنمی

 :1370کاشانی، ؛ 104-105 :1 ج ،1370، عربیابنشوند )الاهیه از ذات حق از حیث ذات نفی می اسمای

این بدان سبب است که هرگونه نسبت، شأن یا اسمی به ذات من حیث الذات استناد یابد، در  .(146

گردد که با ادله یابی کثرت در آن میکند و موجب راهآن نوعی جهت یا حیثیت متمایز ایجاد می

کاشانی، ؛ 126 -125 :1367؛ آملی، 32-33 :1336 عربی،ابن) ت وجود و توحید حق، در تنافی استوحد

همچنین مبدئیت و علیت، چون دو طرف دارد و یک سوی آن،  .(76 :1374فناری، ؛ 147 :1370

موجودات متعین و منحازند، فعلیت آن برای حق، نوعی نسبت خاص خواهد بود و هر نسبت و تعلق 

ات قابل اسناد به ذباشد ولذا زا و دون مقام اطلاق میخاص، نوعی تعین است، و تعین، محدودیت

دیگر، علیت، نسبتی میان علت و معلول  ازسوی .(252 :1374فناری، ؛ 6-8 :1371قونوی، ) حق نخواهد بود

است و هر نسبتی، وابسته به طرفین است؛ ازاین رو، علیت محتاج علت و معلول است ولذا علت در 

میان دو طرف و نوعی نیازمند معلولش خواهد بود. حتی اگر نپذیریم علیت، نسبت علت بودنش، به

محتاج هر دو است، به هرحال روشن است که علیت علت، بدون واقعیت معلول، معنایی ندارد و 

سبحانه، در تهافت است ولذا ذات من همین میزان ارتباط علیتِ علت با معلول، با غنای مطلق حق

به سخن  (42 :1تا، جعربی، بی)ابن ت علت شمرده شودحیث الذات که غنی مطلق است، محال اس

دیگر، ارتباط با معلول، حیث لاینفکِ علیت است که این، با کمال ذاتی مطلق حق در تناقض است؛ 

بنابراین  .(246: 1426؛ جیلی، 153 :2004)مجهول، باشد چرا که، مُشعر به افتقار می ؛(31 :1367عربی، )ابن

مربوب؛ نه خالق و نه مخلوق  شود نه معلول؛ نه رب و نهالذات، نه علت شمرده میذات من حیث 

با وصف اطلاقی به  مگر آنکه برخی از این امور، به نحو غیر تقابلی .(438و  48 :1423)جندی،  و... 

 :1371قونوی، ) که که شامل هردو طرف تقابل بشود ایگونهذات من حیث الذات نسبت داده شود؛ به

البته روشن است که در این صورت، همه صور و معالیل، به عنوان شئون ذاتی که مندمج در  (6

بنابراین اگر بخواهیم مقام ذات )یعنی ذات من حیث  .(146 :1370کاشانی، ) وندشاند، دیده میذات

ملازم کنیم، تنها وصف قابل استناد به حق، غنا خواهد بود که  الذات( را با دیگر موجودات مقایسه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   5                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

 .(147 :1370کاشانی، ؛ 105 :1 ، ج1370عربی، ابن) با ماسوا و نفی هرگونه کثرت است با ردّ هرگونه نسبت

گیریم، احاطه و شمول وجودی حق، هاضم درواقع، وقتی ذات را من حیث الذات در نظر می

واهند بود گردد و کثرات از این حیث، تحققاً مقهور حق و به عنوان صفات ذاتی حق خکثرات می
 .(146 :1370کاشانی، )

کنند، چه حال با تحلیل فوق، در مورد علیتی که گفته شد عارفان میان حق و خلق ترسیم می

اند؟ پاسخ توان گفت ماسِوای حق از او انتشاء یافتهباید گفت و براساس دیدگاه عرفانی چگونه می

هرگونه ربط و نسبتی  ؛(42: 1تا، جعربی، بی)ابنآن است که سرِّ این انتشاء، در اسماء الاهیه نهفته است 

چرا که هر  ؛(227 :1تا، جعربی، بیابن)الاهی و به وساطت آن ممکن است مای به حق، تنها از طریق اس

که منشأ آن  (147 :1370کاشانی، )شود متفاوت به حق، موجب کثرتی می نسبت و ربط و اضافه

به  .(125 -126 :1367؛ آملی، 32 :1336عربی، )ابن ر تعین ثانی باشداسمای الاهیه د تواندکثرت، تنها می

باشد و سوی حق، یک اسم است و اسم، از جهتی غیر مسمیّ )ذات( می عبارت دیگر، هر نسبتی به

الاهیه نهفته است و  ن رو، سرِّ علیت و ربوبیت در اسمایالاهیه هستند. ازای ، اسمایمنشأ تمامی اسما

 .(105 :1 ، ج1370عربی، ابن)خواهد بود  وی ماسوا از حیث اسماس هرگونه علیتی از جانب حق به

ست که تمامی اسامی الاهیه در تعین ثانی، اسم جامع الله ا می اسمایازسویی، سرسلسله و جامع تما

دهد و نسبت می« من حیث الاسم اللهحق »ترتیب، عارف علیت را به اند. بدینت یافتهدیگر از آن نشئ

 (49 :1423جندی، ؛ 42 :1تا، جعربی، بی)ابنبیند سرِّ علیت و ربوبیت را در اسم جامع در تعین ثانی می

دهد، عارف سبت مین 2بنابراین برخلاف فیلسوف که علیت را به خود ذات حق یا تعین اول عرفانی

؛ 18 :1371قونوی، )دهد الاهیه و درنهایت به اسم جامع الله در تعین ثانی نسبت می آن را به اسمای

است که تعین اول کند. لازم به ذکر و از این باب بر فیلسوف، نقدی جدی وارد می (48 :1423جندی، 

فان الهیه در تعین ثانی )صقع ربوبی( از منظر عرفان نظری، برخلاف بسیاری از فیلسو و ثانی و اسمای

دانند، جزو تعینات و صدرایی که صقع ربوبی و الوهیت را مندمج در ذات و کاملاً عین ذات می

شوند. صقع ربوبی در عرفان، حدوث اسمی داشته، عین ذات بودنِ آن محال نِسَب ذات شمرده می

 شود.دانسته می

عالی به اسم تیت حقآیا توقف عل»های قابل طرح در این زمینه این است که  یکی از پرسش

الاهیه، موجب طرح نوعی علیت استقلالی برای اسم جامع و محدودیت در علیت  جامع یا اسمای

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    6

 

به سخن دیگر، اینکه علیت حق نسبت به عالم تنها از طریق اسم جامع ممکن «. شود؟تعالی نمی حق

دارند که  سازد. عارفان در پاسخ عقیدهتعالی را وابسته به اسم جامع میاست، گویی علیت حق

و تأثیر؛ به عبارت دیگر،  خود، به معنی شرطیت است نه اقتضاتوقف ظهور حق یا علیت حق بر فرع 

اند و اموری در عرض نوعی وابسته به حقهمه آنچه که طریق تأثیر حق هستند، فرع خود حق و به

ها  بودن آنها در نفاذ علیت و ظهور حق نیز به معنای شرط  شوند و مدخلیت آنحق محسوب نمی

ها، مؤثر و علت حقیقی در مادون خود و مقتضی  اینکه خود آن در علیت و ظهور حق است؛ نه

و لوازمی به نام ماسوا شمرده شوند. به عبارت دیگر، خداوند در جهت ظهور و علیت خود، توابع 

اشکال ترتیب، شوند. بدینالهیه دارد که شرط آن ظهور و علیت محسوب می اسم جامع و اسمای

توان گفت مطابق مبنایی می .(60 :1375)قونوی،  گرددعرفان از این جهت، مرتفع میوارد بر مبنای 

ای مدخلیت در شود ـ همه ماسوای حق، اگر گونهعام در عرفان ـ که در ادامه به آن پرداخته می

ه مؤثر و این شوند نامور دیگر داشته باشند، دارای نقش اعدادی خواهند بود و معدّ محسوب می

سویی از نظر عارفان، تعین اول و ثانی از (124 :1374فناری، )شود الهیه نیز می یقاعده حتی شامل اسما

، غیر ها همان وجود حق است ولذا نسبت به حق اند که وجود آنجزو تعینات و نسب علمی

رو،  ازاین ؛(56-76 :1371قونوی، )روند شمار می جزو متعلقات و نسب ذاتی بهو  3شوندمحسوب نمی

ها در تأثیر اقتضائات ذات حق، شرطیت غیر در تأثیر ذات نخواهد بود و از همین رو  شرطیت آن

 شود.است که در ادامه، موجودیت عقل اول براثر ذات حق، ضروری دانسته می

 اسناد نهایی از این بحث، غرض که دهدمی نشان زمینه این در عارفان متعدد عبارات و تعابیر

 يسمى النسبة هذه حيث من الحقّ و»: شده است وارد اشکالات عروض بدون تعالیبه حق مبدئیت

جِدّ به بنابراین با توضیحات یادشده، در عرفان، علیت به (.18 :1371 قونوی،) «بالمبدأ المحقق عند

عالمَ به کلیّتش به حق توان گفت هم ترتیب میبدین (438 :1423جندی، ) شودتعالی نسبت داده می حق

 هستندتک موجودات عالمَ، عین فقر، احتیاج و معلولیت نسبت به موجدِِ حق محتاج است و هم تک

واسطه به خود ذات حق مستند است و طور بی به سخن دیگر، هر موجودی به .(438 :1423جندی، )

پرهیز از راهیابی محدودیت و  اما برای .(124 :1374فناری، ) عالی مؤثر مباشر در آن خواهد بودتحق

طور خاص از حیث اسم جامع، مؤثر در ماسِوا شمرده و به ثرت در ذات، حق باید از حیث اسماک

 شود. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   7                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

الاهیه،  که تمامی اسمایسازی اسناد علیت به ذات حق توسط اسم جامع در این است سرِّ زمینه

نیز در همه این مراتب ساری است. این  اند و اسم جامعاعیان ثابته و تعینات مادون، در آن مندمج

توان بلافاصله بعد از آن نوعی تفصیل و کثرت مشاهده ای که میدهد اولین مرتبهمطلب نشان می

را به نحو اندماجی در خود  ری در رأس تعین ثانی، تمامی اسمانمود، اسم جامع است که با قرارگی

زند ها در تعین ثانی رقم می درجه مخصوص به آنرا در  کند و با تنزل و سریان خود، اسماجمع می

متکثر با اعیان  جامع با اشتمال و سریان در اسما متکثر الهی و استلزام اسما اسم .(153 :1423)قونوی، 

  .(151: ق1423قونوی، ) کندتعدد فیض ایجادی را فراهم میثابته متعدد، زمینه تکثر و 

ی علیت و ایجاد فلسفی و انکار علیت از حیث . معنایی دیگر از علیت و ایجاد )نف2-2

 وجود( 

مطابق وحدت شخصیه عرفانی، وجود ماسوا، به حیث تعلیلی حق موجود نیست؛ بلکه وجود ماسوا، 

رو ایجاد  ازاین 4الله به حیث تقییدی وجود حق موجود هستند.لذا ماسوی درواقع از آنِ حق است و

یا  بود. به سخن دیگر، ذات عینی اشیاوجود شود نخواهد در عرفان، به معنی اینکه وجودی جدید م

علولیت نیست؛ زیرا ذات عینی اشیا یا همان وجود ، محتاج علت و معروض مبه تعبیری وجود اشیا

یا  لذا از جهت ذات عینی اشیا ، همان ذات حق است و تنها صفت او نسبت به ماسوا، غنا است واشیا

وجود، تنها غنا تحقق دارد و علیتی وجود ندارد. به سخن دیگر، علیت فلسفی هنگامی فرض 

 5معقولی خواهد داشت که ایجاد به معنی حقیقی در کار باشد و ایجاد حقیقی، محتاج غیریت است

افتد نه در ذات و امور عین ذات و غیریت، محتاج بروز نسبت است و نسبت در اسما اتفاق می

چرا که رخدادِ نسبت در ذات به معنی راهیابی کثرت در متن ذات حق است که  ؛(438 :1423ی، جند)

لذا با ادله بساطت و توحید در تنافی است. پس  شود وموجب از بین رفتنِ بساطت و توحید ذات می

 ایجاد در عرفان، نه به معنای پدید آوردن وجود، بلکه به معنای بروز غیر است ازسوی وجود )=

 وجود. اعطایتواند نسبت و اضافه اشراقیه )یا تجلی( باشد؛ نه به معنای ذات(، که این غیر، تنها می

البته با وجود عینیت وجود حق و ماسوا، هنگامی که موجودیت ماسوای حق را با موجودیت آن 

دیگر در کنیم؛ به سخن کنیم، نوعی فرعیت یا عدم غنا یا فقر را برداشت مییک وجود، مقایسه می

مقایسه آن یک وجود با حق و ماسوا، وجود اصالتاً و اولاً و بالذات از آنِ حق است و ثانیاً و بالعرض 

از آنِ ماسوا؛ یعنی روشن است که از حیث وجود میان ممکنات و حق، نوعی توقف و تأخر و تقدم 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    8

 

گردد ی در وجود بازمیبرقرار است؛ اما باید توجه داشت که اولاً حقیقت این توقف، به حیث تقیید

که به حیث تعلیلی در  -گونه که روشن است به معنی ایجاد فلسفی یا اعطاء الوجود لذا همان و

نیست؛ ثانیاً در علیت یا مشروطیت، دو طرف به نحوی باید غیریت داشته باشند  -گردد وجود بازمی

لذا حتی  تی در کار نیست وکه در مورد وجود من حیث الوجود یا وجود حقیقی، هیچ غیری درحالی

رغمِ صحتِ توقف و ثانویت یادشده، این توقف و ثانویت را نباید در وجود دو سوی این توقف و به

مشروطیت تصویر نمود؛ ثالثاً این ثانویت یا توقف یادشده، هنگامی است که غیر )یعنی تعینات از 

نی ذات حق و آنچه وجود نیست شان( را لحاظ کنیم و میان آنچه وجود محض است یعجهت تعینی

گردد که تنها نظرمان به وجود باشد، فقط ذات حق لحاظ می ماسوا، مقایسه کنیم؛ وگرنه مادامیعنی 

 شوند تا ثانویت یادشده شکل گیرد.و دیگر امور لحاظ نمی

گونه توقف، مشروطیت یا علیتی در ترتیب روشن است که در وجود بما هو وجود هیچبدین

و در مقایسه وجود با ماسوا نیز، تنها نوعی توقف و تأخر که به معنای استناد وجود به نحو  کار نیست

گردد ثانوی و بالعرض به ماسواست، قابل برداشت است که حقیقت آن به بروز نِسبَ از وجود بازمی

حاتی نامد که اصطلاانتشاء مینه پدیدآوردنِ وجودی دیگر. این حقیقت را عرفان، تشأن، تجلی یا 

کند. با توجه به نکات عرفان هستند. اما گاه نیز عرفان از همین واقعیت با نام ایجاد یاد می ویژة

یادشده روشن است که منظور از ایجاد، ایجاد فلسفی نیست؛ بلکه مقصود این است که نشان دهند 

 6د.شوشود در عرفان به نحوی دیگر تبیین میآنچه در فلسفه با نام ایجاد خوانده می

 . تحلیل رابطه علیت در میان حق و مظاهر در عرفان )تحلیل ایجاد در عرفان(2-3

نماید که آیا حال که گفته شد علیت حق نسبت به ماسوا، از جهت وجود نیست، این پرسش رخ می

سخن توان از منظر عرفان، به هیچ نحو، ممکنات را در وجود، معلول وجود حق دانست؟ به نمی

تأثیر حق در ماسوا را روشن سازیم تا این قسم از علیت در عرفان  مرحله باید گونة دیگر، در این

طور که گذشت علیت حق نسبت به ماسوا در عرفان، به معنای ظهور مظاهر و تبیین گردد. همان

افزاید. درواقع، مظاهر شئون حق در خارج از ذات حق است که البته هیچ موطن وجودیی به آن نمی

شوند، موجودیتشان به همان متن وجودی ذات حق است و تأثیر و علیت حق، موجود میحق که به 

از همین روی است که گفته شد علیت حق، به معنی ایجاد فلسفی یا کلامی نیست؛ بلکه به معنی 

باشد. مفاد اصلی تشأن یا ظهور، بروز صفات اندماجی تشأن و ظهور مظاهر و تعینات و شئون حق می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   9                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

الامر این بروز، همان متن باشد که موجودیت و نفسنحو تفصیلی و غیر اندماجی می ذات حق، به

عبارتی  آید. بهذات یا وجود ذات حق است و وجودی دیگر در عرض یا در طول ذات، پدید نمی

توان گفت معلولیت مظاهر نسبت به حق و علیت حق نسبت به مظاهر، از جهت وجود نیست؛ می

چون تنها از این جهت اخیر است که نوعی  .(438 :1423جندی، ) ستا 7و عدمیبلکه از جهت تعینی 

 آید.پدید می -که شرط اساسیِ تحقق علیت است  -تمایز و کثرت 

وحدت شخصیه وجود که موجب نفی علیت در لحاظ قبلی  به تقریری دیگر، همان خصیصه

ری، موجب اثبات علیت )لحاظ وجود صرِف( شد، در لحاظ جدید یعنی در لحاظ کثرات ظهو

گردد؛ زیرا رخدادِ کثرت ظهوری در نظام وحدت شخصیه، به این معناست که کثرات و مظاهر  می

باشد و اند، وجودشان همان وجود حق است و این یک وجود درحقیقت از آن حق میکه غیر حق

ود که کثرات ششود؛ پس نتیجه میبالعرض و به حیث تقییدی به ماسِوا و مظاهر نسبت داده می

نیز به یک  لذاست که افتقار مظاهر به حق در وجود اند وخارجیه در وجود خود، محتاج وجود حق

البته روشن است که در اینجا، وجودِ تنها لحاظ  .(438 – 439: 1423جندی، ) معنا، درست خواهد بود

نشده است؛ بلکه وجودِ در مقایسه با غیر )مظاهر( لحاظ شده است که نتیجه این لحاظ ترکیبی، 

 8باشد.نوعی توقفِ ماسوا نسبت به حق در وجود می

رابطه حق ای که علت حق با معالیل دارد، سخنی دیگر دارد؛ بنابراین عرفان در مورد نحوه رابطه

و معالیلش، رابطه دو وجود با یکدیگر که نسبت طولی تشکیکی یا تباینی با هم داشته باشند، نیست. 

شان با حق، اند که رابطه حق شود: معالیل حق، شئون تفصیلیةمی گونه تعریفبلکه این رابطه این

ه به عین وجود ذوالتعین باشند کیا رابطه صفات تفصیلی با موصوف خود می9رابطه تعین با ذوالتعین

یا موصوف موجودند نه به وجودی دیگری غیر از وجود موصوف )خواه غیرِ تشکیکی و خواه غیرِ 

ای گونهتباینی(. البته روشن است که در عرفان، رابطه این تعینات یا صفات تفصیلی با ذات حق، به

ات نشود و ازسویی، تشریح شده است که موجب عروض کثرت در ذات یا عروض محدودیت بر ذ

الامری نیز برای این تعینات دیده شده است که عبارت است از همان جهت جهت غیریت نفس

تعینی که ملازم با محدودیت است و نیز جهت تفصیلی که ملازم با کثرت و تمایز است. بنابراین، 

، غیر ذات معالیل حق در عرفان، من حیث الوجود، عین ذات حق و من حیث التعین و التفاصیل

اند. درواقع، حقیقت رابطه علیت در عرفان نظری، رابطه فقری میان سایه و شاخص )شخص  حق

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    10

 

رغم تغایر سایه و شاخص و وابستگی سایه به شاخص، سایه هیچ دارای سایه( است که در آن به

 .(147 :1370کاشانی، ) بر وجود شاخص خود ندارد وجودی افزون

 . علیت در مظاهر3
توانند نسبت به یکدیگر شناسانه عرفانی، موجودات امکانی )ماسوای حق( میهستیدر نظام 

رک: توان در میان موجودات امکانی نیز علیت یافت )لذا می وابستگی داشته باشند )فقر نسبی( و

( اما همان موجوداتی که نسبت به دیگر موجودات فقر و وابستگی 105-106: 1 ، ج1370عربی، ابن

فقر از جهت  (105: 1 ، ج1370عربی، ابن)ها غنا نیز دارند؛ ولی از دو جهت متفاوت:  ت به آندارند، نسب

بنابراین علیت  ها که با وجود حق، یکی است. هاست و غنا از جهت وجودی آن تعینی و حدی آن

شود. هر شأن در میان ماسوای حق، نه در اصل وجود، بلکه در میان شئون و صفات وجود، یافت می

شود گردد علت، و هر شأن یا وصفی که به نوعی انفعال مربوط مییا صفتی که به نوعی فعل بازمی

شود. پس علت و معلول در ماسوای حق، دو ذات مستقل و دو مصداق وجودی معلول شمرده می

لال، ند؛ اما فارغ از استقلال یا عدم استقهر یا دو صورت یا دو تعین متمایزمنحاز نیستند؛ بلکه دو مظ

 گردد.اصل تأثیر و تأثر در میان اجزای عالم )شئون حضرت حق( نفی نمی

 . بازگشت علیت در مظاهر به حق3-1

از منظر عرفان، هر فعل، تأثیر و علیت در مظاهر، به حق یعنی حضرت الاهیه قابل استناد است، و 

شود. اده نسبت داده میانفعال و تاثر و معلولیت در مظاهر، به خلق یعنی حضرات عقل و مثال و م

دهد که درحقیقت، هر چیزی در وجود به یک حقیقت واحد )ذات حق( عربی توجه میالبته ابن

بر فرضی بنابراین این استنادها، بنا .(262 -263 :و تعلیقه ابوالعلاء عفیفی 183 :1370عربی، ابن) ددگربازمی

حقیقت واحد نیز نسبت دهیم که روشن خواهد است که بتوانیم به نحوی فعل و انفعال را به غیر آن 

 توانیم چنین کنیم.شد می

ای عربی و دیگر عارفان عقیده دارند مؤثر )علت( از هر نظر و در هر حال و در هر مرتبهابن

این بدان معناست که تأثیر ازسوی هر  ؛(1061 :1375قیصری، ))حتی در عالم ماده( خداوند است 

مؤثر حقیقی ذات الهی که باشد،  می از اسمایلقی( و یا ازسوی هر اسمظهری از مظاهر کونی )خ

 و صفاتش است. زیرا اوست که در ازل، علت همه علل و مبدأ همه چیز است الهی به حسب اسما

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   11                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

ای، عالمَ همچنین مؤثرفیه )معلول( از هر نظر و در هر حال و مرتبه .(1061 – 1062 :1375قیصری، )

که به این معناست که اعیان عالمَ، معلول حقیقی  (1061 :1375قیصری، ))یعنی ماسوای حق( است 

به ( 1062: 1375قیصری، ). هستنها  و موضعِ ولایت آن ایگاه اعِمالِ تدبیر وجودیِ اسماهستند؛ زیرا ج

چون حیث محدودیتِ  (،1064: 1375قیصری، ) -خواه ثابته و خواه خارجه  -عبارت دیگر، اعیان 

توانند در تقابل با حیث تأثیری، متأثر لذا می اند وجه، جهت مغایرت موجودات با حقماسوا و درنتی

 شوند.شمرده شوند و از همین جهت است که عالمَ )ماسوی الله( نامیده می

دلیل اصلی این مطلب آن است که وحدت اطلاقی ذاتی حق، نسبت به هر متصفی به وجود، 

های تأثیر، در آن و استهلاک واسطه استهلاک احکام کثرت اشیان، موجب سعه و انبساط دارد و ای

رو  ماند. ازاینیابد و یک تصرف بیشتر نمیترتیب، هر تصرفی احدیت میشود و بدینوحدت می

توان باید گفت تصرف هر متصرفی و علیت هر علتی ماسوای ذات حق، اِعدادی است و حتی نمی

ؤثر و متصرف و علت حقیقی )اگر اطلاق علت را فرع بر اثنینیت آن را مؤثر حقیقی نامید. بنابراین م

تام و مصداقی ندانیم( تنها اوست و هر اثری از یک شیء بر شیء دیگر تنها به حق واحد قهار قابل 

 .(85 :1374؛ فناری، 156 :1423قونوی، )استناد است 

دم جواز استناد علیت تر در ع ، غیر از محذوری است که پیشاین محذور در علت دانستن اشیا

به دلیل وحدت شخصیه وجود، اثنینیت مصداقی  ؛ در محذور پیشین، چون اشیابه مظاهر ارائه شد

کردند، شرط لازم علیت )مشهور( که اثنینیت مصداقی حقیقی میان علت و معلول است پیدا نمی

یا مؤثر و اثر )متأثر( ها را نسبت به هم، تنها شرط و مشروط  توانستیم آنلذا می شد وتأمین نمی

قلمداد کنیم. اما در مورد حاضر، به دلیل وحدت شخصیه، هیچ چیز غیر از ذات حق، وجود و حکم 

تنها نسبت به هم علیتی ندارند، بلکه تأثیر و تصرف حقیقی حقیقی ندارد و لذا ماسوای ذات حق، نه

 ها قابل استناد نیست.  هم به آن

، این «ر تأثیری باید به حق نسبت داده شود و هر تأثری به عالمَه»تبیین دیگر بر این مطلب که 

کند که به یک اصل مناسب با آن بازگردانده شود. است که هر واردی از واردات الاهی اقتضا می

ای به عبارت دیگر، هر واردی، فرعی است که از اصلی ناشی شده است و اصل هر چیزی، کلی

سبت دارد. لذاست که اگر وارد، فقر و احتیاج و امکان یا مشتمل است که با جزئی متفرع بر آن منا

بر این امور بود به عالمَ و اگر کمال و وجود و علم و قدرت و... یا مشتمل بر این امور بود به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    12

 

به تعبیر دیگر، کلی  .(1062 :1375قیصری، )شود حضرت الاهیه یا حق من حیث الاسماء بازگردانده می

 مناسب با فقر و امکان، عالمَ است و کلی مناسب با غنا و کمال و وجوب، حضرت الاهیه. 

توان مربوط به سرِّ اصلی کثرت در عرفان دانست. از همچنین تبیین دیگر را در این خصوص می

ثرت در ابد، کتآنجا که ذات حق من حیث الذات، وحدت مطلقه دارد و هیچ کثرتی را برنمی

شود. ازسویی تا کثرت نباشد، علیت در میان مظاهر، معنایی الاهیه دانسته می عرفان ناشی از اسمای

رِّ و لمِ شود که سنخواهد داشت. بنابراین سرِّ علیت در اسما نهفته است. زیرا با تحلیل فوق معلوم می

لذا هر علتی در میان  است والاهیه و در سرسلسله اسما، اسم جامع الله  پیدایش همه مظاهر، اسمای

سازد. بنابراین سرِّ مظاهر که در پیدایش موجودی دخیل است، درواقع، اثر اسم جامع را منتقل می

ها اسم  الاهیه در تعین ثانی و در سرسلسله همه آن دانیم که اسمایاسم جامع است و میعلیت در 

شود ها نسبت داده می به آن جامع، از جهت وجودی، با حق اتحاد دارند؛ به نحوی که هرچه

رو روشن است که بازگشت علیت در تبیین  درواقع، به حق من حیث الاسماء منتسب است. ازاین

 :1 ، ج1370عربی، ابن)مذکور به اسم جامع، به معنی بازگشت علیت به حق من حیث الاسم الله است 

106-104). 

اند و درواقع، ت به حق، فقیر بالذاتتبیین دیگر این مطلب آن است که همه ماسوای حق، نسب

علیت  سوی دیگری، درواقع لذا هر علیتی ازسوی یکی از مظاهر به هر آنچه دارند از آن اوست و

حق، بروز یافته است. وگرنه مظهر از حیث مظهریت، چیزی از  حق است که در متن صور اسمای

دانیم غنی مطلق، ذات خود ندارد که بخواهد به دیگری دهد. ازسویی علیت مساوق با غناست و می

 :1 ، ج1370عربی، ابن) ها و تاثیرها از آن حق است حق است و لذا علیت مطلقه در ضمن تمامی علیت

 .(439: 1423جندی، ؛ 106

توان برخی از امور وارد در شریعت را تبیین نمود و نیز نشان داد که طریق این مطلب، می از

اصل یا کلی مناسب با تأثیر، حق یا حضرت الاهیه است و اصل یا کلی مناسب با تأثر، عالمَ. اولین 

( 1062: 1375قیصری، )توان از شریعت مورد استناد قرار داد، حدیث قرب نوافل است موردی که می

گردد و آن یابد و محبوب حق میکه در آن، عبد براثر ادای نوافل، به محبت الاهی دست می

شود که عبد به قرب نوافل یا فنای صفاتی دست یابد و کلیه اوصاف و افعال محبت، موجب آن می

در اینجا روشن است که اگر نافله، فعل عبد باشد 10عبد، در اوصاف و افعال عبد فانی گردد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   13                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

تواند موجب محبت حق گردد؛ زیرا امر صادر از عبد، موجب صدور فعل یا وصفی )حب( از  نمی

که  –ظاهر صادر از عبد است، به حق تواند بود؛ بنابراین باید نافله را که کمالی بهناحیه حق نمی

نسبت داد و گفت آن محبت الاهی که فعل یا وصف صادر از  –تمام کمالات با او مناسب است 

دهد؛ به عبارت دیگر، درحقیقت، حق حاضر در راثر فعل خودِ حق یعنی نافله رخ میباست،  حق

طور اثر محبت  همین (1062 -1063 :1375قیصری، ) له است نه تعینّ عبدیموطن عبد است که فاعل ناف

یعنی فانی شدنِ صفات عبد در صفات حق، اثری صادر ازسوی  –که امری صادر از حق است  –

لذا  ( چرا که علت آن یعنی محبت، خود صادر ازسوی حق است و1063: 1375قیصری، ) حق است؛

و این خود تأییدی است بر  11سوی حق خواهد بودر ازاثر و معلول آن یعنی فنای صفاتی نیز، صاد

اینکه در این حدیث، در سلسله تأثیری یا علِّی، همواره مؤثر را باید حق دانست و لذا فاعل نافله را 

باید حق در موطن عبد معرفی نمود. در تمام این سه مورد یعنی نافله، حب الاهی و فنای صفاتی،  نیز

یعنی موطن و  ؛(1063: 1375قیصری، )شود تأثر یا انفعال و معلولیت است آنچه به عبد نسبت داده می

فانی  محل ادای نافله واقع شدن، مورد حب واقع شدن )محبوب شدن( و فانی گشتن )در برابرِ

رسید که مؤثر در نافله، عبد است و اثر آن یعنی محبت الهی، نتیجه کردن(. یعنی در ابتدا به نظر می

لذا  کار عبد است؛ اما با نظر صحیح روشن شد که مؤثر در نافله، حق در موطن عبد است نه عبد و

ه سوی عبد تحقق محبت نیز که نتیجه آن است میان حق و عبد یا به عبارت بهتر، ازسوی حق و ب

قیصری، عبد )یابد که در این تبیین، محبت نیز اثری است ناشی از موثرِ حق و متقرر در موطن می

ترتیب، حدیث قرب توان تبیین نمود. بدینرابطه حب و فنا را نیز به همین طریق می .(1063: 1375

ت برای استناد هر تأثیری به اسای برای قاعده یادشده است و هم تأییدی دینی نوافل، مثال و نمونه

چرا که دیده شد در آن هیچ تفسیری به جز تفسیری که در آن تأثیرات  ؛(1063: 1375قیصری، ) حق

 آید.شود، درست درنمیبه حق مستند می

دال بر تأثیر دعا در  توان ذکر نمود، دو آیةز شریعت میمورد دیگری که در این خصوص ا

دعای عبد معرفی  در این آیات، اجابت حق نتیجة12 (1064 -1065: 1375قیصری، ک: ر)استجابت است 

دهد دعا در استجابت مؤثر است یا به تعبیر دیگر، استجابت اثر دعاست. در شده است که نشان می

کند، مؤثر در استجابت است؛ اما از منظر عرفانی، داعی رسد که عبد که دعا میابتدا به نظر می

همچنین در استجابت که اثر  .(442 :1425جامی، )عبد است نه تعین عبدی حقیقی، حق در موطن 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    14

 

دعاست، تأثیر یعنی اجابت به خود حق )نه حق در موطن عبد(، و تأثر یعنی استجابت به موطن 

 یابد.عبدی انتساب می

ه موثر حقیقی در هر موطنی حق است، در نکته پایانی در این قسمت این است که درک این

قیصری، ) شریعت و انقیاد نسبت به معارف آنعرفان یا با شهود ممکن شمرده شده است یا با ایمان به 

 .(1070و  1064: 1375

 . تغایر و کثرت علت و معلول در مظاهر با توجه به نظام عرفانی3-2

آید که اگر در مثال مذکور، داعی حقیقی خود حق با توجه به مطلب اخیر، این اشکال پیش می

یا میان استجابت و اجابت  (442 :1425جامی، )است، چون مجیب نیز حق است میان داعی و مجیب 

یعنی میان مؤثر و متأثر، تغایری نخواهد بود و عملاً تقسیم امور به مؤثر و متأثر ( 1065 :1375قیصری، )

جامی، ) دعا و اجابت، نیازمند تغایر است گر، اجابت و استجابت یافایده خواهد بود؛ به عبارت دیبی

 .(1065 :1375قیصری، )که با تبیین یادشده، هیچ تغایری میان طرفین نخواهد بود  حالیدر ،(442 :1425

و شود این مشکل در دیدگاه عرفانی، درواقع ناشی از آن است که وجود همه امور، واحد دانسته می

گردد. درنتیجه، مؤثر و متأثر، دارای حقیقت واحدی ارجاع می به تعینات اشیا اختلاف و کثرت،

 (442 :1425جامی، ) داعی و مجیب، یک عین خواهند داشتلذا  خواهند بود و

کند: عرفان نظری، میان دو پاسخ این اشکال، از دقت نظر عرفان درخصوص علیت حکایت می

الاسماء خود بدون وضعیتی است که حق من حیث الامری قائل است؛ یکی وضعیت تفاوتی نفس

دیگری مؤثر است و دیگری وضعیتی که حق در صورت اعیان خلقی و در موطن عبد،  هیچ واسطه

الهیه است و در دومی، حق، صورت خلقیِ  در اولی، صورت حق، اسمی از اسمای مؤثر است.

ث الأسماء متصف به مؤثریت یا اعیانی کونی به خود گرفته است. در اولی، حق من حی عبدی

شود و در دومی به جهت حضور قیومی حق در مواطن خلقی، حق در موطن عبد، به مؤثریت  می

لذا با آنکه  ترتیب، استناد فعل به مؤثر، از حیث صور دارای تکثر است وگردد. بدینمتصف می

قیِ الف، گاه به حقیقت همه یعنی وجود حق، واحد است، افعال صادر از حق، گاه به صورتِ ح

شود. تأثر نیز که به تعینات مربوط است، صورت خلقیِ ب و گاه به صورت خلقیِ ج نسبت داده می

به لحاظ عینیت تعینات با صور مختلف، دارای تکثر خواهند بود. نتیجه امکان این تکثر در ناحیه 

ت؛ داعی یا مؤثر، عبد یا تأثیر و تأثر، حصول نوعی مغایرت میان مؤثر و متأثر یا داعی و مجیب اس

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   15                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

حق در موطن عبد است و مجیب یا متأثر، حق من حیث الأسماء الالهیه یا حق از جهت صورت 

و اش است. درواقع، امکان این تغایر، توسط صور یا ظهورات مختلف حق )که یکی حقی حقی

 .(1066 :1375قیصری، )دیگری خلقی است( فراهم شده است 

 و تأثیر به حق و به عبد در نظام وحدت شخصیه . صحت استناد یک فعل3-3

رغم نبود علیت و تأثیر حقیقی در ماسوای نماید این است که چرا بهپرسشی که در اینجا رخ می

دهیم؟ پاسخ قونوی به این سؤال چنین است که چون این ها نسبت می ذات حق، این احکام را به آن

ای اص، هیچ واسطهبا حق است که در آن وجه خ از حیث وجه خاص اشیا احدیت تصرف و تأثیر،

وجود ندارد )و سرِّ نفی علیت از ماسوای حق نیز همین است(، و چون سرِّ این وجه  میان حق و اشیا

خاص به نسبتِ بیشتر موجودات، حکم و خاصیتش در احکام کثرت و امکان مستهلک است )زیرا 

در نزد بیشتر موجودات، ماسوای حق  احکام کثرت بر حکم وحدت و احکام وجوب غلبه دارد(،

 .(156 :1416قونوی، ) شودمؤثر و متصرف شمرده می

توان از منظر عرفانی، مانند عقل نظری، تر در این زمینه این است آیا نمیپرسشی بسیار مهم

مجوّزی برای استناد تأثیر به ممکنات یافت و از منظر عرفان تنها باید ماسوای ذات حق را معدّ 

 ت؟ دانس

تعالی چون عقلاً در ذات او وجودِ دهد. از جهت حققونوی به این پرسش نیز پاسخی دقیق می

 13داند(، ارتباط متعقلدو جهت مختلف محال است )زیرا عقل، ذات حق را از همه وجوه واحد می

میان حق سبحانه و موجودات، از جهت حق تنها از یک وجه است و این ارتباطات متعدد، موجب 

شود. اما ازسوی دیگر، چون کثرت از لوازم ممکنات و صفات ذاتی ات متعدد در ذات حق نمیجه

گیرد، ضروری است ارتباط هر ممکنی )از حیث کم با اثنینیت شکل میهاست و کثرت دست آن

خودش نه از حیث حق( با حق، از دو جهت باشد که یکی جهت امکانِ ممکن است و دیگری 

سوی حق است )یعنی از جهت وجوب(، وحدت  است که از جهتی که به جهتِ وجوبِ امر ممکن

یابد و از جهت دیگر، کثرت و دیگر احکام امکان بر آن و دیگر احکام وجوب بر آن غلبه می

شود. مراتب و درجات موجودات نیز بر حسب غلبه و مغلوبیت میان دو طرف متعین غالب می

چرا در برخی موارد عقل نظری با نتایج کشف و شهود توان دریافت که ترتیب میشود. بدین می

 .(156 -158 ،ق1416قونوی، ) کندتایج شهود توقف یا مخالفت میموافقت دارد و گاه عقل نسبت به ن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    16

 

ترتیب گویا قونوی دهد. بدینالامر تعینات رخ میدرواقع، این مطلب، به دلیل چندوجهی بودنِ نفس

هرحال این تمام نیز به ممکن از جهت امکانی آن، جایز است؛ اما بهگوید که اسِنادِ تأثیر چنین می

تری نهفته است و آن اسناد الامر نیست و در ورای این اسِناد یا در بطن آن، حقیقت ژرفنفس

هرگونه تأثیری به حق است. به دیگر سخن، غلبه احکام کثرت بر وجهی از وجوه تعینات، مجوز 

 شود.ا حقیقت آن است که در متن این اسناد، تأثیر به حق اسناد داده میهاست؛ ام اسناد تاثیر به آن

نتیجه تحلیل یادشده در بحث پیشین نیز دال بر این مطلب است که فعل از جهت وجودی و 

به تعبیر دیگر  .(441 :1425جامی، ) جهت تعینی، حدی و انفعالی به عبدفعلی به حق استناد دارد و از 

توان در این وضعیت هم فعل را به حق )در موطن ازآنجاکه عبد با حق، وحدت وجودی دارد می

زیرا، عبد،  .(442 :1425جامی، )الامر است عبد( نسبت داد و هم به عبد و هردو نسبت دارای نفس

فعل حق را به  توانلذا می و قابل آن فعل است و -که مؤثر حقیقی است  -مظهری از مظاهر حق 

 گردد. عبد نیز منتسب داشت. هرچند که این انتساب، موجب عدم انتساب فعل به حق نمی

 -کند که یک صفت یا فعل صادر در مراتب خلقی در واقع، ویژگی وحدت شخصیه، اقتضا می

عیناً هم به حق منسوب شود و هم به عبد؛ زیرا در نظام وحدت  -و به طریق اولی در مراتب حقی

اش، حاضر است. خصیه، در تمامی مراتب ظهوری، وجود حق به جهت اطلاق و قیومیت مطلقهش

نه، یزند. یک آیمثال می نهیعربی جهت تفهیم این مطلب در ساختار وحدت شخصیه، به آیابن

که خود یک حقیقت بیش نیست. ازسویی،  حالیدر دهد،ها و تصاویر مختلفی را نشان می تمثال

دد، با خصوصیات خود نظیر کوچکی و بزرگی و تقعر و تحدب، بر بازنمایی یک های متعینهیآ

 :1375قیصری، )دهند های مختلفی نشان می گذارند و آن حقیقت واحد را به شکلحقیقت تأثیر می

در آن آینه واحد، یک حقیقت بیشتر وجود ندارد و تصاویر  .(443-445 :1425جامی، ؛ 1067-1066

نه، یکی است که این وحدت، مثالی است برای یاند و خود آن آینهیمختلف، درواقع صور آن آی

وحدت وجود حقیقی که همان ذات حق است که از خود و نه در خود، کثرتی از صور را بروز 

کنند و ر صور مختلف، به شکل متغایر بروز میدهد. همچنین است افعال صادر از حق، که دمی

های متعدد نیز، یک حقیقت وجود دارد که در نهیشوند. در مثال آیگویا از مصادر مختلفی صادر می

های مختلف مثالی برای تعینات و ینهیشود. آقوالب مختلف به صور مختلف نمود داده می

دهند. ر خود به صور مختلفی نشان میهاست که وجود حق و افعال او را د خصوصیات حدی آن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   17                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

بنابراین تعینات و صور تجلیات حق، هرچند تأثیر اصیلی ندارند، اما به هرحال بر نحوه بروز آن 

ای از ای ندارد که اثر هر حضرت و مرتبهلذا عارف نیز با نظر شهودی خود، جز این چاره مؤثرند و

 .(1067 :1375قیصری، ) اتب ظهوری را به خود آن نسبت دهدمر

البته روشن است که در این تصویر از هستی، وحدت بر کثرت غالب است و وجود حق، قاهر 

لذاست که از منظر عرفانی، انتساب فعل به حق، اولی و  شود وبر تمامی ظهورها و تعینات شمرده می

اب عین همان طور که انتساب فعل به عبد با نفی انتستر از انتساب فعل به عبد است؛ همانشایسته

شود. به عبارت دیگر، بهتر است عارف به آن فعل به حق، از نظر معرفتی، باطل و ممنوع شمرده می

تا یکی بودن حقیقت را از یاد  ،(1066: 1375قیصری، ) های متعددینهنه واحد بنگرد و نه به آن آییآی

یابند. از همین بروز مینه واحد ینبرد؛ هرچند به هر حال در آن وضعیت نیز صور مختلفی از آی

 وند نسبت داده شده استها نفی و به خدا روست که در برخی آیات قرآنی، افعال عباد از آن
 .(1078: 1375قیصری، )

 «رَمَى كنََِّ اللََّهَٰ  ماَ رَمَيتَْ إِذْ رَمَيْتَ وَلَ وَ»مثال روشن چنین انتسابی در شریعت، آیه رمی است: 

شود )و ما رمیت( و نفی می )ص(در این آیه، ابتدا رمی )تیراندازی( از حضرت رسول اکرم (.17:)انفال

گردد )اذ رمیت( و سپس با استدراک و تأکیدی به خداوند نسبت داده بلافاصله در وسط، اثبات می

دارای حقیقتی است و  -که فعل واحدی است  -شود )و لکن الله رمی(. درواقع، فاعل رمیمی

و هرچند آن حقیقت، اصیل است و متن واقع از آن اوست، صورت نیز به عنوان مظهر آن صورتی، 

توان برای آیه، تفسیر معقولی در نظر گرفت و آن الامر دارد؛ بنابراین تفسیر، میحقیقت واحد، نفس

شود تا تنبیه این است که در ابتدا فعل به حسب حقیقت، از مظهر و صورت حسی محمدی نفی می

شود که انتساب ه در ورای این صورت، حقیقتی والاتر نهفته است؛ سپس چنین گمان میشود ک

فعل، به صورت حسی محمدی اشتباه است که برای نفی این گمان، در آیه همان فعل بلافاصله به 

شود که روشن شود انتساب فعل به صورت نیز صحیح است؛ چرا صورت محمدی نسبت داده می

اند )تأثیر صور و ای خاص، نقش داشتهگونهر دارند و به هرحال در بروز فعل بهالامکه صور نیز نفس

اند نه بیشتر؛ لذا حال ها تنها صورت و مظهر حق مظاهر حق در چگونگی افعال صادره(؛ هرچند آن

که از استدراک )و لکن الله(  -ها اثبات شدند، با تأکید بیشتر  که صور و صحت انتساب افعال به آن

شود که هرچند انتساب فعل به صور و مظاهر، صحیح است، نباید چنین تفهیم می -شود ده میفهمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    18

 

دهد؛ بلکه تأثیر حقیقی در همه افعال و اقتضای اصیل گمان کرد که این حقیقتی اصیل را نشان می

 یابدترتیب، در ساختاری هماهنگ، هم فعل به حق انتساب مینسبت به امور، از آن حق است. بدین

شود. نتیجه اینکه استناد فعل به و هم به عبد و البته، غلبه و برتری انتساب فعل به حق نیز حفظ می

لحاظ حقیقت اصیل به صور و مظاهر صحیح نیست؛ بلکه استناد به نحوی صحیح است که حقیقت 

 استفاده از نیز با؛ 446 :1370عربی، ابن) آن به صور و مظاهر نسبت داده شودآن به حق، و جهت ظهوری 

 .(1070 :1375قیصری، 

. وحدت حقیقت علت و معلول و امکان نقد و تثبیت قواعد فلسفی علیت از این 3-4

 جهت

ها از برخی  یکی از نتایج مبانی یادشده، نقد قواعد فلسفی علیت از برخی جهات، و تثبیت و تأیید آن

علت، محال »ین قاعده است که جهات دیگر است. یکی از قواعد فلسفی مورد نظر در این قسمت ا

تواند در نزد عارفان، علت در مظاهر، به حسب حقیقت خود، می«. است معلولِ معلول خود باشد

زیرا عرفان نظری با اثبات  .(1360:47ترکه،  ؛ ابن185 :1 ، ج1370عربی، )ابن معلول معلول خود شمرده شود

الیلِ ظهوری، همان ذات حق است، این مطلب )از طریق وحدت شخصیه( که حقیقت علل و مع

کشد؛ در قاعده مذکور را از جهت حقیقت علت و معلول یا وجود حقیقی آن دو به چالش می

عرفان، همان حقیقت واحد که در موطنی صورت علت و در موطنی دیگر صورت معلول دارد، در 

قیقتِ )یا وجود توان گفت حرو می موطنی دیگر نیز صورت معلول آن معلول را دارد و ازاین

ترتیب، از منظر حقیقت، علت حقیقیِ( علتِ یک معلول، حقیقتِ معلولِ آن معلول نیز هست. بدین

؛ 637-638 :1423)جندی،  شود که نقض قاعده فوق استسوب مییک چیز، معلول همان چیز نیز مح

 .(447: 1425جامی، 
یادشده را تأیید نمود. حقیقت وجود، از توان از منظر عرفان حکم فلسفی البته از جهتی نیز می

آن جهت که در صورتِ علت ظاهر شده است، در صورت معلول ظاهر نشده است و لذا علت از 

؛ جندی، 185 :1 ، ج1370عربی، )ابن ول از آن جهت که معلول است، نیستآن جهت که علت است، معل

ست که علت، در حال ظهورش در به عبارت دیگر در تصویرِ نقض یادشده، روشن ا .(637 :1423

طور معلول، در حال ظهورش به صورت معلول، علت نیست؛ صورت علت، معلول نیست و همین

)یا در موطنی(  پس علت در حالی )یا در موطنی( که علت است معلول نیست و معلول در وضعیتی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   19                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

علول خودش باشد تواند معلول متوان گفت علت نمیکه معلول است علت نیست و لذا از جهتی می

ترکه در بیان این نقض عقیده دارد ابن .(447 :1425جامی، ) ین، تأیید قاعده عقلی یادشده استکه ا

شود که همان حقیقت مزبور است؛ زیرا که علیت و معلولیت از حیث واحد در امری واحد جمع می

از جهت دیگر  ه هم علت است هم معلول و هم معلولِ معلول، هیچ جهتیکبه حسب آن حقیقت 

توان گفت عبیت و معلولیت در امر واحد از جهت واحد متمایز نیست و لذا در آن حقیقت، می

جمع شده است و البته در مرتبه تجلی از حیث تجلی باید گفت جهت علیت از جهت معلولیت 

، 1378 ترکه،)ابنلذا علت در این مرتبه، معلول معلول خودش نیست  متمایز و غیر قابل خلط است و

حاصل این سخن آن است که بسیاری از احکام عقل، با توجه به تجلیات و در مقام  (788-790 :2ج

ویژه با توجه به حقیقت همه حقایق یعنی وحدت ظهور صحیح است؛ اما با توجه به حقایق امور، به

، 1378رکه، تابن)شوند نوعی دیگر وصف میشخصیه، بسیاری از این احکام جایی ندارند و امور به

 .(788 :2ج

کند؛ زیرا عقل در مجموع، روشن است که عرفان نظری به این نحو، به عقل فلسفی اشکال می

گوید علت به هیچ نحو و از هیچ جهتی، معلول معلول خودش نیست و عرفان، این قضیه فلسفی می

 کند. عرضه میسازد و البته، محمل درستی نیز برای این سخن، را با اشکال و نقض مواجه می

 نتیجه:
با توجه به توضیحات گذشته، روشن است که اگر منظور از وجود، وجود حقیقی باشد، در وجود 

حقیقی، هیچ غیریتی نیست و اگر از صرافت نظر به وجود حقیقی بگذریم و آن را با غیر نیز 

مندی از همان هرهتوان به ممکنات نسبت داد نوعی ثانویت و توقف در ببسنجیم، تنها چیزی که می

یک وجود است. بنابراین، معلولیت ممکنات در وجود حقیقی نسبت به حق در عرفان، به معنی 

ای است که به نحو اولیت و ذاتیت به حق نسبت داده مندی از وجود حقیقیثانویت و توقف در بهره

بالعرض و بالمجاز،  شود. اما در عرفان، پس از استناد موجودیت حق به ممکنات به نحو ثانیاً،می

شود که از آن با نام وجود مجازی یا ظهوری یاد ها اثبات می الامر برای آننوعی تقرر و نفس

 موجود حق وجود همان به لذا و است حق اضافه و نسبت و ربط ممکن، هو بما ممکن شود؛ زیرا می

بود. البته به نحوی که متن یا ملأ خارجی را تشکیل ندهد و به همان موطن وجود حقیقی یا  خواهد

الامری )و نه ساخته ذهن(، در نِسَب و اضافات ذات حق، تقرر داشته باشد. پس نوعی غیریت نفس

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    20

 

افزاید و به همان موطن و حق نسبت به وجود حق تقرر دارد که موطنی بر موطن وجود حق نمی

توطن و موجودیت دارد. اگر منظور از وجود در پرسش فوق، همین شأن، ظهور یا وجود وجود، 

مجازی یا ظهوری باشد باید گفت وجود مجازی ممکنات نسبت به وجود حقیقی حق، رابطه ظهور 

رو نوعی وابستگی میان وجود ممکنات و وجود حق برقرار  و ظاهر یا رابط و مستقل دارد؛ ازاین

 خواهد بود.

توان گفت روح اندیشه علیت که به معنای نوعی وابستگی و توقف خلق به حق سان میبدین

است، در عرفان مورد پذیرش صریح قرار گرفته است؛ اما این اندیشه ازسویی ترقیق گشته و بینونت 

یا تعدد وجودی حق و خلق نفی شده است و ازسوی دیگر، مورد تدقیق قرار گرفته و وجود و ذات 

ذات از علیت مبرا دانسته شده است تا وابستگی و فقر ماسوا نسبت به حق، در حد اعلای من حیث ال

کلمه تصدیق شود و اسناد علیت به حق، موجب تعین و کثرت در ذات حق نگردد و با رکن اصلی 

وجود عن »سان هر دو نظریه شناسی عرفانی یعنی وحدت شخصیه وجود سازگار افتد. بدینهستی

شود، به که بیشتر فلسفی شمرده می «وجود عن الوجود»شود و تر کلامی محسوب میکه بیش «العدم

اند؛ زیرا از منظر عرفان، در آفرینش )ایجاد( وجودی دیگر  معنای مشهورشان، از منظر عرفان باطل

کند که زند یا به تعبیری، وجود )حق( ظهور میآید؛ بلکه ظهوری از وجود )حق( سر میپدید نمی

ی تقرِّرِ یک صفت تفصیلی در بیرون از ذات وجود، به همان موطن وجودیِ سابق است. این به معنا

 العدم، عن وجود نظریه های دو نظریه یادشده را در خود داشته باشد. زیرا قوت تواند قوتنظریه می

 نداشته وجود آن بر سابق نحو هیچ به که است چیزی آوردنِ وجود به در خداوند قدرتِ دادن نشان

مشکلات نظریه کلامی و  ازدر احتراز  نیز الوجود عن وجود نظریه قوت. است بوده صرف معدوم و

 بر سابق مرتبه در نحوی به علت اینکه و است معلول و علت میان سنخیت و مناسبت دادن نشان در

 دهد، هم در ذات خوددر عرفان، ظهوری که رخ می .دارد خود در را آن کمالات و معلول معلول،

الامر ندارد؛ چون قبل از آن وجودِ ظاهر است نه ظهور و لذا بدون سبق و در رتبه پیش از آن، نفس

آید )وجود عن العدم( و هم به عنوانِ امری بریده از ظاهر که هیچ مناسبتی میان آن سابقه، پدید می

که به شکل  شود؛ بلکه همان صفات اندماجی ذات حق یا شئون ذاتی حق استدو نباشد شمرده نمی

گونه لذا ظهور، به نحوی متفاوت یعنی به سازد وآید و ظهور را میصفات تفصیلی در بیرون درمی

 وجودی، اندماجی و غیرتفصیلی، در ذات ظاهر )ذات حق( تحقق دارد )وجود عن الوجود(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   21                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

 همچنین نتیجه مباحث این نوشتار در بخش دوم )علیت در مظاهر( آن است که در میان مظاهر

گردد الاسماء بازمیالامر است؛ اما حقیقت علیت، به حق من حیثنیز علیت و معلولیت دارای نفس

گردد ولذا علیت مظاهر نسبت به یکدیگر، علیتی اقتضائی و حقیقت معلولیت به عالمَ یا اعیان بازمی

اتحاد  شود، علیت از بابنیست؛ بلکه اعدادی است. درواقع، چون حق در مواطن خلقی، علت می

سازد. شود که این، علیت در میان ظهورات را صحیح میظاهر و مظهر، به مظاهر نیز نسبت داده می

البته نباید فراموش نمود که در علیت، غلبه با حق است و استناد فعل و تأثیر به دیگران هرچند غلط 

ت. همچنین عینیت الامر نیز دارد، استنادش به حق اولی و مطابق حقیقت عرفانی اسنیست و نفس

حقیقت علت و معلول در عین پذیرش غیریت آن دو از جمله مواردی است که عرفان بر آن تأکید 

 دارد.

 ها: نوشت پی
کند اما روشن است که انتخاب تعبیر هرچند قیصری از مؤثر و مؤثرفیه به علت و معلول یاد می .1

احتراز از لوازم نادرست اصطلاح علت و  آگاهانه و برای عربی، کاملاًموثر و موثرفیه از جانب ابن

ازسوی  جای تعبیر موثر و موثرفیه تعبیر علت و معلول به معلول بوده است. بنابراین این جایگرینیِ

، تنها با مفروض گرفتنِ احتراز از تبعات غلط آن صحیح است و به هدف آن امثالِ قیصری

 له علیت پایبند است.ئلی مسگیرد که نشان داده شود عرفان نیز به روح اصصورت می

-مناز نظر فیلسوف علیت به ذات واجب قابل اسناد است؛ ولی از نظر عرفان، علیت نه به ذات .2

 الوحده )تعین اول( قابل اسناد نیست.حیثمنالذات و نه به ذاتحیث

مندمج در  اند ودر نزد عرفا، تعین اول و ثانی، و اسما و صفات الهیه در تعین ثانی، با آنکه تعین  .3

ذات حق نیستند، اما به وجود حق موجودند. مطابق وحدت شخصیه عرفانی، همه تعینات اعم از 

واسطه ایجاد حقی و خلقی، به وجود حق موجودند؛ اما این مطلب، اعم از آن است که تعینی به

شد )مانند تبع ذات موجود با)اظهار( حق، موجود شود یا اینکه ایجادی )اظهار( در بین نباشد و به

 تعین اول و ثانی(.

شود وجود لذا وقتی گفته می الامر خارجی است وحیثیت تقییدیه در این فضا، دارای نفس .4

ماسوای حق به حیث تقییدی وجود حق موجود است، به این معناست که واقعاً وجود ماسوا، عین 

 وجود حق است و یا به تعبیری ماسوا به همان متن وجود حق، موجودند.

 کند پس غیری در کار است.موجِد، معلولی را موجود می  .5

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            21 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    22

 

تدریج در عرفان، ایجاد به شکل مصطلحی برای تشأن درآمد که گاه برای نشان به هر حال به .6

 گیرند.دادنِ تفاوت آن با مصطلح فلسفی از قید عرفانی در کنار آن بهره می

 جهت عدمی به معنای جهت حدی و نفادی است نه عدم محض.  .7

ابراین روشن است که تصویر فعلی )افتقار ماسوا نسبت به حق در وجود(، با نفی علیت در وجود بن .8

تر گذشت در تهافت نیست. چرا که در آنجا صحبت از وجود صرف و لحاظِ فقط وجود  که پیش

 بود.

ین رابطه تعین و ذوالتعین در عرفان نظری، به معنای محدود شدنِ ذوالتعین به تعین نیست. بلکه تع .9

برد و تنها ظهور مانند صفتی خارجی برای ذوالتعین است که اطلاق ذاتی ذوالتعین را از بین نمی

 سازد.وی را محدود می

لا يزال عبدي يتقرَّب الىّ بالنوافل حتَّى احبّه، فاذا احببته كنت سمعه الَّذي يسمع به و بصره الَّذي » .10

جهت یافتن احادیثی با مضمون فوق در  ...«.بها يبصر به و يده الَّتي يبطش بها و رجله الَّتي يمشي 

، ح 454، ص1تا، ج؛ برقی، بی8و  7، ح 352، ص 2، ج1365ک: کلینی، شیعه ر مجامع روایی

، ابواب اعداد الفرائض و نوافلها، ح 2تا، ج ؛ عاملی، بی1، ح399، ص1388؛ شیخ صدوق، 1047

، 5، ج1410ک: بخاری، روایی اهل سنت رر مجامع . نیز جهت یافتن احادیثی با مضمون فوق د6

، ص 10، ج 1429؛ احمد ابن حنبل، 20980، ح 370، ص10، ج1344؛ بیهقی، 6137و  2385ح 

 .1156، ح 299، ص 1، ج1419؛ متقی، 26253، ح 112

)كنت سمعه الَّذي يسمع به و بصره الَّذي  طور تصریح حدیث شریف بر استناد فنا به حقهمین .11

کند که علت آن یعنی دلالت بر این می تي يبطش بها و رجله الَّتي يمشي بها(يبصر به و يده الَّ

محبت و علت علت آن یعنی نافله نیز باید ازسوی حق بوده باشد و موثر در این دو امر نیز حق 

 است.

وَ إِذا سأََلَكَ عِبادِي عَنِّي فإَِنِّي قرَيِبٌ أُجِيبُ دَعوَْةَ الدَّاعِ إذِا » ؛(60:)غافر «ادْعوُنِي أسَْتجَِبْ لَكمُْ» .12

 (.186:)بقره «دَعانِ

منظور از ارتباط متعقل در این عبارات، ارتباطی است که در آن، مفهوم مورد نظر در خارج  .13

 وجودی منحاز و جدا ندارد.

 

 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            22 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


   23                            علیت در عرفان نظری                                                                                                           

 نامه: کتاب
 تهران: الدین آشتیانى جلال سید، تصحیح القواعد تمهید(، 1360على. ) الدینترکه، صائنابن ، 

  . وزارت فرهنگ و آموزش عالى

 . ______________ (1378 ،)بیدار.، قم: محسن بیدارفرتصحیح  ،الحکمفصوص شرح 

 دارالصادر، بیروت: ةالمكي الفتوحاتتا(، الدین. )بیعربی، محییابن . 

 ____________( .1370 ،)الزهراء، تهران:  ابوالعلاء عفیفىتصحیح  ، الحکمفصوص. 

 ____________ .(1367 ،)احیاء ، بیروت: دارعربىابن رسائل التجلیات، در: مجموعة 

 . العربىالتراث

 ____________. (1336 ،)بریل:  لیدن،  مهدى محمدناصرالدینتصحیح  ،الدوائر انشاء . 

 لعلميةا بیروت: دارالکتب ،المسند(، ق1429حنبل. ) بنمحمد بناحمد. 
 تهران:  هانرى کربن تصحیح ، النصوصنص کتاب من المقدمات(، 1367حیدر. ) ، سید آملى ،

 . توس

 الاوقاف. زارة، قاهره: والصحیح(، ق1410اسماعیل. )بنبخاری، محمد 

 دارالکتب دین محدث، قم: ال تا(، المحاسن، تصحیح و تعلیق جلالمحمد. )بیبنبرقی، احمد

 .ةميالاسلا
 مجلس. مطبعة، هند: الکبری السننق(، 1334حسین. ) بنبیهقی، احمد 
 ( .ق1425جامى، عبدالرحمن ،)بیروت: ، ، تصحیح عاصم ابراهیم الکیالىالحکم شرح فصوص

 . ةلعلميا دارالکتب

 ،قم:  الدین آشتیانىجلال ، تصحیح سیدالحکم فصوص شرح(، ق1423مؤیدالدین. )  جندى ،

 بوستان کتاب.

 ( .ق1426جیلی، عبدالکریم ،)بیروت: دارالکتب الرحیم الرحمن اللهالرقیم فی شرح بسمو الکهف ،

 .ةلعلميا

 البیت )ع(.آل ، قم: موسسةالشيعة وسائلتا(، شیخ حر عاملی. )بی 

 ( .1388شیخ صدوق ،) قم: علویون.التوحید ، 
 محمد ، تصحیح المشهودو المعقول بین الأنس مصباح(، 1374حمزه. ) محمد الدین، شمس فنارى

  . تهران: مولی،  خواجوى

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            23 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html


 وسوم / شماره بیست، سال دوازدهمپژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه                                                                                    24

 

  .قرآن کریم 

  نشر دانشگاهى، تهران:  الدین آشتیانىسید جلال، تصحیح  النصوص(، 1371)قونوی، صدرالدین . 

 ___________( .1423 ،)الدین آشتیانی،، تصحیح سیدجلال عجاز البیان فی تفسیر ام القرآنا 

 __________ .(1375 ،)تهران: مولى،  محمد خواجوى، تصحیح إلهيةال النفحات . 

 __________ .(1416ق ،)در: المراسلات بین صدرالدین القونوى و ية، الهاد لةالرسا

 نا.بیروت: بی  ، تصحیح گوردون شوبرت،نصیرالدین طوسى

 قم: بوستان کتاب 

 و تهران: علمى،  الدین آشتیانىجلال سیدتصحیح  ،الحکم فصوصشرح  (،1375، داود. ) قیصرى 

 . فرهنگى

  ،قم: ، بیدارالحکم فصوص شرح(، 1370عبدالرزاق. ) کاشانى .  

 مية.الاسلا ، تهران: دارالکتبالکافی(، 1365یعقوب. )بنکلینی، محمد  

 لعلميةا ، بیروت: دارالکتبالعمّال کنز(، ق1419الدین. )حسامبنمتقی، علی. 

 ( .2004مجهول ،)تصحیح محمد عبدالکریم النمرى، تهران: دارالکتب، هيةاال التجلیات شرح 

  العلمية.

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

http://erfanmag.ir/article-1-874-en.html
http://www.tcpdf.org

