
 پژوهشنامه عرفان
 دوفصلنامه علمی، سال دوازدهم،

 وچهارم، شماره بیست

 ،1400بهار و تابستان 

 197 -220صفحات

 مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق  

 پردازیاز منظر تمثیل
 **فرداصغر میرباقری سید علی/ مصطفوی روضاتیسید محمدجلیل 

ها را  بررسی دقیق آثار برخی حکما و عرفای ایرانی اشتراکاتِ معنادارِ آن چکیده:

شاعری  مولاناها است.  دهد که این موضوع حاکی از پیوستگی روش آن نشان می

خود تأثیر ها و آثار خود وی، از حکما و عرفای پیش از  است که بنابر گواهی تذکره

الدین سهروردی، حکیمی است که با نگاه  دیگر شیخ شهاب پذیرفته است. ازسوی

است. نگاهی گذرا  گذاشته عرفانی بر آرای عرفانی پس از خود تأثیر -خاص فلسفی

ها  در سرایش مثنوی به آن مولویکند که  به تألیفات سهروردی این ظن را تقویت می

گیری از تمثیل و  بهره فلاسفهم در طرزِ بیانِ عرفا و نظر داشته است. یکی از ساحات مه

حکایت است. آثار فارسی سهروردی که در آن زبانِ شیخ به زبان آثار عرفانی نزدیک 

ها و حکایات است. نگاهی گذرا به آثار فارسی سهروردی  از تمثیل شده، سرشار

ا و حکایات این آثار ه را به مشابهتهایی معنادار میانِ تمثیلمثنوی  خواننده آشنا با

ها را  در این تحقیق در پی آن هستیم که ساختار و محتوای این تمثیل .کند رهنمون می

 .تحلیلی بررسی کنیم -به صورت تطبیقی و با شیوه توصیفی

 ، رسائل فارسی سهروردی، ادبیات تطبیقی، تمثیلمثنوی معنوی ها: کلیدواژه

  

                                                                                                 
           دانشجوی دکتری زبان وادبیات فارسی دانشگاه اصفهانe-mail:mobtaker.rozati.esf@gmail.com  

  e-mail:a.mirbagherifard@gmail.com   استاد گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه اصفهان )نویسنده مسئول(**

این مقاله مستخرج از رساله دکتری و تحت حمایت کرسی مولوی پژوهی وابسته به صندوق حمایت از پژوهشگران و فناوران کشور 

(Iran national science fandation: INSF  .است ) 

 17/10/1397 یرش مقاله؛ پذ29/7/1397دریافت مقاله: مقاله علمی پژوهشی است. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             1 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                198 
 مقدمه. 1
 . سهروردی1. 1

طی زندگی کوتاهش که الدین ابوالفتح یحیی سهروردی حکیم قرن ششم هجری است که  شهاب

صورتی اسرارآمیز در زندان حلب پایان یافت، آثار فراوانی از خود به یادگار گذاشته است.  به

شمار  نماینده اشراق و احوال باطنی به سهروردی بیش از آنکه به عنوان یک فیلسوف شناخته شود،

بر اشراق و احوال باطنی است تا معقولات و  مت الهی سهروردی بیشتر مبتنیحک»آید: می

سهروردی کوشیده حکمت ذوقی و بحثی را (. 492: 1382)محمدخانی و سید عرب، « استدلالات عقلی

ساز تأثیرگذاری این کوشش زمینهدو(.  و : بیست1386پورنامداریان،  ؛ 273: 2، ج1386)نصر،  با هم تلفیق کند

دیگر تعظیمِ عرفای بزرگی  سوی(. از127: 1369کوب، زرین)حکمت اشراقی وی بر عرفان بوده است 

دهد. در های عرفانی را نشان میهای وی به دیدگاهدر آثار سهروردی نزدیکی اندیشه «حلاج»چون 

سید عرب، )است  که از فصول فارسی آثار وی است، یاد حلاج سایه انداخته «لغت موران» فصل

این امر موجب  (.31: 1385پورجوادی، سهروردی در آثارش از زبان حال بهره برده است ) (.94: 1391

شده سخن سهروردی بیش از پیش به آثار عرفانی نزدیک شود. در میان آثار سهروردی مضامینِ 

ار فارسی او آث فارسی وی حضوری پررنگ دارد. شیوة نگارش سهروردی در همة عرفانی در آثار

فسایی،  رستگار)گیری از شیوه پرسش و پاسخ است  بسیار ساده و نزدیک به لهجه تخاطب و با بهره

نویسی شاید مشی تعلیمی شیخ اشراق یکی از علل گرایش وی به ساده(. 138: 1390شمیسا،  ؛ 467: 1389

های آورََد. داستاناست. سهروردی برای بیان مفاهیمِ معرفتی ناگزیر بوده که به تمثیل روی 

اند. این نوع تمثیل که ذاتاً دارای نوعی ابهام قلمداد کرده «تمثیل رمزی» سهروردی را از مقولة

 (.160-162: 1383-84فتوحی، )پردازد است، به بیانِ اسرارِ غیر قابل بیان و اموری ناگفتنی می

 ولوی.  م2. 1

کند که وی الدین محمد بلخی این نکته را اثبات میتأمّلی دقیق در آثار منظوم و منثور مولانا جلال

اش جذب و پرورده کرده  ها را در قلمرو اندیشه آثار برجسته پیش از خود بهره برده و آن از همة

رو زبانِ عرفانی  ایناست. عرفانِ مولانا عرفانی مقلّدانه نیست، بینشِ عرفانی وی بدیع و نو است و از

سازی و  همین نوجویی مولوی سبب شده که ترکیب(. 232: 1382شمیسا،  )وی نیز خاصِّ خود او است 

حدیقه به روش  مثنویهای سبکی برجسته وی باشد. مولانا در ساختِ واژگانِ جدید از ویژگی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             2 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   199                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

الطّیر عطاّر قرار داده است. نکته قابل تأملّ  سنایی نظر داشته و وزن آن را همان وزنِ عروضی منطق

اعتنایی خود به شعر و قافیه تأکید کرده، ین است که با وجود آنکه بارها بر بیدر باب زبان مولوی ا

وی سرشار از انواع صنایع ادبی است. در زبان عرفانی مولانا قصهّ و حکایت جایگاهی مثنوی اما 

وی به قصّه از دو  پردازی است. علاقة ید وی به تمثیلدارد و این یکی از علل مهمّ گرایش شد ویژه

ها کرسی وعظ داشته، براساس مشی خطیبان و سو مولانا که مدت منظر قابل تبیین است. ازیک

سرایان برجسته ادب دیگر به عنوان تالی و رهرو تعلیمی گویی داشته و ازسویهای قصهواعظان زمینه

لاقه فراوان مولانا به قصهّ حقیقت عپرداخته است. در مثنویعرفانی، یعنی سنایی و عطار، به سرودنِ 

کتابی  مثنوی معنویرا برگزیند.  «حکایت در حکایت»شیوه  مثنوی و حکایت موجب شده در

 مثنویها در  طرح آن ةنوعِ تداعی مطالب و شیو(. 232: 1382) شمیسا، تمثیلی با زبانی سمبولیک است 

 »بلاغتِ منبری»این شیوه را  (.165: 1387)غلامرضایی، سرایی واعظان است بر وفقِ روش خطابه

های زبان در بیان اسرار که صوفیه از کاستی با این وجود، همچنان (.257: 1371کوب، زرین)اند  نامیده

کوب، زرینها دارد )یابد و از آن گِلهاند، مولانا نیز گاهی صورتِ قصهّ را مزاحم میداشته شِکوهِ

، این اثر از جذبه و وجد مثنویرغم تعلیمی بودنِ  کرد که به باید به این نکته اشارهالبته  .(41: 1384

هایش و همچنین هنگامِ یادکردِ شمس تبریزی، لحنی غنایی خالی نیست و مولانا هنگامِ مناجات

 (.165-166: 1387غلامرضایی، )گزیند برمی

ی بیان تعالیم و سازد. عرفا برازبان عرفانی زبانِ آثار عرفانی را از آثار دیگر علوم متمایز می

: 1394فرد، میرباقری)ویند گ کنند که به آن زبان عرفانی میمواجید عرفانی از زبانی خاص استفاده می

این زبان در دو قلمرو متمایز قابل بررسی است: زبان عبارت و زبان اشارت. زبانِ عبارت شامل (. 20

با (. 54: 1368نویا، )گیرد ره را در بر میاصطلاحات عرفانی است، اما زبان اشارت، رمز و نماد و استعا

بیان و  ر نحوةاند، اما دوجود آنکه صوفیه بر ناتوانی زبان در گزارشِ احوال عرفانی تأکید کرده

نظران دشواری بیانِ اند. برخی صاحبهایی هوشمندانه و دقیق داشتهساختار کلامِ آثارشان گزینش

مهم  اما نکتة (.62: 1372جیمز، )اند  ای تجاربِ عرفانی دانستهبرترین نشانه حالاتِ عرفانی را صادقانه

های عارفانه، نگریجانبه و دقیقِ تجارب و ژرفآن است که با وجود نارسایی زبان در توصیفِ همه

که به  مثنوی زبان عرفانی مولانا در(. 289: 1358استیس، )اند ها بردهاربابِ شهود از همین زبان بهره

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             3 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                200 
قصد تعلیم مریدان و سالکان سروده شده، زبانی زنده و پویا است و یکی از علل این پویایی کاربرد 

 فراوان تمثیل، قصه و حکایت است. 

 مثیل . ت3 .1

تمثیل اصطلاحی چندسویه است و چندوجهی بودنِ معنای آن در نقد ادبی و بلاغت گاهی ابهام 

فصیل از تمثیل سخن گفته نخستین کسی است که به ت «جرجانی»یجاد کرده است. در میان بلاغیون ا

تشبیه »ساختی تشبیهی است:  وی معتقد است ساختِ تمثیل اساساً(. 150-151: 1383-84فتوحی، )است 

: 1361)جرجانی، عام و تمثیل اخص از آن است. پس هر تمثیلی تشبیه است و هر تشبیهی تمثیل نیست 

چند معنای ظاهری دارد، بیانِ حکایت و روایتی است که هر معنایالبته تمثیل در این مقاله در  (.53

سویه میان ( حاصل یک ارتباط دوAllegoryتر دیگری است. تمثیل )اما مرادِ گوینده معنای کلیّ

های بلاغی ما تمثیل در این معنا چندان در کتاب (.205: 1370شمیسا،  )به )ممثّل( است مشبه و مشبه

ارهای خطیب اند و آن را از ابزولی در آثار یونانِ قدیم فراوان به آن پرداخته مورد توجه نبوده است

ویژه در آثار تعلیمی عرفا که  تمثیل به (.155-156: 1371ارسطو، )اند شمار آورده برای اِقناع مخاطب به

 طی ویژه)سمبل( ارتبا های معمولی را نیز در حکم تمثیل در نظر بگیرند، با نماد اند داستان کوشیده

دهنده یک طبقه یا تیپ یعنی طرز رود و ممثّل نشانکار می سازی به برای تیپ تمثیل عموماً»یابد: می

. البته باید (205: 1370)شمیسا، « فکر و طرز عمل خاصی است و از این جهت با سمبل همراه است

اند، ریک آن نبودههای فارسی واجد ساختاری تمثیلی در مفهوم الگوتوجه داشت بیشترین تمثیل

کارکردِ  (.51: 1389پارسانسب، )اند کار رفته ها حکایاتی هستند که در جایگاه تمثیل به بلکه اغلب آن

معانی زهدی و  و عرفانی قابل توجه است؛ در حوزة یژه در متون فلسفی، حکمی تعلیمی تمثیل به 

این نکته به سببِ قدرتِ (. 483و  390: 1372شفیعی کدکنی، )یشترین نوع خیال، تمثیل است حکمی ب

  (.18: 1389پارسانسب، )نفسانی در روانِ مخاطب است  انگیزِ تمثیل در ایجادِ انفعالِشگفت

فراوانی  آثار عارفان متقدّمِ خراسان بهرة محورانهسو مولوی از شگرد تمثیل در این میان ازیک

ادبی خراسان با آثار فارسی سهروردی قابل توجه است:  -های فکریدیگر پیوندِ سنتّ برده و ازسوی

های رایج در خراسان آن رسائل تمثیلی سهروردی ارتباط تاریخی تفکرّ عرفانی وی را با سنّت»

ر آثار وی برخی پند و اندرزها و نصایح موجود د (.182: 1394)مجتهدی، « دهدعصر نشان می

کند و دیگر عرفای بزرگ منسوب به خراسان را تداعی می «بسطامیبایزید »گفتارهای کسانی مانند 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             4 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   201                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

)مجتهدی، ین کارها در این زمینه باشد سهروردی از نخست «فی حاله الطفولیه»رسد رساله و به نظر می

مهمّ  راق است. سنایی و عطار دو نمایندةپردازی از نقاط اتّصال مولانا به شیخ اشتمثیل (.182: 1394

عطار و  الطیر منطقها تأثیر پذیرفته است.  پردازانه هستند که مولانا از آنهای تمثیلشهخراسانی اندی

ها با  گنجند که نشان از سرشتِ مشترک آنتمثیلات رمزی می ای از آثار سنایی در حوزةپاره

تواند های بسیاری در آثار سهروردی وجود دارد که میتمثیلات سهروردی دارد. رمزها و تمثیل

های قابل توجهِ مشابهتِ آثار سهروردی را با آثار عرفانی قبل یا بعد از او تبیین کند. برای مثال نمونه

دهد ارائه می -ای رمزی استکه قصه - «صفیر سیمرغ»ابتدای تصویری که سهروردی از سیمرغ در 

عطار، باشد ) های عرفانیای برای درک بیشتر رمزهایی همچون سیمرغ در اندیشهتواند زمینهمی

شود در پروری مولانا نیز که خود شاعری خراسانی محسوب میپردازی و رمزهنرِ تمثیل (.127: 1388

 «نیِ»سهروردی را با مفهومِ  «لغت موران»در « حکایت مور»همین مسیر قابل تبیین است. برای مثال 

مولانا هر دو در آثارشان به  سهروردی و (.298: 1366کوب،  زرین)اند مقایسه کرده مثنوی در ابتدای

وی قهرمانانِ حکایات، شاملِ قهرمانان انسانی و معن مثنویاند. در تمثیل توجهِّ فراوانی نشان داده

کار گرفته  به فراوانی، تمثیل و حکایت را بهویژه در آثار فارسی خود،  اند. سهروردی نیز بهحیوانی

ها را در کنار بزرگانی چون ابن سینا  پردازی، آنسهروردی و مولانا به رمز و تمثیل است. توجهّ ویژة

ترین رمزپردازان ادب عرفانی قرار داده است. رویکرد هر دو در پردازشِ ساختارِ  و عطار از بزرگ

به  هایشانها نقاطِ اشتراکِ قابل توجّهی دارد. برای نمونه سهروردی و مولانا در تمثیلاین تمثیل

های روحی اند و این موجودات رمزی از حالات و ویژگیفراوانی از پرندگان و جانوران بهره برده

سینا و غزالی نیز کاربرد داشته  شوند.این تشبیه در آثار افلاطون، ابنها قلمداد مییا ظاهری انسان

همانندی استوار است، سهروردی که اساس آن بر این  الطیر رسالهبر  است. تشبیه به پرندگان علاوه

شیخ گفت جان قصد بالا کند همچو مرغی که خود را از »های دیگر نیز کارکرد دارد:  در بخش

 (.264 :3، ج 1372)سهروردی، « اندازد، مرغ جان قوتّ کند و قفص تن را از جای برانگیزاند قفص بدر

 است. اضافه تشبیهی پرُمعنایاین تشبیه تبیین شده  «طوطی و بازرگان»در مثنوی نیز در مقدمه قصه 

پرندگان در تمثیلات  ةقصه طوطی و بازرگان خود گویای جایگاه برجست در میانة «طوطی جان»

 عرفانی است:

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             5 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                202 
 کو کسی کو محرم مرغان بود  سان بود              قصه طوطی جان زین

 (1/166، ب1378)مولوی،                  

 پژوهشهای ها و فرضیهرسش. پ4.  1

کار رفته است. آثار  تعلیمی است که در سرتاسر آن رمز و تمثیل به -اثری عرفانی ثنوی معنویم

های فراوان و فضایی رازآلود است که یکی از علل اصلی این فارسی سهروردی نیز دارای تمثیل

رسد می گیری فراوانِ وی از تمثیل است که دارای ابهامی هنری است. به نظر فضای رازآلود، بهره

نکات گفته شده مقتضی اشتراکاتِ فراوانی میان این دو باشد. همچنین نگاهی گذرا به تمثیلات 

ها های نمادین مشترک از قبیل حیوانات و پرندگان در این تمثیلدهنده حضور شخصیتها نشان آن

از این جهت  شود.های معناداری مشاهده میها شباهتها بین موضوعاتِ تمثیل بر این است. علاوه

رکی داشته باشند. در این پژوهش در پی آن تشها نیز نقاط ممحتمل است که ساختار این تمثیل

ها در آثار فارسی سهروردی و های اساسی پاسخ دهیم که کدام تمثیلهستیم که به این پرسش

ر ها چیست، رویکردهای مشترک این دو حکیم د مثنوی دارای نقاط مشترک هستند، محتوای آن

 هایشان کدام است؟ های ساختارِ تمثیلها و تفاوتپردازی چیست و شباهتروایت

 یشینه پژوهش.  پ5. 1

الدین ای مشابهات میان آثار مولانا و شیخ شهاباین به صورت پراکنده به پاره از برخی محقّقان پیش

مولانا طرح شده( را  فیهفیه ما )که در « فتاب و چراغآ»جمله تمثیل اند. ازسهروردی اشاره کرده

همچنین در مقدمه (. 55: 1، ج الف1387مولوی، ) انددارای سابقه در آثار عطار و شیخ اشراق دانسته

از شیخ شهاب سهروردی  به نامه دوازدهم مولانا اشاره شده که در آن بیتی مکتوبات مولانا،کتاب 

ردی که مورد علاقه و ستایش شمس در نامه دوازدهم بیتی از شیخ شهاب الدین سهرو»آمده است: 

. این موضوع یعنی علاقه شمس به سهروردی، احتمالِ خوانش (23: 1371)مولوی،  بوده، آمده است

سازد. بیت مورد اشاره چنین است: یا حسرهً للعاشقین تر میآثار سهروردی توسط مولوی را قوی

عرفانی  -های مولوی و مکتب فلسفیتَحمّلوا/ ثقلَ المحبه و الهوی فَضاّحُ. برخی نیز اندیشه

براین دیگران نیز در  علاوه (.39: 1369شمیسا، )اند شمار آورده به «فلسفه نور»سهروردی را دو وجهِ 

)عباسی داکانی، « سفر به شرق تجلیّ»جمله: در مقاله اند ازاین اشتراکات تحقیقاتی انجام داده ةزمین

 ه در آثار سهروردی مطرح است، بررسی شده است. مقالهتأثرِّ مولانا از مشرق و مغربی ک( 1372

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             6 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   203                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

به بررسی تطبیقی مراتب  (1389)عبدالهی، « مراتب انوار و تطبیق آن با نصوص عرفانی و شعر مولوی»

( 1390) تألیف صادقی مزده نسیم عشقپردازد. در کتاب نور در آثار سهروردی و اشعار مولانا می

بازتاب رساله »در آثار سهروردی و مولوی توجّه شده است. مقاله  له عشقتنها به بررسی تطبیقی مسئ

نیز  (1395)نورایی و اسدیان،« مولویمثنوی تمثیلی قصهّ الغربه الغربیه و جغرافیای مثالی سهروردی در 

است و به موضوعِ غربتِ روح  مثنوی تنها حاوی اشتراکاتِ رساله تمثیلی قصه الغربه الغربیه و اشعار

پردازد. تازگی این تحقیق از آن جهت است که از یک سو آثار فارسی سهروردی با مثنوی  می

دیگر  سویتر شدن تحقیق مؤثر است و ازسنجیده خواهد شد که خود در محدودتر و تخصصی

ها مایهرونشان از د ها مورد مقایسه خواهند بود که اهمیت های مشترک و ساختار آنتمثیل

 تشابه در شگردهای بیانی آن دو است.   ةدهندوجه کمتر نیست، چرا که نشان هیچ به

 وش پژوهشر  .6 .1

های مشترکِ آثارِ تحلیلی و با رویکردی تطبیقی به بررسی تمثیل -این پژوهش با روش توصیفی

فارسی شیخ اشراق اساس ابتدا همه مصنفات  پردازد. براینمی مثنوی معنویفارسی سهروردی و 

دقیق موارد مشترک، پنج  با مقایسةگردآوری شده است. مثنوی های مشترک با  بررسی و تمثیل

شود و سپس ساختار تمثیل در تمثیل انتخاب شد که در مورد هر تمثیل ابتدا به محتوای آن اشاره می

ها و شباهتگردد و آثار سهروردی و مولانا به شکل دقیق و به صورت تطبیقی بررسی می

 ها تبیین خواهد شد. های آن تفاوت

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             7 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                204 
 ها و حکایاتتوا و ساختار تمثیل. بررسی تطبیقی مح2

گیرند. جهت این در این قسمت پنج تمثیل مشابه سهروردی و مولوی مورد مقایسه تطبیقی قرار می

بررسی منظور برای هر تمثیل دو قسمت در نظر گرفته شده است. ابتدا محتوای هر جفت تمثیل 

 شود و سپس در بخش دوم ساختار آن دو مقایسه خواهند شد. می

 باز و کمپیر مولوی -ادشاه و طاوس سهروردی.  پ1. 2

 حتوا.  م1. 1. 2

تواند به حال ارزشمندترین اموری است که انسان می یکی از دشوارترین و درعین «ودخ»شناخت 

که شناخت خداوند را منوط « منَ عَرفََ نَفسَهُ فَقَد عَرفََ رَبَّه»آن دست یابد. حدیث معروف نبوی 

آن دارد. شمرد، نشان از دشواری خودشناسی و البته اهمیّّت و ارزش والای به شناخت خود برمی

ساز انحرافات بزرگ ترین آفات انسانی که سبب به عنوان یکی از بزرگ «غفلت»همچنین باید به 

طرح شده است.  «شاه و طاوس»ات اساسی در تمثیل نخست سهروردی نکاست، اشاره کرد. این 

دهد طاوس را در چرم کنند. پس از مدتی طاوس خود، یاران و محیطِ پرنقش و نگارِ شاه دستور می

بندد. به دستور پادشاه سپارد و به محیطِ حقیر و نازلِ پیرامونِ خود دل میقبلی را به فراموشی می

کنند که جز یک سوراخ ندارد و تنها مقداری ارزن برای خوارک او س فرو میای بر سر طاوسلّه

تواند زیبایی خود را ماند و طاوس دیگر نمییزی باقی نمیچ هایش هیچ وجود دارد. از نقوش بال

 تواند جز آن جایگاهِ تاریک و ناهموار را تصوّر کند: بنگرد. او نمی

دید و مسکنی بغایت ظلمت و نوا نمیبیکرد. الّا چرم مستقذر در خود نگاه می
 وان بودتر از آن سلّه نتناهمواری. دل بدان نهاد و در دل مترسّخ کرد که زمینی عظیم

  (.306: 3،ج1372)سهروردی، 

یابد ونوعی رسد، در وجودِ خود شوقی میها به مشامِ او میها و سبزههر بار که بوی خوشِ گل

داند که آن شوق از کجا است، زیرا لباسی جز گیرد، اما نمی فرامیعلّت وجود او را  شادمانی بی

شناسد. نادانی او از جهت خودناشناسی است. روزگاری چرم، مکانی جز سلّه و غذایی جز ارزن نمی

دهد که وی را از سلّه و چرم رها کنند. طاوس مانَد تا سرانجام پادشاه فرمان میدر آن حیرت می

بیند،  هایش را مینگرد و باغ و زیباییهای خود را می آید و نقشبیرون میها وقتی از آن حجاب

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             8 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   205                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

فراموشی، خودناشناسی و غفلت خورد. سهروردی در داستان طاوس و پادشاه خودبسیار حسرت می

 داند: طاوس را موجب نادانی وی می

 آنکه سببش معلومهروقت که از باغ بادی یا بانگی برآمدی او در آرزو آمدی بی
نَسوُاللهَ »بودی... و این جهالت از آن بود که خود را فراموش کرده بود و وطن را 

 (.306: 3،ج1372)سهروردی،  «فَأنَساهمُُ أنفُسَهمُ

ای به اسارتِ باز دارد. وی از زبانِ یکی از نیز اشاره رساله عقل سرخسهروردی در ابتدای 

گفته است. اما این  آفریده شده و با دیگر بازها سخن می «باز»کند که قبلا به صورت سالکان بیان می

دوزند و برند و دو چشمش را می ها او را به ولایت دیگری می شود. آنباز روزی اسیرِ صیّادان می

برََد  و گمان دانسته از یاد می کنند. باز هر چه را پیش از این میچند تن را به نگهبانی از او معیّن می

گشایند و او از غفلتِ اندک چشم او را میپیوسته چنین بوده است. پس از مدّتی اندککند که می

ه روی و مویی شود کگریزد. در صحرا با موجودی مواجه میبرََد و به صحرا مینگهبانان بهره می

مولانا در (. 226-228 :3،ج1372سهروردی، نامد )می «نخستین فرزند آفرینش»سرخ دارد و خود را 

آورد. مولانا در این قصه رمزی، شمار می را بسترسازِ اسارتِ او به یل باز و کمپیر، نادانی بازتمث

ارتباطی معنادار میان پادشاه با یک پرنده خلق کرده است. دور افتادنِ باز از دربارِ شاهانه موجب 

فتارِ ناآگاهانه اسارتِ وی است. دوری از شاه و برخوردِ تحقیرآمیز و سختِ کمپیر با باز حاصلِ ر

ای نادان )که رمزی از دنیا و عالمَ شود و اسیرِ عجوزهخود باز است. باز از کنار پادشاه دور می

کند. باز که جایگاه هایش را کوتاه می بندد و پرها و پنجهشود. کَمپیر پای باز را می زیرین است( می

شود  به او، با جستجوی شاه همراه مینهایت، توشود و در سلطنتی است، پشیمان می اش درگاهحقیقی

طلبد و پادشاه بر وضعیت  یابد. با حضور پادشاه نزد پرنده، باز از حضور شاه عذر میو شاه او را می

 (. 2/23، ب1387مولوی، )د سوزان او دل می

 اختار.  س2. 1. 2

آغاز رساله در را   «باز»و حکایت « تمثیل نخست سهروردی»را « شاه و طاوس»تمثیل پس  از این
توان هر سه حکایت را مثالی سمبولیک از فرُقتِ نامیم. میمی «تمثیل دوم سهروردی» عقل سرخ

یابد. مایه مشترک با سه طرحِ مختلف انتقال میاش محسوب کرد. این درون آدمی از زادگاه حقیقی

کند، در معرفی می که سهروردی در تمثیل شاه و طاوس، شاه را امرکننده به اسارتِ طاوس درحالی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             9 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                206 
نادانی است، اما با پدیده  ةگریزد و با وجود آنکه این گریز نشان است که از شاه می «باز»مثنوی این 

خطایی نکرده، بلکه  "باز"تر است. در حکایت دومِ سهروردی ظاهرا هماهنگ «خلایق»اختیار "

برند. همچنین در ولایتی دیگر میکنند و با خود به صیّادان از فرصت بهره جُسته و او را اسیر می

شاه به دنبال باز در  مثنویحکایت سهروردی، شاه در اسارتِ پرنده نقش اصلی را دارد، اما در 

سازد. تلاشِ پادشاه جهت یافتنِ باز جو میرا جنایتجان جستجو است و سخن از لطف او است که 

شود. ی بازگشتِ دوسویه محسوب میباز و رجوع معنویش به شاه متناسب است و این نوع ةبا توب

های تر و پرمعناتر است که تنها به حسرتاین پایان به مراتب از پایان روایتِ سهروردی جذّاب

که روایتِ نخستِ سهروردی فاقد هر  حالیحسرت اشاره شده است. در طاوس و تعلیقِ وی در این

لوی با پرداختِ گفتگوهای شاه و گونه گفتگو است و تنها دانای کل به روایت پرداخته است، مو

باز و گفتگوی یک سویه پیرزن با باز، به حکایت پویایی بخشیده و روایتی زنده را پدید آورده 

است. همچنین گفتگوهای باز با پیر و نیز حضور باز به عنوان راوی به تمثیل دوم سهروردی 

ست، شش بیت عربی آورده و جذابیتی دو چندان بخشیده است. سهروردی در لابه لای حکایتِ نخ

همچنین از چندین آیه قرآنی )و نحنُ اقرب الیه منکم و لکن لا تبصرون... کلّا سوف تعلمون( بهره 

هایی از آیات قرآن )لا ای ویژه دارند. مولانا نیز از پاره برده است که در کنار متن فارسی، جلوه

ه...( بهره برده است. در هر دو حکایت یستوی اصحابُ نار( یا احادیث قدسی )کُنتُ کَنزاً رحم

های اصلی پرندگانی دارای زیبایی و جمال هستند؛ چنانکه سهروردی از طاوس بهره برده شخصیت

کند. سهروردی تنها از یاد می «زادازِ خوشِ خوشب»از باز با عنوان  که زیباترین پرنده است و مولوی

ا مولانا با افزودن شخصیت پیرزن )کمپیر زن( به دو شخصیت بهره برده است )پادشاه و طاوس(، ام

های تأثرِّ احتمالی ها پرداخته است. یکی از نشانه تمییز و تشخیص نیروهای اهریمنی و آفات آن

درست پیش از آغاز این حکایت است که شاید  «طاوس»هروردی، نام بردن از مولانا از روایت س

 ایت محسوب کنیم:بتوانیم آن را نقطه اتّصال مهمّ این دو حک

 او نپاید پیشِ هر نااوستا
 

 همچو طاووسی به خانه روستا 
 (2/23، ب1387)مولوی،                               

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            10 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   207                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

نکته قابل توجهّ اینکه در تمثیلِ دومِ سهروردی باز با حضور در صحرا، توفیق دیدار با پیر را به 

رویکردی مثبت دارند. در حکایت « حراص»مفهوم هروردی و مولانا هر دو به آورََد. س دست می

موی است که مقام پیری و یادشده صحرا نقطه رهایی باز از اسارت و آشنایی با موجودی سرخ

در حکایات  مرشدی را دارد و جایگاهش کوه قاف است. صحرا در آثار سهروردی، خصوصاً

آغازِ راهِ سالک است. برای  قطةژه دارد و گویی مکانی قدسی و نرمزی و تمثیلی وی جایگاهی وی

مثال هنگامی که راوی یکی از حکایات تمثیلی سهروردی از کودکان در باب چیستی علم سؤال 

صحرا در این نوع آثار » آورََد: شکلی ناگهانی سر از صحرا درمی یابد، بهکند و پاسخ خود را نمیمی

نوع جستجو باید از آنجا آغاز شود.  شود که هربه محلی اطلاق می ای دارد و دقیقاًسهم عمده

سهروردی از مفهومِ صحرا  (.182: 1394)مجتهدی،  «گویی در آنجا شخص با فرشته وعده ملاقات دارد

نیز  مثنویزمانی )لامکان و لازمان( بهره برده است. صحرا در مکانی و بی به عنوان نمادی برای بی

های تشبیه عالمَِ کند. یکی از جنبهتشویق می جایگاهی است که شاعر مخاطبش را به حضور در آن

 اش و نبودِ مانع در آن برای سیِر روحانی است:  کرانگی و نامحدودی برین به صحرا، بی

نه تنها روح و جان انسان،  نیز مکانی است که (113/ 1)مثنوی چون در دفتر نخست صحرای بی

/ 1)رسد. تعابیر دیگر وی در باب صحرا مانند صحرای جان بلکه جسم وی نیز در آن به آرامش می

 نشان از ارزش این تعبیر رمزی در آثار عرفانی دارد.  (3/30)و صحرای دل  (189

 باز که در هر دو مشترک است، نقطة جز شخصیتمثنوی  تمثیل دوم سهروردی با تمثیل

است. در تمثیل سهروردی صیّادان باز را به ولایت  «سفر»مّ دیگری دارند که عبارت از اشتراک مه

شود. تفاوت مهمّ نی خود از دربار شاهانه دور میبرند و در تمثیل مولوی، باز با نادادیگری می

شاه خود به مثنوی ها مربوط است؛ در  تمثیل دوم سهروردی با تمثیل باز و کمپیر مولانا به پایان آن

، این باز است که از فرصت رساله عقل سرخکه در  حالید، درروسوی باز و محلّ اسارت او می

کند. شاید بتوان این امر را زی از عالمَ معنا است( پرواز میکند و به سمت صحرا )که رماستفاده می

های شماست         این جهان خود حبسِ جان

 حد استاین جهان محدود و آن خود بی
 

 هین روید آن سو که صحرای شماست 

 سدَ استنقش و صورت پیش آن معنی 
 (1/118، ب1387)مولوی،                              

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            11 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                208 
که  حالیحاکی از نوع نگاه متفاوت این دو دانست که مولوی اصرار بر کشش )جذبه( دارد، در

 شود.  سهروردی معتقد است کوشش )مجاهده( سالک است که در پایان راه دستگیر وی می

همین حرکت است که هر دو روایت را به در هر سه روایت، حرکت بسیار مشخّص است و 

های امروزی بسیار نزدیک کرده است. حرکت در این داستان همان تغییر و تحوّل شخصیت داستان

دانند و این حرکت که عبارت از تحوّل و تغییر اصلی داستان است. امروزه داستان را حرکت می

حاظ درونی )تغییر نگرش شخصیت( است، هم به لحاظ بیرونی )وضعیت ظاهری زندگی( و هم به ل

 شود.مشاهده می

هر سه روایت از سه بخش )اپیزود( تشکیل شده است. در تمثیل اولِ سهروردی در قسمت 

نخست به باغِ شکوهمند و زیبای پادشاه و اقامتِ طاوسان در آن اشاره شده است. قسمت دوم، 

خودفراموشی آن طاوس است و قسمت دست شاه و به دنبال آن  اسارت یکی از طاوسان به

پرنده است. در روایتِ  سوم،آزاد شدنِ طاوس به فرمان پادشاه و سپس هوشیاری توأم با حسرت

مولانا قسمت نخست، گریختنِ باز از شاه است. قسمت دوم اسارت باز در خانه کمپیر، و قسمت 

تمثیل دوم سهروردی نیز گفتگوی پایانی جستجوی باز توسط شاه و اتّصال و اتّحاد آن دو است. در 

ها، اسارت او در دست صیّادان و انتقالش به ولایتی دیگر و در  باز با دیگر بازها و فهمِ کلامِ آن

نهایت تیزهوشی باز و گریختنِ وی از دامِ صیّادان و گفتگوی وی با پیر سه قسمت اصلی را تشکیل 

 دهند.می

های وصفی، صورت افات متعدّد وی، به ویژه اضافهفضاسازی سهروردی بیشتر با استفاده از اض

گرفته است. در این میان فضاسازی بخش دوم روایت، آنگاه که طاوس خویشتن را فراموش کرده 

است؛ بار خود قناعت کرده، کاملا آگاهانه و متناسب شکل گرفته و به محیط خفیف و ذلتّ

کفر »، «سکنی به غایت ظلمت و ناهمواریم»، «نواچرم مستقذر بی»سهروردی از ترکیباتی مانند 

پردازی و فضاسازی مولانا در جهتِ بهره برده است. صحنه «جهل صرف»و  «سقط محض»، «مطلق

نمایی کلام وی جالب توجه است؛ بیگاه شدنِ روزِ شاه در جستجوی باز، در دود و گرَد بودنِ واقع

اش های بریدهبودنِ پای باز، کوتاه شدن پرِ او، ناخنباز، زار گریستن و نوحه کردنِ شاه بر باز، بسته 

هایی از ذلّت و خواری باز است و با حالت روحی باز به و غذای باز که کاه است، همگی نشانه

عنوان شخصیتی تمثیلی هماهنگ است. در روایت نخست سهروردی مکان، باغی از آنِ پادشاه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            12 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   209                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

زمان در هر دو روایت نامعلوم و مبهم است و کنایتی از است، اما در روایت مولانا خانه کمپیر است. 

ها و ادوار است. در باب تعیّنِ زمانی تنها نکته، بیگاه شدن روزِ جاری بودن این تمثیل در همه زمان

شهَ در جستجوی باز است. در تمثیل دوم سهروردی از دو ولایتی که باز در آن حضور داشته سخن 

کند، صحرا، کوه قاف و ولایتی که هوای آن در هیچ فصلی تغییر نمی به میان آمده، اما اشاره به

شواهدی برای عالمَ مثال است که همواره مورد تأکید سهروردی در آثارش بوده است. زمانِ قدسی 

 (.226-229: 3، ج1372سهروردی، )یگری در این باره است مطرح در این تمثیل خود شاهدِ د

های متعدد با قابلیت تفسیر چندگانه های مولوی وجود سمبللهای برجسته تمثییکی از ویژگی

سمبل علم و روح، شاه سمبل خدا و باز» های بارز این مسئله است: فوق یکی از مثالاست. تمثیل 

 (.208: 1370)شمیسا، « اولیاءالله و اهل اسرار، و پیرزن سمبل دنیا و اهل ظاهر است

 از )مولوی(بط و ب -ط و سمندر )سهروردی(.  ب2. 2

 حتوا. م1. 2.  2

از  مولانا و سهروردی هر دو بارها به نقص معرفتی قیاس از حالِ خود و قضاوت ناآگاهانه حاصل

حکایتی است که در آن سمندر از بط خشمگین  «فی حالت الطفولیه»کنند. در رساله  آن اشاره می

دهد و این آبِ سرد ارائه می انگیزی است که بط از لذّتِشود. علّت خشم سمندر توصیفِ دلمی

سهروردی، )و توان درک سخنِ بط را ندارد کند شدّت احساس سرما می است که سمندر به حالیدر

تطمیع بط توسط باز است که با پاسخ  دربارة« ط و بازب»"نیز حکایت  مثنوی در (.254: 3، ج 1372

پذیرد. به دشت بیاید، ولی بط نمی خواهد آب را رها کند و شود. باز از بط میمنفی بط مواجه می

توان آب را همان حقیقت  ناپذیر است. میجایگاه بط بر دریای حقیقت است، بنابراین فریب

را که دنیای پرُفریبِ  «دشت قندریز»ای داشته باشد، فریبِ محسوب کرد که هر کس از آن بهره

 خورد: ظاهر است، نمی

 یز            باز    گوید   بط    را    کز   آب   خ

 بطّ عاقل گویدش ای باز دور       

 دیو چون بازآمد ای بطّان شتاب

 باز     را     گویید   رو    رو     بازگرد 

 ها را قندریزتا ببینی دشت 

 آب ما را حِصن و امن است و سرور 

 هین به بیرون کم روید از حِصنِ آب

 مرداز سرَِ ما دست دار ای پای

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            13 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                210 

 اختار.  س2. 2. 2

در تمثیل سهروردی، راوی داستان، شیخ است. زمان به صراحت فصل پاییز ذکر شده است. تمثیل 

بسیار مجمل و کوتاه است. هسته اصلی تمثیل گفتگوی بط با سمندر است. بط نقطه پیوند کلیدی 

مله ، بط یا مرغ آبی را رمزی از سالک قرار داده است. ازجمثنویاست. مولانا بارها در  این دو تمثیل

کند و آب را مایه خوانَدشَ، رد میهای قندریز فرامیرا که به دشت «باز»آنجاکه بط دعوتِ 

کند. در روایت مولانا محوریت اصلی داستان گفتگوی بط با باز حفاظت و شادمانی خود قلمداد می

ن به روایت و نیز پیامی به دیگر بطّان است. درواقع به نسبتِ روایتِ سهروردی، گفتگو با دیگر بطا

مایه است. در تمثیل سهروردی بخشی و تأکیدی بر درون مولوی افزوده شده است و کارکرد آن تنبهّ

مزاجی او در کانونِ داستان است، اما جنبه سلبی مطرح است یعنی بیزاری سمندر از آب و خشک

های نفسِ  وسوسهسو به  یکبه بط، از« باز»های فریبنده مولانا با رویکرد ایجابی، در ضمن وعده

بر قدرت و تیزچنگی نفس  «باز»گیری از عنصر دیگر با بهره فریبا اشارتی لطیف دارد و ازسوی

کند که از ذوق لذّت آب سخن نگوید کند. در تمثیلِ سهروردی، سمندر بط را تهدید میتأکید می

از آب دور کند؛ درواقع آن بط را  واسطة گوید تا بههای نغز سخن میو در تمثیل مولانا باز از دشت

تمثیلِ سهروردی برمبنای تهدید و تمثیل مولانا بر محور تطمیع است. سهروردی با نام بردن از شیخ 

کند که گفتگوها در ابتدای داستان، زاویه دانای کل نامحدود را برگزیده است، اما مولانا تلاش می

اش نه بط است که سمندر به مهمانیپیام را به مخاطب منتقل سازد. مکان در روایت سهروردی خا

 ها اسِنادی و گفتگوها نمایشی است. آمده است و مکان در روایت مولانا مبهم است. شیوه روایت

معادل  دریا و آبِ دریا دقیقاً «بط بچگان که مرغِ خانگی پروردشان»در همان دفتر سوم در قصه 

ند. بنابراین بط به پیروی از مادر و ا محروم پرور از داشتن آنکار رفته که موجودات خاک به «معنا»

 شود :نهادش انگیخته می دوری از دایه خاکی

 ما   برَی   از   دعوتت   دعوت   تو   را

 حصن  ما  را   قند و   قندستان  تو  را
 

 ما   ننوشیم     این   دمَ    تو      کافرا

 ات   بستان   تو رامن   نخواهم   هدیه
 (27/ 3، ب1387)مولوی،                              

 دایه را بگذار در خشک و برِان
 

 اندرآ در بحرِ معنی چون بطَان 
 (2/171 ،ب1387 ،مولوی)                       

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            14 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   211                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

گوید، با سخن می آنجا هم که مولانا از لذّت تشنه از شنیدن صدای افتادن کلوخ در جوی آب

 (.58-2/59، ب1387مولوی، )ت شیخ مقتول دارای تناسب است این حکای

 آهو و خران-دهد و بومان.  ه3. 2

 حتوا.  م1. 3 .2

اند. همجنسی فلاسفه و حکما بارها بر اهمیّتّ جنسیت، انجذابِ جنس و سنخیّت تأکید کرده

همجنسی و سنخیت اهمّیتّ دارد، که  سازِ نزدیکی، همدلی و همزبانی است. همچنان سبب

همنشینی با ناهمجنس را  «آهو در طویله خران»آور است و مولانا در تمثیل ناهمجنسی عذاب

شمرد. سهروردی در حکایت هدهد و بومان از ناگزیری هدهد در سنگِ مرگ برمیعقوبتی هم

د جهت رهایی از نابینایی و شوگوید. هدهد ناچار می کتمان سرِ و تأیید سخنانِ باطلِ بومان سخن می

مرگ، همرنگ جماعت شود و از افشای سرّ ربوبیت و آفتاب روز خودداری کند. به همین خاطر تا 

این  (.302: 3، ج1372سهروردی، )فرسا است کند که نابینا است و این رنجی جانپایان عمر وانمود می

های یادشده تأکید بر ر حکایتحکایت یادآور قصه آهو در اصطبل خران در دفتر پنجم است. د

ناهمجنسی و همچنین قیاس از حال خود است. همچنین تمثیل جغدان و بازان نیز در همین دسته 

های که رمزی از مردان حق و جان –تمثیلات قرار دارد که جغدان )بومان( به سبب دشمنی با باز 

 اند:مقیم ویرانه شده -آشنا به حقایق وجود است

توان گفت سهروردی و مولانا این دو تمثیل را برای نشان دادن غربتِ روح در عالم ماده به می

 (.265: 1390پارسانسب، )اند بسته کار

 . ساختار2. 3. 2

نا که مولا جاییق در این حکایات رخ داده است، تاای تلفیتوان گفت گونهها میاین تمثیل دربارة

کند، از هدهد و را آغاز می «محبوس شدنِ آهو بچه در آخرُِ خران»هنگامی که در دفتر پنجم، قصه 

گوید اگر هدهد عذری معتبر نداشته آورد؛ سلیمان میمیان می تهدیدِ او توسط سلیمان سخن به

 بس ناساختیم کورمرغانیم  و

 همچو جغدان دشمنِ بازان شدیم
 

 کآن      سلیمان      را     دمی     نشناختیم 

 وامانده ویران شدیم لاجرم
 (2/170، ب1387)مولوی،                                

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            15 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                212 
است  «در قفص بودن با غیر جنسِ خود»ون از حساب خواهم داد و آن عذاب باشد وی را عذابی بیر

شود در این حکایت مانند تمثیل سهروردی، یکی از که مشاهده می چنان (.5/46: ب1387)رک. مولوی، 

اشاره  -به مثابه تنبیهِ وی-چنین به حضور هدهد در کنار ناهمجنس دو طرف ماجرا هدهد است. هم

شده است.آهو و هدهد کارکردهای سمبولیکِ مشترکی نیز دارند و هر دو صاحب هنر و 

که  جاییلهام غیبی و مبشرّ هدایت است، تاهای عرفانی نشانه ادر داستان»سو آهو:  ند. ازیکا فضیلت

 و (264-265: 1390پارسانسب، « )اندبه الهام و راهنمایی او به حق راه یافته برخی اولیا نظیر ابراهیم ادهم،

کننده پیام هدایت انبیا )برای بلقیس( های قرآنی مبشرّ، راهنما و ابلاغدیگر هدهد در داستان سویاز

انگیز  ای خوشبو و دل به داشتن نافه  –که در تمثیل مولوی به آن اشاره شده  همچنان –است. آهو 

مشهور شده است. در هر دو تمثیل رفتارِ همراه با تحقیر  «غایتِ حدّتِ بصر»مفتخر است و هدهد به 

 دیگر در همین آید. ازسویو اهانتِ ناهمجنسان )بومان و خران( نسبت به هدهد و آهو به چشم می

 نامد:می «هازاغ»کند و طبایع را میقلمداد  «باز»مقدمه، مولانا روح را به مثابه 

هایی کنند و شخصیتکه ذکر شد، بومان در حکایتی از سهروردی با هدهد منازعه می همچنان

مثابه رمزی از نفس و طبیعتِ  جغدان را در کنار زاغان بهشوند. مولانا نیز منفی محسوب می

به داستان بازها  مثنویسو در دفتر دوم  واقع مولانا ازیککند؛ درطلب قلمداد میدنیاپرست و عافیت

دیگر در ذیل داستان آهو و خران در دفتر پنجم از  سویها اشاره دارد و از و دشمنی جغدان با آن

توانند نماد گوید. خران و بومان در این دو تمثیل میبازها سخن میدشمنی زاغان و جغدها با 

 ظاهرپرستان، آدمیان فاقد بینش و معاندان با اهالی باطن باشند. 

 چینیان و رومیان مولوی –نه و تمثیل طرح ترنج سهروردی یمثیل آی.  ت4. 2
 حتوا. م1. 4. 2

پیرایش، بر رنگ، نقش و نگار و و آرایش برتری زُدایی و سهروردی و مولوی هر دو معتقدند زنگ

رنگ، فاقد رنگ و به عبارت دیگر ادارد. همچنان که عدم به عنوان سرچشمه همه تعیّناتِ رنگ

ها در آن نقش های نو و بدیع خواهد بود و همةیافته خود حامل نقشرنگ است، موجود صیقل بی

تمثیل آورده است. درمورد نخست از باره دو وجودش منعکس خواهد شد. سهروردی در این

 هاروح باز است و طبایع زاغ
 

 هادارد از زاغان و جغدان داغ 
 (5/46، ب1387)مولوی،                          

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            16 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   213                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

گوید که گوهری داشت و از آن گوهر نُه حقّه ساخت. حقّه اول را جلا داد و بر حکّاکی سخن می

افتاد که دید به این گمان میها را می های دیگر طرح ترنج را نقش کرد. درنهایت هر کس آنحقّه

همچنین سهروردی در (. 243 -244: 3، ج1372سهروردی، )ند اها را بر یک حقّه نقش کردههمه ترنج

های سماوی در نفس انسانی، باب اتّصال نفس ناطقه انسانی به نفس ناطقه سماوی و حصولِ صورت

گیرد. این تمثیل عبارت از انعکاس تصویر آیینه منقّش در آیینة از تمثیلی شبیه به تمثیلِ بالا بهره می

 خورده است:صیقل

ها و یکی سادة صیقل صورت هآیینه دربرابر هم بدارند، یکی منقشّ باشد ب که دو چنان
داده، ساده نقش را قبول کند، همچنین صورت جزویات که در نفس سماوی 

)سهروردی، های آن آیینة منقشّ درین سادة صیقلی پدید آید حاصلست از صورت

 (.451: 3، ج1372

دیدگی است( به این انه و نموداری از جلا و صیقلکه نشینه )سهروردی با استفاده از تمثیل آی

ها بود، آن نقش در آینه ای که در مقابل چیزی آید که بر وی نقشهمچون آینه» امر اشاره دارد: 

مِری کردن رومیان و چینیان در علمِ نقاشی »مولانا در قصه  (.107: 3، ج1372)سهروردی، « حاصل شود

آورََد. رومیان و شمار می را برتر از نقش و نگارآفرینی به جلاکاری و صیقل دادن «و صورتگری

های فراوان در پی صورتگری خانه هستند و کنند. چینیان با رنگچینیان در نقّاشی کردن رقابت می

دهد. مولانا از این تمثیل به  رومیان به دنبال صیقلِ سرا هستند. سرانجام شاه رأی به برتری رومیان می

برَد. از این جهت صیقل دادن را بر نقش ی که در پی جلای دلِ خود هستند، راه میبرتری صاحبدلان

 کند:دهد و جلا دادن را کارِ اهلِ دل قلمداد میو نگار آفریدن، ترجیح می

توان گفت گوهره کلام هر دو آن است که علم حضوری ناشی از پالایش درون و تزکیه می

توان تمثیلِ مولوی را تر از علوم حصولی و اکتسابی است. همچنین مینفس، ارزشمندتر و گسترده

 (.268: 1389پارسانسب، )برشمرد روه صوفیان و زاهدان حاکی از تباین ذهنی و معرفتی گ

 . ساختار2. 4. 2

اند از بوی و رنگ         اهلِ صیقل رَسته

 نقش و قشرِ علم را بگذاشتند
 

 درنگهر دمی بینند خوبی بی 

 الیقین افراشتندرایتِ عین

 (1/251، ب1387)مولوی،                         

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            17 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                214 
شده مورد توجهّ است. سهروردی در  ها بر عنصرِ جلا دادهدر آثار هر دو صیقل دادن و بازتابِ نقش

تمثیل نخست از نقشِ طرح ترنج سخن گفته است و همین نقش کردن اساسِ تمثیلِ مولانا است، با 

چینیان و رومیان وظیفه  مثنویگوید و در ها سخن میاین تفاوت که سهروردی از نقشِ ترنج بر حقهّ

ها  رقابت، دو سرا دربرابر یکدیگر به آنعهده دارند و برای اجرای این ها را برصورتگری خانه

نه در متونِ مختلف ینه بهره برده است. آییشود. سهروردی در تمثیل دوم از مفهوم آیسپرده می

همواره رمزی از دلِ باصفا است و همین تعبیرِ پربسامد نقطه اتّصالِ مهمیّ میان تمثیل دوم سهروردی 

ز عنصر تصویرگری و رقابتِ دو گروه در این فن بهره با تمثیل مولانا است. مولانا در تمثیلش ا

گرفته است. رقابت دو گروه و نیز حضور پادشاه به عنوان ناقد، تمثیل مولانا را از تمثیل سهروردی 

نة یهایی در برابر همدیگر است، اما در تمثیل آیسرَای، مثنوی سازد. مکان قصه درمتمایز می

 وی است.سهروردی عالمِ مثال مورد تأکید 

مولوی )نظریه مُثُل  برابر تمثیل مرغ و سایهمثیل شجر و ظل سهروردی در. ت5. 2

 افلاطون(

 حتوا. م1. 5. 2

اسلامی  -ها بر فرهنگ و ادب ایرانیمخالفت ی فلسفی و حکمی یونان با وجود همةهااندیشه

ح است، افلاطون ویژه در حوزه ادب فارسی مطر بود. یکی از کسانی که نظریاتش بهتأثیرگذار 

های انتزاعی و است. نظریه مُثُل وی یکی از این نظریات است که براساس آن حقیقت در مثال

برد که حاکی از تصویرِ افرادی به بند کشیده شده غیرمحسوس است. وی از تمثیل یک غار بهره می

ایی متحرّک هشود که سایه مجسمهها آتشی روشن است و این سبب می در غار است. در پشت آن

شود از بند آزاد شود و به بیرون غار برود، حقیقت  بر دیوار بیفتد. هنگامی که یکی از آنان موفّق می

خواهد اسیرانِ غار را از حقیقت آگاه کند، سخنانِ  یابد. ولی وقتی میاصلی را در خارج از غار می

ای از جهانی دیگر است ین جهان سایهپندارند. این تمثیل به این نکته اشاره دارد که ااو را دروغ می

شود. این امر از این جهت شایان اهمیّّت است که سهروردی خود از افلاطون که عالم مُثُل نامیده می

بهره  «شجر و ظل»تأثیرِ فراوان پذیرفته است. سهروردی برای تأکید بر نظریه مُثُلِ افلاطون از تمثیل 

دار میوه ةدر ضمن یک گفتگو و در پاسخ به پرسشی دربار رساله عقل سرخگیرد. سهروردی در می

 نویسد: بودن درخت طوبی می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            18 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   215                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

ها که پیش توست، بینی، بر آن درخت باشد و این میوهای که تو در جهان میهر میوه
و نه درخت همه از ثمرة اوست. اگر نه آن درخت بودی، هرگز پیش تو نه میوه بودی 

 (. 232: 3، ج1372ردی، )سهرو و نه ریاحین و نه نبات

ای از مِثل و مثابة سایه عده، همة موجودات این عالم را بهتحت تأثیر این قا در جای دیگر دقیقاً

برَد. باید توجه داشت مفهومِ سایه پندارد و از تمثیل شجر و ظل بهره میها در عالم ماورا می شبیه آن

 برابر اصل نیز هست:مایگی درمتضمّنِ حقارت و اندک
را مثل و شبیهی اندرین عالم هست اگرچه این  هر چه اندر آن عالم است بیشترین آن

 عالم باضافت آن عالم سخت ضعیف و حقیر است و همچون ظل و شجر است
  (. 232: 3، ج1372)سهروردی، 

و  آورََد. صیّاد در این تمثیل نماینده بلاهتباره تمثیل معروف شکارِ سایه مرغ را می مولانا دراین

 که مرغ بر فراز در حالِ پرواز است: حالیوده در پی شکار سایه مرغ است، درحرص است که بیه

 فرماید: ر جای دیگر مید

 اختار .  س2.  5. 2

دارای کارکرد است. در تمثیل نخست، سهروری از  «درخت»در هر دو تمثیلِ سهروردی عنصر 

های این عالمَ را وامدار آن درخت محسوب درختان و میوه همةگوید و درخت طوبی سخن می

تمثیل دوم ای نیز وجود نداشت. در نبود، هیچ درخت و میوهگوید اگر درخت طوبی کند و میمی

 اشمرغ بر بالا و زیر آن سایه

 ابلهی صیّاد آن سایه شود

 خبر کآن عکس آن مرغ هواستبی 
 

 وشدود بر خاک پرّان مرغمی 

 مایه شوددود چندان که بییم

 خبر که اصلِ آن سایه کجاستبی 
 (1/114، ب1387)مولوی،                               

ای        همچو صیّادی که گیرد سایه

 سایه مرغی گرفته مرد سخت

 خندد عجبکین مدمَّغ بر که می 
 

 ای؟سایه کی گردد ورا سرمایه 

 مرغ حیران گشته بر شاخ درخت

 اینت باطل اینت پوسیده سبب
 (1/222، ب1387مولوی، )                        

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            19 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                216 
جای آن از سایه درخت بهره جسته و با سخن گفتن از سایه، به نظریه  سخن از میوه نیست و به

گیری از تصویر مرغی در حالِ تر شده است. مولانا در تمثیلِ نخست با بهرهتمثیلی افلاطون نزدیک

ای از حیاتِ آن است، اری رسانده است، زیرا حرکتِ یک موجود نشانهنمایی تمثیل ی پرواز، به واقع

کند که این کننده باشد. شخصِ دنیاطلب و نادان تصوّر میتواند گمراه بنابراین حرکتِ سایة مرغ می

کند و که مولانا تأکید دارد که مرغ )حقیقتِ وجود( در بالا پرواز می حالی، درحقیقتِ غایی است

نامد و جویندة می «عکسِ آن مرغ»حالِ حرکت است. وی این سایه را  ح زیرین دروی در سط ةسای

های سهروردی همین کند. مزیّتِ تمثیل نخست مولانا نسبت به تمثیلقلمداد می «خبربی»سایه را 

های سهروردی نزدیک شده است، وجودِ حرکت و پویایی آن است. مولانا در تمثیل دوم به تمثیل

های عنصر درخت بهره گرفته که مرغی بر شاخه آن نشسته است. اما مزیّتِ دیگرِ تمثیلچرا که از 

گیری از عنصر شکارچی و صیاد، به مولانا افزودن عنصر صیاد و مفهوم شکار است. وی با بهره

طلبان اشاره دارد که در پی شکارِ مواهبِ دنیوی هستند. علاوه بر دنیاخواهان، اهالی جسم و فرصت

ویژه تمثیل دوم از طنز بهره گرفته است. حیرتِ مرغ از صیادی که  ها مولانا در هر دو تمثیل، به این

و نیز اشاره به خندیدن همگی عناصری از طنز مولانا است  «مدمّغ»کند، واژه سایه مرغ را رها نمی

 ها حرص و نادانی انسان به تمسخر گرفته شده است.  که با استفاده از آن

 :نتیجه
داری که در مجموعه آثار مطالعات دامنه توان به واسطةالدین محمد بلخی را میر مولانا جلالآثا

پیش از خود داشته است، چکیده حکمت و عرفان تا قرن هفتم نامید. با مطالعه و مقایسه تطبیقی آثار 

ت و الدین سهروردی حکیم اشراقی قرن ششم، تشابهامولانا با مصنفات و تألیفاتِ شیخ شهاب

مجموعه و  مثنوی معنویدر  شود. این اشتراکات مشخصاًها مشاهده می اشتراکاتِ معناداری میان آن
 در هر دو قلمرو ساختار و مفاهیم وجود دارد. در میان این اشتراکات شیخ اشراقآثار فارسی 

مولانا  ترین شگردهای بیانی است هم در آثار سهروردی و هم در زبان عرفانیکه از مهم «تمثیل»

که یکی از شگردهای مهم مولوی در زبان عرفانی او مثنوی های ای دارد. تمثیلکارکرد برجسته

توان به این اشتراکات  های شیخ اشراق مشابهت معناداری دارد. در ساحتِ محتوا میاست، با تمثیل

معرفتی آن،  هایاشاره کرد: نادانی و فراموشی خود و آثار مخرّب آن، قیاس )به نفس( و کاستی

اهمّیّتِ همجنسی و سنخیت، مزیتّ علم شهودی حاصل از پالایش درونی نسبت به علوم و فضایل 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            20 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   217                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

ها نیز مشابهت فراوانی دارد. برای نمونه بیرونی، تأکید بر نظریه مُثلُِ افلاطون. ساختار این تمثیل

باز و »و همچنین تمثیل  یدر رسائل سهرورد «شاه و طاوس»تمثیلِ  مثنوی،در  «باز و پادشاه»تمثیل 

در  «بط و باز»آورد. حکایتِ سهروردی را به یاد می رساله عقل سرخدر ابتدای  «موی شخص سرخ

های مشترک است. در آثار فارسی سهروردی دارای زمینه «بط و سمندر»دفتر سوم نیز با تمثیلِ 

گیری از آیات و مانند: بهره ها رویکردهای مشترکی در ساختار تمثیلات وجود دارد، بر این  علاوه

ها در میانِ تمثیلات، تشبیه نفس به پرنده و کاربستِ  هایی از آنروایات و اشعار عربی و ذکر پاره

پرندگانی خاص همچون باز و طاوس، جایگاه ارزشمند صحرا، ذکرِ نامِ بزرگان تصوفّ در ضمن 

لِ شخصیت اصلی داستانی است(. با تمثیل و وجودِ حرکت در حکایات )که عبارت از تغییر و تحوّ

هایی نیز در پردازش ساختارها وجود دارد؛ برای نمونه مولانا بیش از سهروردی از این حال تفاوت

که مانند سهروردی از زاویه دانای کل روایتگر باشد، کند و به جای آنعنصر گفتگو استفاده می

را دریابد. رویکرد مولانا در دهد که مخاطب خود از میانِ گفتگوها حکایات  اجازه می

-پردازی معمولا ایجابی و رویکردِ سهروردی بیشتر سلبی است. مولوی موفقّ شده صحنه تمثیل

ای از این نمایی کلام انجام دهد و همچنین در پارهپردازی و فضاسازی بیشتری در جهت واقع

 ها از عنصر طنز بهره برده است. تمثیل

 نامه: کتاب
 تهران: سروش. ،ترجمه بهاءالدین خرمشاهی ،عرفان و فلسفه ،(1358)یس، و.ت. است –

 تهران: اقبال. ،ترجمه پرخیده ملکی ،رتوریک )فن خطابه( (،1371ارسطو. ) –

 تهران: چشمه. ،رمزی فارسی-های تمثیلیداستان (،1389پارسانسب، محمد. ) –

 تهران: هرمس. ،بان حال در عرفان و ادبیات فارسیز ،(1385پورجوادی، نصرالله. ) –

های های رمزی در ادب فارسی: تحلیلی از داستانرمز و داستان (،1386پورنامداریان، تقی. ) –
 چاپ ششم. تهران: علمی و فرهنگی.  ،سینا و سهروردی فلسفی ابن -عرفانی

 تهران: سخن. ،های رمزی سهروردیعقل سرخ: شرح و تأویل داستان(. 1390)_____________ . –

 تهران: دانشگاه تهران. ،ترجمه جلیل تجلیل .اسرار البلاغه ،(1361دالقاهر. )جرجانی، عب –

 تهران: نشر آموزش انقلاب اسلامی.ترجمه مهدی قائنی،  ،دین و روان ،(1372مز، ویلیام. )جی –

 سمت.تهران:  چاپ دوم، انواع نثر فارسی، (،1389منصور. )رستگار فسایی،  –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            21 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


 وچهارم عرفان/ دو فصلنامه/ سال دوازدهم/ شماره بیستپژوهشنامه                                                                                218 
 تهران: امیرکبیر. ،ارزش میراث صوفیه(،  1369کوب، عبدالحسین. )زرین –

 تهران: علمی. چاپ دوم، پلّه پلّه تا ملاقاتِ خدا،(،  1371. )_________________  –

 تهران: امیرکبیر. دنباله جستجو در تصوف ایران، (،1366. )_________________  –

 ،و دوم مثنوینردبان شکسته؛ شرح توصیفی و تحلیلی دفتر اول (، 1384) ._________________  –

 تهران: سخن. ،چاپ دوم

شیخ »الدین یحیی سهروردی  مجموعه مصنفّات شهاب(، 1372بن حبش. ) سهروردی، یحیی –
تصحیح و تحشیه و مقدمه سید حسین نصر. چاپ دوم.  ،؛ مجموعه آثار فارسی شیخ اشراق«اشراق

 تهران: مؤسسّه مطالعات و تحقیقات فرهنگی )پژوهشگاه(.

 تهران: هرمس. تحلیل رویکرد معاصران به سهروردی،نقد و (، 1391سید عرب، حسن. ) –

صور خیال در شعر فارسی )تحقیق انتقادی در تطوّر  (،1372رضا. )شفیعی کدکنی، محمد –
 تهران: آگاه. چاپ پنجم، ،ایماژهای شعر پارسی و سیر نظریه بلاغت در اسلام و ایران(

 تهران: میترا. ،بیان ،(1370شمیسا، سیروس. ) –

 تهران: فردوس. ، چاپ نهم،شناسی شعرسبک ،(1382) –

 تهران: میترا. چاپ اول از ویرایش دوم، ،شناسی نثرسبک ،(1390)____________ .  –

 تهران: بنیاد. ،گزیده غزلیات مولوی (،1369)____________ .  –

شیخ اشراق و مولانا نسیم عشق: بررسی مسئله عشق از دیدگاه  (،1390صادقی مزده، بهمن. ) –
 الملل.تهران: سازمان تبلیغات اسلامی، شرکت چاپ و نشر بین ،الدین محمد بلخیجلال

 . 10و  8ش  ،مجله ادبیات داستانی ،«سفر به شرق تجلیّ» (،1372عباسی داکانی، پرویز. ) –

مجله  ،«آن با نصوص عرفانی و شعر مولوی مراتب انوار و تطبیق» (،1389عبدالهی اهر، محبوبه. ) –

 .191-223 ،89، پاییز و زمستان 21. شنامه زبان و ادبیات فارسی کاوش

مقدمه، تصحیح و تعلیقات محمدرضا  ،منطق الطیر(، 1388الدین محمدبن ابراهیم. )عطار، فرید –

 تهران: سخن.  ،ویرایش سوم ،شفیعی کدکنی

تهران:  ،چاپ سوم ،شناسی شعر فارسی از رودکی تا شاملوسبک (،1387غلامرضایی، محمد. ) –

 جامی.

مجله دانشکده ادبیات و علوم  ،«تمثیل؛ ماهیت، اقسام، کارکرد» ، (1383-84فتوحی، محمود. ) –
 .141-177، 84و تابستان  83، زمستان 47-49. ش 13و  12، س انسانی

 قرآن کریم. –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            22 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html


   219                                                                     پردازیاز منظر تمثیل مثنوی معنوی و مقایسه تحلیلی آثار فارسی شیخ اشراق

تهران:  ،چاپ دوم ،تأملی در منابع فلسفه اشراقسهروردی و افکار او:   (،1394مجتهدی، کریم. ) –

 پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی. 

تهران:  ،نامه سهروردی، مجموعه مقالات  (،1382حسین سید عرب. )محمدخانی، علی اصغر و  –

 سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.

تصحیح و تفسیر و مقدمه  ،غزلیات شمس تبریز (،الف1387)الدین محمد بلخی. مولوی، جلال –

 تهران: سخن. ،1ج  ،محمد رضا شفیعی کدکنی

 تهران: سخن. ،. مقدمه، تصحیح و تعلیقات بهمن نزهتفیه ما فیه  ،(1393. ) _______________  –

تهران:  ،تصحیح و تحلیل محمد استعلامی ،مثنوی معنوی (، ب1387. )________________  –

 سخن. چاپ نهم. 

 تصحیح توفیق سبحانی، تهران:  ،مکتوبات مولانا جلال الدین رومی (،1371) ._______________  –

 نشر دانشگاهی. 

اسلامی از قرن  تاریخ تصوف )جلد دوم(: سیر تطور عرفان (،1394اصغر. ) فرد، سید علیمیرباقری –
 تهران: سمت. هفتم تا دهم هجری،

، به اهتمام مجموعه مقالات دکتر سید حسین نصرمعرفت جاودان؛  (،1386)نصر، سید حسین.  –

 تهران: مهرنیوشا. سید حسین حسینی،

بازتاب رساله تمثیلی قصّه الغربه الغربیه و جغرافیای »(، 1395پاییز ). اسدیانمریم نورایی، الیاس و  –

 .293-335،  44ش ،شناختیمجله ادبیات عرفانی و اسطوره ،«ی در مثنوی مولویمثالی سهرورد

، ترجمه اسماعیل سعادت ،«سیر قرآنی و پیدایش زبان عرفانیتف»  (،1368اسفند  –آذر نویا، پل. ) –

 .52-104 ،مجله معارف

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            23 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-760-en.html
http://www.tcpdf.org

