
 

 

 

 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف
*ثانی سید محمود یوسف  

**سید یحیی موسوی   

حلی برای  انسانِ گذشته و امروز و آینده، در همه حال، نیازمند یافتن راه چکیده:

ای کلیدی در حل  خواهد بود. درد واژهحذف یا کاهش درد بوده و هست و 

ای کارامد برای سعادت بشر  توان برنامه معمای سعادت بشر است. یعنی نمی

تفاوت بود. تصوف نیز همچون  حال، نسبت به این واژه بی ریزی کرد و درعین پی

حل برای دردهای بشر بوده و سعی   بسیاری از ادیان و مکاتب، درصدد ارائة راه

تر آن را نیز بکاود. مقالة  های عمیق های سطحی درد، بلکه لایه ا لایهتنه کرده نه

های اخلاقی صوفیان، عملاً در کاهش دردهای فردی  کند آموزه حاضر، اذعان می

کنند، ولی بخش قابل توجهی از تعالیم صوفیانه  و اجتماعی تأثیر چشمگیری ایفا می

بیند و هرچند باید اقرار  و پذیرا می بر موضعی منفعلانه در مواجهه با دردها را مبتنی

توان آن را به  اضطرار، خودْ کاهندة درد است ولی نمیدر وقت کرد که انفعال 

 شرایط برای بشر تجویز کرد. شکل یک نسخة کلی، در همة 

تصوف، درد مادی، درد جسمی، درد روانی، سازش با درد، مبارزه  ها:‌کلیدواژه

 با درد 

 

 

 

                                                 
  e - mail: yosefsani@yahoo.com                ایران عضو هیئت علمی مؤسسة پژوهشی حکمت و فلسفة *

            e - mail: yhymousavi@yahoo.com         اسلامی دکتری عرفانآموخته  دانش **

 17/12/1394؛ پذیرش مقاله: 20/8/1394دریافت مقاله: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 23

mailto:yosefsani@yahoo.com
mailto:yhymousavi@yahoo.com
http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        232

 مقدمه: 
ها، خواسته یا  ک است. همة انسانکه در زندگی تمامی افراد بشر مشترای است  درد مقوله

نوعی، مصروف  ناخواسته، با درد سر و کار داشته و با آن درگیرند و تمامی همّ و غمّ خود را به

کنند. شاید کمتر عملی از بشر را بتوان سراغ گرفت که  کاهش یا حذف آن از زندگی خود می

مستقیم یا غیرمستقیم، با حذف یا کاهش درد پیوند نداشته باشد. فرار و بیزاری از درد،  صورت به

انجام اعمال و رفتارهایی مثبت یا  در تمامی بشر وجود دارد و چون محرکی قدرتمند، او را به

 دهد. منفی، درست یا نادرست سوق می

یکی از  ناگزیردهی شود،  سازمانبنابراین، وقتی قرار است برنامه یا دین یا مکتبی برای بشر 

ارکان مهم مورد بحث در آن باید مقولة درد باشد. هر مکتب یا دینی که نسبت به این مقوله 

خواهد  فراموشصورت پایدار در جوامع بشری بماند و دیر یا زود  تواند به تفاوت باشد، نمی بی

 شد. 

قولة درد سر و کار دارند. در مسیحیت، ادیانی که جنبة عرفانی دارند بیشتر از سایر ادیان با م

رهایی و رستگاری مسیحیان منوط به درد مسیح بر صلیب قلمداد شده است. در دین هندو، سه 

همگی پیوندی بنیادی ( ahimsa)و اهیمسا  (moksha)موکشا  ،(karma)مفهوم کلیدی کارما 

گذارش نسبت به مقولة درد بوده که پا  با مفهوم درد دارند. دین بودا اساساً به برکت رویکرد بنیان

 (dukkha)در این دین، مستقیماً با مفهوم درد « چهار حقیقت شریف»است.   به عرصة ظهور نهاده

های ادیان، محلی کاملاً مناسب برای بررسی آرا و نظریات در مورد درد  عرفانارتباط است. در 

شنا شود، ناگزیر باید از مدخل تصوف است و اگر کسی بخواهد با جایگاه درد در اسلام نیز آ

 وارد شود.

است:   گونه تعریف کرده را این (suffering)میرچا الیاده، رنج  دین المعارف ةدایر

ای از موجودات زنده در شرایطی که متضمن درد جسمی و روانی است و معمولاً همراه با  تجربه»

 :Eliade, 1987, 14)« نامطلوب است پذیری نسبت به اثراتِ احساس غم و اندوه، یأس، و آسیب

که تصوف پوشانی دارد، چرا این مفهوم از رنج، در یک سطح با مفهوم درد در تصوف هم (.99

رویکردی دولایه نسبت به مقولة درد دارد: در سطحی نازل، درد مادی قرار دارد که عموم افراد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 233                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

های خاصی  تر، درد معنوی قرار دارد که فقط گروه بیند و در سطحی عمیق را در آن مشترک می

 توانند در این درد سهیم شوند.  می

 به مادی شود. درد بررسی درد در لایة اول یعنی درد مادی پرداخته می  در این مقاله، به

 از و آید می انسان سراغبه  ناگزیر انسانی، حیات نوع واسطة به دنیا در که شود می اطلاق دردهایی

باشد. با تحلیل اقوال و احوال  روانی یا و جسمی است ممکن مادی درد نیست. اجتنابی کلیت آن

کارانه و در  توان پی برد که رویکرد تصوف نسبت به درد مادی، در یک بعُد، سازش صوفیان می

ایم.  پارادوکس سازش و ستیز با درد یاد کردهگرانه بوده است که ما از آن به  بعُدی دیگر، مبارزه

های صوفیانه خواهیم  در مقالة حاضر، به توصیف این دو موضع، و جایگاه هر یک در آموزه

 پرداخت.

ارجاع داده شده است؛ یکی محمد غزالی و  دیگراندر این مقاله، به آرای دو صوفی بیش از 

توان گفت  ، میحساب آوریم خراسان به ءرا جزدیگری مستملی بخاری است. اگر ماوراءالنهر 

لحاظ جغرافیایی وابسته به خراسان هستند، ولی از نظر مشرب فکری، هر دو  که این دو صوفی به

ل ها، به آرا و احوا برآن، در متن مقاله و یا پاورقی افزونتوان به مکتب بغداد متعلق دانست.  را می

جنید بغدادی، سری سقطی، رابعة عدویه،  خراسان نظیر بسیاری از صوفیان خارج از حوزة

بن سمّاک، عبدالقادر گیلانی، حمدسهروردی، سمنون محب، سهل تستری، ذوالنون مصری، م

ابوبکر کتّانی، ابویعقوب نهرجوری، ابوالخیر اقطع، بشر حافی، ابوسلیمان دارانی و ابراهیم خوّاص 

 شده است. نیز اشاره

  عریف دردت  .1
شود و فقط  صورت حد تام یا حد ناقص دیده نمی صوفیه، تعریف منطقی درد به های بادر کت

اند. هجویری به رابطة  صورت رسم تام یا رسم ناقص بیان کرده برخی، احکام و عوارض درد را به

ها را دو معنی دانسته که از یکدیگر جداناپذیرند و وجود هر یک به  بین درد و علم پرداخته و آن

درد، ضروری و اضطراری انسان است و هیچ  علم به (.384 :1383)هجویری، است  دیگری وابسته

دهد و اگر هم کسی نخواهد درد را  ای به خود راه نمی انسان عاقلی در وجود آن شک و شبهه

 .(397 :1383 )هجویری،تواند که نشناسد  بشناسد، نمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        234

از چگونگی و  پرسشو کند  غزالی درد را امری بلاکیف و فاقد شکل و لون توصیف می

 را آن عقل حال، درعین ولی آید نمی خیال در داند. درد معنا می ربط و بی چونی آن را بی

مرکز درد نه در بدن بلکه در جان یا روح است. (. 586 :2ج: نیز ؛51 :1ج ،1378)غزالی، یابد  درمی

جان   وقتی درد از کالبد به جان برسد. کالبد از درد آگاهی ندارد، مگر اینکه اثر درد از کالبد به

غزالی علت همة (. 623 :2ج: نیز ؛108 :1ج ،1378)غزالی، گردد  گاه عظیم شده و حس می رسید، آن

شود. مقتضای طبعِ  داند که ضد آنچه مقتضای طبع است، بر طبع مستولی می دردها را این می

وجود  جراحتی در بدن به کالبد این است که به یک ترکیب بماند و اجزایش مجتمع باشد. وقتی

آید، برخی اجزای کالبد از یکدیگر جدا شده، ضد مقتضای طبع پدید آمده و فرد احساس  می

کند. اگر ضد آنچه مقتضای طبع دل است بر دل مستولی شود، دردی که در میان جان  درد می

 (.109 و 108 :1ج :1378)غزالی، تر خواهد بود  تر و عظیم آید از درد جسمی، سخت پدید می

موجود است و دارای ذات و راستی  بهاند که انسان  بر این دانسته برخی وجود درد را دالّ

صفاتی حقیقی است و مجرد خیال و نمایش نیست. عزیزالدین نسفی این استدلال را کافی 

 و بیند می اموری را خواب کند که فرد در ندانسته و برای رد آن تمثیلِ خواب را مطرح می

 در که فهمد می به یقین شود می وقتی بیدار است، ولی حقیقت همگی بیند می آنچه که اردپند می

 .(151 :1386 )نسفی،است  بوده نمایش و خیال  دیده، می آنچه و  بوده خواب

 درجات معرفت درد .2
غزالی برای شناخت و معرفت درد، چهار درجه قائل است: حس، خیال، وهم، عقل. غزالی درد 

لقب داده است. پروانه حس بینایی دارد ولی قوة « ای درد پروانه»درجة محسوسات را  موجود در

زند و با آنکه درد آتش را  جوی روزنه، خود را به چراغ میو خیال و حفظ ندارد. او در جست

زند تا  ماند، باز خود را بر چراغ می کند، چون این درد در حفظ و خیال وی باقی نمی حس می

آید. درجة دوم،  حساب می شود. بنابراین محسوسات، منزل اول معرفت درد به می هلاک سرانجام

لقب داده است. حیوان تا از چیزی « ای درد بهیمه»مربوط به متخیلات است که غزالی آن را 

بار از چیزی گزندی به وی برسد، دفعة  داند باید از آن بگریزد، ولی اگر یک رنجور نشود، نمی

کند که موجود زنده، از معاودت به  زد. قوة خیال و حفظ متخیلات کمک میگری بعد از آن می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 235                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

امور دردناکی که تجربه کرده، خودداری کند. درجة سوم معرفت درد، مربوط به موهومات 

است که غزالی آن را به گوسفند و اسب نسبت داده است. این دو حیوان، از رنجِ نادیده 

و از رنجی که در پی دارد باخبرند. گوسفندی که هرگز گریزند، چرا که دشمن را شناخته  می

د ولی از گاو و گریز ، اگر گرگ و شیر را ببیند، میگرگ ندیده، و اسبی که هرگز شیر ندیده

گریزد. این دیداری است که در باطن گوسفند و اسب  ند، نمیدارتر  عظیمهای  جثهفیل و شتر که 

نند. درجة چهارم معرفت درد، مربوط به معقولات است و بی اند که بدان وسیله، دشمن را می نهاده

بیند که حس و تخیل و وهم را بدان راه نیست و قادر  به آدمی اختصاص دارد. انسان اموری را می

فاقد چنین  دیگر کند، در حالی که موجودات است از دردی که در آینده خواهد بود حذر 

 (.111 :1ج ،1378)غزالی، قدرتی هستند 

 صادیق درد مادیم  .3
طور  از آن خلاصی ندارد. همان و دور تا دور او را احاطه کرده، درد با زندگی بشر عجین است و

 گرسنگى، تشنگى، که غزالی اشاره کرده، انسان در این عالم در غایت عجز و نقصان است. اسیر

تر و  موجودی ناقصاست و از این لحاظ،  آز و خشم رنج، اندوه، درد، سرما، بیمارى، گرما،

ان وی نهایت مایة زیدر و لذت است، برای انسان راحت هرچه تر از آدمی وجود ندارد. بیچاره

 .(45 :1ج ،1378)غزالی، است  رنج همراه و تلخى با برایش منفعت است، هرچه و شود، می

یمن وار آویخته شده و انسان هیچ ساعتی بر خود ا صدهزار بلای مختلف بر سر انسان معلقّ

نیست. هر لحظه امکان مرگ، کوری، کری، دیوانگی، بیماری، جراحت، و یا هلاکت از 

ها برایش  گرسنگی و تشنگی برای انسان وجود دارد. داروهای تلخ مایة رنجش وی، و خوشی

داند، و آنچه  خواهد بداند، نمی زیانمندند. انسان عملاً چندان اختیاری از خود ندارد. آنچه می

کند، و  خواهد بدان نیاندیشد، بر دل وی غلبه می تواند، و آنچه می راموش کند، نمیخواهد ف می

تر و  گریزد. مخلوقی عاجزتر، مدبِرتر، ناکس خواهد بدان بیاندیشد، دلش از آن می آنچه می

. انسان در این جهان به مانند طفلی خردسال (267 :2ج ،1378)غزالی، تر از انسان وجود ندارد  درمانده

کشد ولی زبان شکایت ندارد و جز زاری و گریستن، کاری از دستش  ت که درد میاس

 .(817 :2ج ،1363بخاری،  )مستملیآید  برنمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        236

گردد. بیماری آبله، شخص زیبارو را از همه  چهرة زیبای انسان به یک بیماری تباه می

ای   رساند. رفتن پشه گرداند. به درد آمدن یک رگ در انسان، او را به نهایت عجز می تر می زشت

گرداند که ممکن است او را تا مرز  در گوش، چنان انسان را عاجز می  ای در بینی و یا مورچه

دارد  راحتی انسان را از حرکت بازمی هلاکت بکشاند. فرو رفتن یک خار کوچک در پا، به
 (.274 :2ج ،1378)غزالی، 

 و و عالم درویش، و توانگر رعیت، و پادشاه ها از گوید تمامی انسان عزیزالدین نسفی می

 اطعمة جاهل، در داشتن درد و رنج مشترک هستند و انسان بدون درد قابل تصور نیست. یکی

 هم اشتها هم طعام و یکی و ندارد، طعام ولی دارد یکی اشتها و ندارد، اشتها ولی دارد گوناگون

معده  و دهان و هم درد دارد طعام و هم اشتها یکی و دهان است، درد و معده دچار درد دارد ولی

 کسب مال رنج را فقط در تمام روز آید و که او را از خوردن مانع می دارد بخل چندان اما ندارد،

 درد نسفی، که اینجاست جالب نکتة(. 67 :1386)نسفی، آورد  دیگران به سر می از حفاظت آن و

 .است داده قرار بشر دردهای شمار در است، انسان ارادة تحت که هم را بخل

 ارزش دردها  .4
در تصوف، مورد استقبال قرار گرفته و ستوده شده است و در مواردی هم  درد و رنجطورکلی  به

که از آن ذم و نکوهشی شده، با ذکر مصداق و دلیل بوده و راه پیشگیری از آن را نیز مشخص 

آید،  مثلاً غزالی درد و اکراهی را که از نکوهش و مذمتّ خلق در دل به وجود می کرده است.

ده باشد، مذموم دانسته و آن را بیماری دل توصیف ر اینکه عملی غیرحق از فرد سر نزمشروط ب

 (.199 :2 ج ،1378)غزالی،  کرده که باید علاج شود

ی دردها و گاهی به آثار و صوفیه برای شناساندن ارزش دردها، گاهی به فلسفة وجود

ها بر  برخی صوفیان برای شناساندن ارزش دردها بر ابتنای آناند.  ها ارجاع داده پیامدهای آن

ها، برخی بر اجر و  شویی آن ها، برخی بر اثر گناه زدایی آن حکمت الهی، برخی براثر غفلت

ها دست  بخش آن تنبیهی و آگاهیو برخی نیز بر اثر  ها آن معنوی فضیلت بر ها، برخی پاداش آن

تواند مفید باشد که از حد متعارف فراتر نرود. اگر  اند که درد زمانی می اند. برخی گفته گذاشته

درد به طور کامل بر بدن مستولی شود، ممکن است به زوال عقل بیانجامد و چون بقای معرفت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 237                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

. در این مورد، ماجرای ایوب شود در بقای عقل است، زوال عقل نیز منجر به زوال معرفت می

 .(1231 :3 ج  ،1363بخاری،  مستملی)اند  پیامبر و نالة او از درد را نیز به عنوان شاهد آورده

  ابتنا بر حکمت الهی .1. 4
های عالم، از بیماری و عجز گرفته تا هلاک و نقصان، همه را واجد  غزالی تمامی دردها و رنج

ولی انسان باید ایمان داشته باشد که خیرش  ،لق پوشیده باشدحکمتی دانسته که ممکن است بر خ

  است:در آن است که خداوند حکم کرده 
بود، تباه  بسا اگر توانگر می صلاح درویش در آن است که درویش باشد و چه

 و بود ناقص نبود زشت اگر و باشد زشت که است آن در زشت شد. کمال می
 را خود نیکویی قدر انسان شد، نمی آفریده زشتی مثلاً اگر. شد می فوت حکمتی

 کمال داشت، نمی وجود ناقص اگر. یافت نمی راحتی و لذت آن از و دانست نمی
 و اضافت به ناقص و کامل که چرا برد، نمی لذت خویش کمال از کامل و نبود هم

که اگر پدر نباشد، فرزند هم نیست و یا اگر فرزند  چنان .شوند می شناخته نسبت
نباشد، پدر هم نیست. این امور در مقابلة یکدیگر بوده و مقابله همیشه میان دو چیز 

خیزد  بر مقابله است نیز برمیویی برخیزد و یکی گردد، آنچه بنادهد. اگر د رخ می
 .(540 :2 ج ،1378غزالی، )

هتر ها این ب گفت برای انسان این گفتة غزالی شباهت زیادی با قول هراکلیتوس دارد که می

یابند، چرا که بیماری، گرسنگی و خستگی است که  خواهند دست نیست که به هرچه می

که کرایسیپوس نیز  چنان (.16: 1378 )بکر،گرداند  سلامتی، سیری و استراحت را شیرین و خوب می

معتقد  کرد، توان نمی تصور دیگری بدون را یک هیچ وجود ضد، زوج یک از با این استدلال که

  (.214 : 1379 اینتایر، )مکبود  الم بدون لذت  لةاستحا به

‌‌زدایی اثر غفلت. 2. 4

داند. یکی از دلایلی که فرعون دعوی خدایی  کنندة غرور و غفلت و طغیان می غزالی درد را زائل

کرد این بود که چهارصد سال بدون درد زندگی کرد و حتی دچار یک سردرد و یا تب خفیف 

وی را پروای آن فضول » به یقینشد،  بار دچار درد شقیقه می یک هم نشد. اگر فرعون فقط

 .(566 :2ج ،1378غزالی، )« نبودی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        238
ستاند از سر حاجت و نیاز و یا بخل نیست، بلکه  میاگر خداوند نعمتی را از بنده باز

باز آورد. خداوند دردها را برای « جمع»به رحمت « تفرقه»خواهد او را از بلای  می
کند تا او را خاصّ خود بگرداند و اگر بنده از سر غفلت، با چیز  ل میبندة خود ناز

گرداند تا بدان نیارامد. خداوند امری را  دیگری صحبت گیرد، او را از آن جدا می
گرداند تا از بیم بلا از آن گریخته و به حق بازگردد. اگر بنده به  برای انسان بلا می

گمارد. اگر رفاه سراغش بیاید و  بر او میامنیت خو گیرد و آرامش یابد، خوف را 
گمارد. اگر مال به دست بیاورد و سر  به کاهلی گرایش یابد، گرسنگی را بر او می

ستاند تا به ذلّ فقر گرفتار شود. اگر شهوات نفس  به طغیان نهد، مال را از او بازمی
له و تضرع گمارد تا به نا باعث اعراض او از حق شود، بیماری و بلا را بر وی می

ستاند تا دل به محبت  بیافتد. اگر دل به محبت فرزندان بسپرد، اولاد را از او باز می
 .(1529 و 1528 :4ج ،1363بخاری،  مستملی)خدا بدهد 

 حساب به نعمت ،باشد عام که را نعمتی ای است که هر  گونه  گوید انسان ذاتاً به می غزالی

 که است آن دردها مثبت آثار از گوید. یکی نمی شکر را خالق آن درنتیجه، بابت و آورد    نمی

ارزش هوای لطیف را . گشاید می بوده، مهیّا انسان برای تر پیش که نعماتی روی به را انسان چشم

ای گرم و  سر برد و یا در گرمابه کرده به کند که ساعتی در هوای غلیظ و دم کسی درک می

کند که دچار درد چشم شود و یا نابینا  پربخار محبوس شود. ارزش بینایی را کسی درک می

 .(379 :2ج ،1378غزالی، )گردد 

نیز  است شده گرفته نظر در ناشایست اعمال برای شارع طرف از ای که های دنیوی مجازات

 های مجازات بیم ازکه  گوید بنده مستملی بخاری می بخش دارند. نوعی اثر تنبیهی و آگاهی به

 مصون عقوبت از آخرت در هم و دنیا این در هم درنتیجه، و ماند می دور جنایت از نیوید

 1.(1020 :3ج ،1363بخاری،  مستملی) گردد می

  شویی اثر گناه .3. 4

گوید که هر درد، اندوه، مصیبت و رنجی که به بندة  می )ص(ابوالقاسم قشیری به نقل از پیامبر

 .(141 :1374قشیری، )ای برای گناهان وی است  رسد، کفاره مؤمن می

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 239                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

 اجر و پاداش اخروی .4. 4

بلا در که گوید  نام نهاده و می« بلا»شود،  هجویری دردهایی را که بر دل و تن مؤمن وارد می

کمت آن بر بنده پوشیده است، تحمل آلام آن اجر و حقیقت، نعمت است، ولی چون سرّ و ح

 2.(565: 1383 هجویری،)ثواب در پی دارد 

 حصول فضیلت معنوی. 5. 4

برای اطفال و عیالش نداشت و از  را دار که توانایی تهیة طعام ابراهیم ادهم در پاسخ به فردی عیال

ها و  ر است تمامی حجگوید که حاض می« رفت در دردی عظیم می»این بابت دلتنگ بود و 

های مقبول و خیرات مبرور خود را با یک ساعت درد و اندوه وی مبادله کند. ابراهیم  عبادت

خاطر تأمین معاش خانواده را از سکون و فراغت ناشی از نداشتن  ادهم سرگردانی و عجز به

این نوع احساس ارادت و حسرت نسبت به کسانی که در  .(169: 1383 عطار،)داند  خانواده بالاتر می

کردند همواره در نزد صوفیان وجود داشته است. ابوسلیمان  دردهای معیشتی، روز را شب می

برآید، از هزار  درویش دل دارانی، یک نفس سرد را که به وقت عجز از برآوردن یک آرزو از

کند،  وار از بشر حافی طلب دعا می ی عیالدانست. وقتی درویش تر می سال عبادت توانگر فاضل

کند، چرا که دعای درویش به وقت ناتوانی  بشر حافی پیشدستی کرده و خود از او طلب دعا می

غزالی، )دانست  تر می در تأمین نفقة خانواده را چون از روی درد و عجز است، از دعای خود فاضل

 .(428 :2ج ،1378

ز غزالی نقل شده است. غزالی معتقد است که بار درد و رنج البته به نوعی نقیض این سخنان ا

کسب دنیا و حفظ آن بر عهدة توانگران است و بندگان خاص خداوند که در حق ایشان عنایت 

شده، از مشغله و وبال دنیا مصون هستند و بر عهدة توانگران است که به مقدار حاجت به این 

ا از بار دنیا رسته و همّ و همت خود را در طاعت حق ه کمک کنند تا آن« که عزیزترند»بندگانی 

. یعنی غزالی برخلاف سه صوفی مذکور، افرادی را که از (202 :1 ج ،1378غزالی، )مصروف دارند 

تر از  به طاعت حق اشتغال دارند، عزیزتر و مقرّبتنها اند و  بار تأمین مؤونه و مخارج خانواده رسته

 رند.ب سر می ج کسب و کار بهکسانی دانسته که در درد و رن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        240

 اجتناب از توجه به دردها .5
دردها و  همین به التفات و توجه اند ولی در مقابل، ها در تصوف ستوده شده هرچند دردها و رنج

 است.  قرار گرفته مورد نکوهش ها ور شدن در آن غوطه

اند که  هور شد غوطهکند از اینکه مردم زمانه در چنان دردی  سمّاک گلایه می نمحمد ب

که در گذشته، برعکس، مردمان دوایی بودند که از ایشان شفا  حالیدوایی برای آن نیست، در

درد شده بود،  . بایزید بسطامی که یک شب شیر خورده و دچار شکم(324 :1383عطار، )یافتند  می

به چیز دیگری گوید چون جز از حق   دردی که از آن برخاسته بود را مایة شرک دانسته و می

 3.(257 :1383عطار، )التفات کردم، حتی پس از مرگ نیز بابت آن از عتاب حق درامان نخواهم بود 

شده است. جنید بغدادی از  حتی گاهی توجه به دردهای جسمانی، نوعی توجه به نفس قلمداد می

شرم »ر گرفته که: دمد، مورد عتاب حق قرا ای خوانده و بر پای خود می اینکه هنگام پادرد، فاتحه

 .(456 :1383عطار، )« کنی؟ نفس خود، صرف می را در حقنداری که کلام ما 

توجه به درد از یک جهت دیگر نیز نکوهش شده و آن وقتی است که باعث ناسپاسی و عدم 

دور  ها از درد و غم  لگوید اگر انسان سا شکرگزاری بابت نعمات خداوند شود. رابعة عدویه می

گوید ولی اگر یک روز یا یک شب درد به سراغش  گاه بابت آن خالق را شکر نمی باشد، هیچ

: 1383 عطار،)گشاید  و لب به شکوه و اعتراض می« بندد عصابة شکایت درمی»بیاید، به سرعت 

« کاره»ها را  شنود باشی و آنختوانی از دردها و شدائد  کند که اگر نمی . غزالی توصیه می(137

کند، از درد  که کسی که حجامت می فعل خداوند ناخشنود و کاره نباش؛ چنان هستی، لااقل از

 .(429 :2ج ،1378غزالی، ) آن اکراه دارد ولی از حجّام ناراضی و ناخشنود نیست

ترین دردها نیز لب به  کاه جان تسلیم بودند که دربرابرای  گونه صوفیان دربرابر حق به بعضی

شبی بر سمنون محبّ چنان دردی مستولی شد که نزدیک  گشودند. نقل است که شکایت نمی

. مستملی (542 :1383 عطار،)ای هم دم نزد  درآید ولی او حتی لحظه بود جانش از کالبدش به

کند که هنوز بقیتی از بقایای  آورد و نشر می گوید کسی درد خویش را بر زبان می بخاری می

 کشیدن طاقت نفسش بلایی عارض شود، چون نفس در او مانده باشد. چنین فردی اگر بر سرش

اندیشد که این از کجا آمده و  ندارد، خواطر نفسانی بر وی غالب گردیده و با خود می را بار آن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 241                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

 کند. این اظهار و خبر دادن، همان نالیدن است انجامد و شروع به اظهار آن بلا می به چه می
 .(1201 و 1200 :3ج ،1363بخاری،  مستملی)

اند؛ مانند یکی  کرده و استفاده از دارو برای درمان آن امتناع می  ی از معالجة بیماریبرخی حت

شده بود و عزم کرد که از دارو برای معالجه استفاده  درد از اصحاب ابوبکر کتّانی که دچار چشم

دون گونه رفتارها ب نکند و آن را به حال خود بگذارد تا خود به خود بهبود یابد. و البته که این

 این اگر»شود:  گونه تقدیر می درد، در خواب این مانْد. مثلاً از همین فرد مبتلا به چشم پاداش نمی

« آوردی بیرون ازآنجا را همه بودی، دوزخ اهل بر نکنم دارو را چشم که ای کرده تو که عزم

 . (378 :1374قشیری، )

 اینکه بیمار بهداده است، مشروط بردرد و بیماری تفاوتی نسبت به  جواز بی غزالی نیز حکم به

درد  کند که به چشم قول و فعل ابوذر استناد می مشغول باشد. او در این مورد، به خوف آخرت

 :2ج ،1378غزالی، )« تر شغل دارم از این مهم»گفت:  کرد و می مبتلا بود ولی خود را معالجه نمی

564). 

 تر از سلامت . دیانت مهم6
کردند. نقل است جنید  پوشی می رضای حق، از سلامت جسمی خود چشم خاطر برخی صوفیان به

شود ولی جنید  منع می  دردی که دچارش شده بود، از تماس آب با چشم  بغدادی به خاطر چشم

گیرد و البته این کار او  ملاحظه وضو می کند و برای ادای نماز، بی به توصیة پزشک التفاتی نمی

یابد. طبیب که ترسا بود با دیدن این واقعه، در حال  بهبود می دهد و چشمانش نتیجة عکس می

درد واقعی نه مربوط به  چشم کند که  خوبی اشاره می آورد. در انتهای حکایت، طبیب به ایمان می

 همین سهروردی. (456 :1383عطار، )چشم ظاهر، بلکه مربوط به چشم درون )بصیرت( است 

 درد چشم به مبتلا فرد اینجا در. کند می نقل جنید نام ذکر بدون و تلخیص با را حکایت

 تر اولی رسول سنت ترک از چشم، کوری و تاریکی: »کند می اعلام را خود موضعصراحت  به

 4.(128: 1375)سهروردی،  «است

رسد که در شریعت اسلام،  نظر می چنین اعمال و یا اظهاراتی ازاین لحاظ تازه و بدیع به

هایی که عمل به احکام شریعت  هرگونه اضرار به نفس ممنوع اعلام شده و حتی در موقعیت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        242

مستلزم آسیبی به بدن باشد، حکم شرعی از دایرة وجوب خارج گردیده و یا عملی جایگزین 

 یا ضرر لتدر حا که است ثانوی واقعی حکم اصطلاح، ارائه شده است. مانند تیمم که در

 .گیرد می انجام غسل یا وضو از بدل اضطرار،

 های جسمی . شفای بیماری7
در گذشته، در حالت عادی، کار معالجة یک بیمار به عهدة طبیب بوده است. ولی در تصوف، 

سازد و نام آن  راهی برای درمان بیماری وجود دارد که صوفی را از مراجعه به پزشک مستغنی می

ای از قرآن در خواب یا بیداری،  گونه که شنیدن و یا خواندن آیه اند. بدین گذاشته« شفا»را 

آورد. مانند دردِ چشم ابوعلی دقاق که با  ات شفا و یا بهبودی بیماری صوفی را فراهم میموجب

گاه دچار  در خواب زائل شد و ابوعلی دیگر هیچ، (36)زمر:  «أَلَیْسَ اللََّهُ بِکَافٍ عَبْدهَُ»شنیدن آیة 

با خواندن  )ع( رسمّاک نیز به توصیة خض . ابن(262 :1374قشیری،  ؛674 :1383عطار، )درد چشم نشد 

بر موضع درد خود، فوراً عافیت یافته و از دام  (105)اسراء:  «بِالْحَقَِّ نزَلََ وَ بِالْحَقَِّ أَنْزلَْناهُوَ »آیة 

. (633: 1369سبزواری،  کاشفی ؛73: 1370 جامی، ؛364 :1374قشیری، )رهد  استعانت از طبیب ترسا می

چند، داد. هر ها را شفا می موضع درد بیماران، آنخواجة خیرچه با خواندن الحمد و دمیدن بر 

 ، از نقد و تعنّت متشرعه در«واندخ راست نمی»دانست و الحمد را  آنجا که عربی را درست نمیاز

 5.(122 :1362انصاری،  ؛232 :1370جامی، )امان نبوده است 

ماجرای درد  . مانندشده است گاه برخی وسایل و یا البسة یک شیخ، مایة شفای بیماران می

واسطة تماس نعلین شیخ  کنند، ولی به وزیر که جملة اطبا او را جواب می شکم عضدالدوله

. سابقة شفا از طریق لباس را به (691 :1383عطار، )کند  ابوالحسن خرقانی با شکم وی، شفا پیدا می

 اى بلازده هر که گفته شده )ع(که در مورد پیراهن یوسف  اند. چنان رسانده )ع(عصر یعقوب پیامبر 

یابد. برخی بر همین قیاس، نتیجه  می شفا درد آن از و شود می دوایش مشامش برسد، به آن بوى

ظلمت،   اند که خرقة شیخ کامل، واجد همین تأثیر برای مرید است و مرید را از بیماری گرفته

 .(45 :1375سهروردی، )دهد  درد اخلاق ذمیمه، و مضایق کسالت و بطالت نجات می

 عالم به را فرد برای مقدر ناگوار وقایع که داشتند را توانایی این حتی صوفیه شیوخ برخی

 چنین هدف که شخصی. کنند تصرف راتمقد برخی در ترتیب، بدین و دهند انتقال خواب

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 243                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

 و درد از آثاری بیداری، از پس بود ممکن ولی ،ماند می درامان فاجعه از گرفت، می قرار تصرفی

ر شده بود که در قافلة شام مانند ماجرای تاجری که مقد .کند مشاهده خود بدن در را جراحت

دعای شیخ عبدالقادر گیلانی، این فاجعه به یک   توسط حرامیان غارت و کشته شود، ولی به

 .(325 :1370جامی، )خواب ترسناک و چند زخم کوچک تقلیل یافت 

تنها دردهای جسمی بلکه دردهای معیشتی مردم را نیز از طرقی غیرعادی  برخی صوفیان نه

کردند. مانند ماجرای خواجه ابوالقاسم کرُد که دچار ورشکستگی شده بود و شیخ  درمان می

ها پس از مرگ  اش را حتی تا مدت احمد جام، با کرامتی که از خود نشان داد، نفقة خانواده

 .(237 :1370جامی، )ابوالقاسم تأمین کرد 

تواند به  طور که یک بیماری می هایی از شفای دردها در تصوف بودند ولی همان ها نمونه این

شکلی غیرطبیعی درمان شود، امکان بیمار شدن به شکلی غیرطبیعی نیز وجود دارد. به عنوان 

ست. کرده ا نمونه، گاه امساک از بذل و بخشش، اسباب درد و بیماری را برای صوفی فراهم می

کند و همان لحظه است که  در حکایتی، بوجعفر ترکان از بذل دینار به درویشان امتناع می

کشد و تا  هم به همین ترتیب میرا کشد و دندان بعدی  ناچار دندان را می گیرد و به درد می دندان

 .(357 :1374قشیری، )جوید  دهد، از درد دندان خلاصی نمی دینار را به درویشان نمی

ممکن است رنجاندن یک حیوان، اسباب مصیبتی ناگوار را برای فرد فراهم آورد.  گاهی

 داند که روزی بدان دچار شد آن می )ع(مستملی بخاری علت داغ فراق فرزند را که یعقوب 

 .(933 :3 ج :1363بخاری،  مستملی)کرده بود  بریان و کشته مادرش پیش را گوسفندی بچه )ع(یعقوب

  غَلَبات. حذف درد در 8
که ممکن است فرد با  در تصوف، درد جسمانی در شرایطی خاص قابل حذف است، تاجایی

ابویعقوب ‌درد شدید، هیچ دردی احساس نکند و این چندان امر غریبی نیست.  وجود محرکِ

کنند حتی اگر تیری  ساس نمینهرجوری معتقد است که اهل توکل در غلبات خویش، درد را اح

یا در آتش انداخته شوند، رتاب شود و مجروح شوند؛ و اگر بر آتش راه بروند و ها پ آن سوی به

کند که این وضعیت، خاص اوقات جذبه  رسد. البته نهرجوری اضافه می تی به آنان نمیهیچ مضر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        244

و وجد است، وگرنه در حالت عادی ممکن است حتی از نیش یک پشه هم بترسند و یا نسبت به 

‌.(540: 1383عطار، )حتی کنترل خود را از دست بدهند ترین حرکت یا جرا کوچک

تواند موقتاً درد را از  گاه اگر عملی از سر فتوت و جوانمردی صورت گرفته باشد، می

خواهد پایش را بر  صاحب آن دور کند. مانند ماجرای میزبان بافتوتی که از مهمان ناخوانده می

کند، بدون اینکه میزبان  همان هم این کار را میصورتش بگذارد و به همین حالت به خانه برود. م

در حالت نماز نیز ممکن است فرآیند احساس درد در . (225 :1374قشیری، )دردی را احساس کند 

بدن متوقف شود. ابوالخیر اقطع که در دستش خوره افتاده بود و به حکم طبیبان باید دستش را 

 هجویری، ؛564 :1383عطار، )، دستش را بریدند کردند، در نماز بدون اینکه ملتفت شود قطع می

اند، با  عبد قیس، از زهاد ثمانیه، نیز شبیه همین حکایت را نقل کرده عامربن دربارة 6.(444 :1383

کنند  برُند و داغ می این تفاوت که پای وی را در حین خلسة ناشی از استماع آیات قرآن، می

. در وقت سماع نیز چنین حالتی گزارش شده است. برخی از (157 :1ج ،1363بخاری،  مستملی)

اند که واجد  صوفیه نظیر سری سقطی اساساً یکی از شروط سماع را همین حالت دانسته و گفته

خبر باشد که اگر شمشیر بر وی زنند، هیچ  کننده، باید چنان بی سماع، چه شنونده و چه بانگ

 .(199 :1383باخرزی،  ؛658 :2، ج1386غزالی،  ؛96 :1375سهروردی، )دردی را احساس نکند 

بندی جالبی را انجام  گرداند، دسته فنایی که انسان را از آلام غایب می مستملی بخاری دربارة

فنای »داده است. او این فنا را به سه قسم، تقسیم کرده است: فنای جلال، فنای شادی، و فنای غم. 

ی ایستاده و غرق در هیبت او باشد که در آن مجلس مانند اینکه کسی پیش پادشاه به« جلال

مانند اینکه کسی از  به« فنای شادی»ممکن است صد کار بکنند و وی از آن خبردار نشود. 

پادشاهی بخشش و انعامی فراوان دریافت کند، اگر در میان آن عزّ و شادی زیانی به وی رسد و 

مانند اینکه کسی  به« فنای غم»شود.  خبر می ا بیه یا کسی با او بدی کند، در غلبة آن شادی از آن

های خرُد از او  ها و غم دچار اندوهی بزرگ شود یا از ولایت عزل شود که درآن وقت، شادی

 7زمان دچار تب مُطبِق که سردرد دارد، دچار الم و محنتی است ولی اگر هم شوند. کسی دور می

اگر درد جان کندن پدید آید، آن تب در  گردد. حال شود، آن الم در جنب این تب فانی می

 .(1600 و 1599 :4ج ،1363بخاری،  مستملی)آید  حساب می جنب آن راحت به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 245                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

طور که غزالی اشاره کرده در حالت عادی، درد از بشر قابل حذف نیست و  ولی همان

است  شدنی کنترلشود. تنها چیزی که  دردمند می ناخواه انسان از امور ناخوشایند، رنجور و خواه

تواند امر بسیار ناخوشایندی در جریان  احساس خشم پس از وقوع امور ناخوشایند است، یعنی می

 شخصدهد که نور توحید چنان بر  ای خشم نشود. این حالت زمانی رخ می باشد و فرد دچار ذره

که پرتاب شود  سویش بیند از حق ببیند. مانند فردی که سنگی به غالب شود که وی هرچه می

 ،1378غزالی، )شود  هرچند با خود درد و رنج همراه دارد، ولی بابت آن از سنگ خشمگین نمی

 8.(111 :2ج

 محبت و درد اجتماع عدم
در جنب مشاهدة مطلوب و  ،رابعة عدویه معتقد است کسی که دعوی محبت حق دارد باید

س نکند و همة آلام خود رسد، هیچ درد و المی احسا و رنجی که به وی می  مولای خود، از زخم

، دستان خود را بریدند و هیچ ملتفت نبودند، )ع(را فراموش کند. زنان مصر در مشاهدة یوسف 

عطار، )حال اگر کسی در مشاهدة خالق، چنین حالتی داشته باشد چیز بعید و بدیعی نخواهد بود 

1383 :141).9 

گان صوفی قرار داده است تا بر حکایت یوسف و زنان مصر، الگوی مناسبی در اختیار نویسند

میبدی،  ؛294 :1426بقلی،  ؛126تا:  کلابادی، بی: رک نمونه برای)عدم اجتماع درد و محبت استدلال کنند 

. قشیری، غزالی و مستملی بخاری ازجملة این نویسندگان (84 :1ج ،1382ولد،  بهاء ؛180 :1ج ،1371

واسطة دیدار یوسف، از  ترین مردم بودند، به ضعیفا آنکه گوید زنان مصر ب هستند. قشیری می

بریدن دستان خود درد و المی نیافتند و گمان کردند که یوسف نه یک انسان، بلکه فرشته است 

 و کشانده مصر جامعة از عظیمی بخش به مصر زنان دایرة از را ماجرا . غزالی(81 :1374قشیری، )

 او مشاهدة واسطة به و آمدند می یوسف اغسر به گرسنگان قحطی در مصر، گوید موقع می

 وقتی غفلت یک مخلوق از مخلوقی دیگر چنین اثری دارد، اگر .کردند می فراموش را گرسنگی

 و خویش نفس به علم و که از حس بود نخواهد عجیب شود، مکشوف کسی برای خالق جمال

 ؛131 :14ج تا، ، بینیز ؛609 :2ج ،1378: غزالی، رک)نشود  خبردار بلا از شود و غافل خویش جنس ابنای

د گوید زنان مصر از فرط لذت نظر بر یوسف، از در مستملی بخاری می .(307 :1387کاشانی،  فیض

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        246

که  تا زمانی زیراخبری است،  معنای بی معنای عدم نیست بلکه به غایب شده بودند، و این غیبت به

به یوسف، زیادت جمال را واجب انسان حیات دارد، درد در وی پابرجاست. زیادت لطف حق 

کرد و زیادت جمال نیز زیادت جلال را واجب کرد و این جلال، بیگانگان را چنان مغلوب کرد 

که از صفات خویش غایب گشتند. چون در یک مخلوق، جلالی که از جمالی برخاسته که خود 

ن از خود غایب تواند بیگانگان را چنی تأثیر لطفی است که از عنایت صانع پدید آمده، می

جا تر بر دوستانش بر به مراتب عمیق آید، حُکماً تأثیری بگرداند، جلالی که از خود صانع پدید می

گذارد. اگر جلال و جمال ظاهری و خَلقی چنین قوّتی دارد، جلال و جمال باطنی و حقی،  می

 .(1601 :4ج ،1363بخاری،  مستملی)تر خواهد داشت  قوّتی به مراتب افزون

 اند در که گفته کند، چنان تعالی هر دردی را خنثی می ات و فنای ناشی از مشاهدة حقغلب

 :4ج ،1363بخاری،  مستملی)گردد  می غایب نیز مرگ درد فراق حتی درد یا و وصال لذت جنب

تعالی، از درد کارد در جنب مشاهدة یوسف  اند درد دوزخ در جنب مشاهدة حق و یا گفته (1493

 .(381 :1 ج ،1363بخاری،  مستملی)کمتر است 

کند، هرچند او را هفتاد ضربه  سریّ سقطی نیز معتقد بود که محب از بلا دردی احساس نمی

 گفت: می و داد نمی انجام  بیماری علاج برای کاری شد، می بیمار تستری وقتی شمشیر بزنند. سهل

شد که مبتلا به یک بلا برای اینکه خود را در جرگة  بسیار دیده می .«نکند درد دوست زخم»

 که آن را نشانة عدم حب کرد، چرا ن حق ثبت کند، از اظهار درد و الم خودداری میادار دوست

خورند و باز  ای که مورچه دورش جمع شده و او را می دانست: مرد مجذوم و دیوانه و دوستی می

دهد و باز  نشینی که سگ و خر و خروسش را از دست می مرد بادیهشمرد؛  آن را عنایت حق می

پایی که باز   و دست  مفلوج و بى ابرص، مجذوم، داند؛ مرد نابینا، آن را خیری از طرف حق می

 کامل شرح برای) گوید مبتلایند، شکر می بدان خلق که بلایایی از خاطر عافیت خداوند را به

 .(610 و 609 :2ج ،1378غزالی، : رک ذکرشده های نمونه
گونه حالات و سخنان اصلاً روی خوشی نشان  ولی ظاهراً ذوالنون مصری نسبت به این

است. نقل است که در پاسخ کرده  ها را نوعی دعوی و شعار قلمداد می داده و حتی آن نمی

بسیار متغیرّ شد و گوینده را به عدم معرفت نسبت به « الم دوست خوش بُوَد»ی که گفت: شخص

اند  . برخی نظیر هجویری اساساً به اجتماع درد و محبت قائل شده(196 :1383عطار، )حق متهم کرد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 247                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

 که جایگاه درد ناشی ازعذاب دوست، تأثیری بر دوستی محب ندارد، چرا و معتقدند که درد و

هم ندارند دو هیچ ضدیت و تعارضی با ، دل انسان و اینتن انسان است و جایگاه حب عذاب،

ها را جسمانی معرفی کرده،  ذاب. مشخص نیست که چرا هجویری همة ع(273: 1383هجویری، )

بر تن انسان حادث ها  دن اموال و داراییکه بدیهی است که برخی بلایا مانند از دست دا درحالی

 شوند. نمی

با همان موشکافی معهود خود، برای نسبت درد و محبت، دو درجه و وجه قائل شده  غزالی

آگاهی  ،است: یکی آنکه محب از فرط عشق، چنان مستغرق و مدهوش شود که از درد خود

جراحت را متوجه  درد که شود می در خشم غرق ای اندازه به جنگ، در کسی که نیابد. چنان

حرص  در که کسى شود. یا بیند از جراحت خود خبردار نمی نمی تا خون را به چشم  و شود نمی

 و گرسنگى آگاهى از مشغولیت دل،. شود نمی مطلع شود و می  پایش وارد خار رود، مال دنیا می

است، پس  عدم وقوف بر درد ممکن دنیا، حرص و مخلوق عشق در اگر. برد از بین می تشنگى را

 .(608 :2ج ،1378غزالی، )است  ممکن طریق اولیآخرت به  دوستى و تعالى حق عشق در

داند که رضاى دوست در آن  یابد ولی چون می وجه دیگر آن است که محب، درد را درمی

که اگر دوست او را به حجامت و یا خوردن دارویی تلخ حکم  شود. چنان است، بدان راضى می

بداند که رضاى حق در  شود تا رضاى دوست را حاصل کند. پس هر کس کند، بدان راضى می

که فرد حریص به  دهد؛ چنان رسد رضا می یی که از وی میچیست، به درویشى و بیمارى و بلا

 10.(609 :2ج ،1378غزالی، )شود  دنیا، به رنج سفر و خطر دریاها و کارهاى دشوار راضى می

 دردهای جسمی دیگران. آگاهی از 9
اند، هرچند از نظر مکانی در  آگاهی داشتهبرخی صوفیان، از دردهای جسمانی شیخ خود 

اند. نقل است که سهل تستری  کرده اند، و در این دردها شیخ خود را موافقت می ها بوده دوردست

ها نرسیده بود و بعدها  که هیچ آسیبی بدان انگشتان پای خود را بسته بود درحالی حدود چهار ماه،

درد، انگشتان پای خود را ری حدود چهار ماه از که شیخ او در مصر یعنی ذوالنون مص روشن شد

. عکس این قضیه نیز وجود (344 :1383عطار، )و سهل به موافقت او این کار را کرده است  بسته

اند، هرچند از نظر مکانی  شده پیرانی که از دردهای جسمانی مریدان خود باخبر می ،داشته است

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        248

پادشاه بیمار شیراز  علاج کرامت، و فراست نور ی بهین گیلالد اند. شیخ جمال ودهها ب در دوردست

دست پادشاه   نویسد و از طریق پیک به کاغذی می بر پاره را که به شیخ ارادت تمام داشت،

 .(277 :1370جامی، )رساند  می

در خارج از دایرة پیر و مرید نیز گاه آگاهی از دردهای دیگران، تظاهر به درد و بیماری را 

ت و جوانمردی باشد، ستوده شده از سر مرودر پی داشته است. این تظاهر به درد و بیماری اگر 

چشم خود را از دست داده بود، خود را به درد چشم و سپس  است. مردی به خاطر زنش که یک 

یابند  ایی زد و بیست سال بر همین حال با وی زندگی کرد. بعدها پس از وفات زن که درمینابین

 .(224 :1374 قشیری،)کنند  مرد نابینا نبوده است، او را بابت این جوانمردیش ستایش می

. ستیز با درد10  
ان تو نگاه تصوف به دردها همیشه انفعالی و یا خارق عادت نبوده و حداقل در سه مورد می

 وجو کرد: مداخلة کرامات صوفیانه جست ردپایی از مبارزه با درد را در تصوف، بی

هنگامی است که عرفا در کتب خویش، صحبت از خواص غذاها و یا تأثیر بهداشتی برخی  :میک

لای این سخنان، علل برخی دردهای جسمی و یا آثار دردزدایی برخی  اند. در لابه اعمال کرده

عنوان نمونه، حمدون قصاّر اصل و ریشة همة دردها را پرخوری  . بهاست کر شدهها نیز ذ خوراکی

است  شده قلمداد بیماری و درد منشأ نیز غذا از پس دست . نشُستن(436 :1383عطار، )دانسته است 

اند که نمک  و گفته مفید دانسته شدهبسیار در مقابل، ختم غذا به نمک،  .(144 :1375 سهروردی،)

 بدن از بیماری مانند دیوانگی، پیسی، درد معده، و درد دندان را و درد هفتاد و دردهاست شفاى

برخی اعمال مانند آب سرد ریختن بر پاها بعد از استحمام  11.(143 :1375 سهروردی،)کند  زائل می

 از استحمام در تابستان، کار شربت و دارو پس شود. خفتن نیز باعث ایمنی از نقرس و سردرد می

. حجامت برای پیشگیری از غلبة خون مفید است و اگر در (155 :1ج ،1378غزالی، )دهد  را انجام می

کند. حنا گرفتن برای رفع سردرد  کن می ساله را ریشه شنبة هفدهم ماه باشد، بیماری یک روز سه

 .(562 :2ج :1378غزالی، )اند   گذاشته که برای التیام زخم نیز حنا بر موضع زخم می مفید است، چنان

ها،  گونه توصیه اند. در این به کمک به برادران دینی کرده  هنگامی است که صوفیان توصیه :دوم

های جالب توجهی به چشم  گاه در رابطه با کاهش دردهای جسمانی برادران دینی، ریزبینی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 249                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

انقاه، تأمین نوازی نسبت به مسافران است. در خ خورد. مثلاً یکی از آداب خانقاهی، مهمان می

های درخور توجه و تأمل  رفاه مسافران اهمیت والایی داشته است. ازجمله آداب و سنت

جهت زدودن خستگی از تن وی بوده  مسافر پس از ورود به خانقاه پای و ها، مالیدن دست خانقاه

گران فردی صوفیان نیز این توجه به کاهش دردهای دی . در روابط میان(72 :1375سهروردی، )است 

تنه  وجود داشته است. واقعیت این است که یک صوفی حاضر است دردهای دیگران را یک

ای ندارد. نقل است ابراهیم ادهم یک شب زمستانی تا صبح،  جان بخرد و در این راه مضایقه به

خود را بر در مسجدی ویرانه سپر سرما کرد تا همراهان وی که در مسجد خفته بودند، از سرما 

 .(167 :1383عطار، )ری متحمل شوند رنج کمت

شوند،  که باعث آزار و رنجش دیگران می  ای یل اخلاقیازمانی است که صوفیه از رذ :سوم

آزاری،  هایی چون تهمت، سرزنش و ملامت، تحقیر و توهین، مردم اند؛ رذیلت تحذیر کرده

یگران شکل کاری و نیرنگ که همگی در تعامل با د دروغگویی، ظلم و ستمکاری، فریب

 های باوفور در کت گیرند و در افزایش میزان درد و رنج در سطح اجتماع، بسیار مؤثرند و به می

ای اخلاقی به  ها قلم رانده شده است. ازطرف دیگر، قاعده اخلاقی صوفیه، در زمینة مبارزه با آن

اجتماعی و یا سیاسی های  در تصوف وجود دارد که حول محور مبارزه با ظلم« ستیزی ظلم»نام 

شدت مخالف است و  ستیزی قرار دارد، به که درست نقطة مقابل ظلم« پذیری ظلم»گردد و با  می

 که است گیری کرده است. بدیهی در قالب امر به معروف و نهی از منکر، نسبت به آن جبهه

 کاهش در تواند می بسزایی تأثیر گیرد، خود به سیاسی یا و اجتماعی جنبة وقتی ستیزی ظلم

 .کند  ایفا اجتماعی دردهای

 نتیجه:
های  توان تحلیل کرد: یکی تأثیر عملیِ آموزه ها را از دو زاویه می نگاه تصوف به درد و رنج

اخلاقی صوفیان در کاهش دردها و دوم، نگرش نظری تصوف در زمینة کاهش دردها. 

 گیرد. ت میبه مقولة درد نشئوع نگاه متفاوت از این دو ن «درد با ستیز و سازش پارادوکس»

های اخلاقی صوفیان، در کاهش دردها، هم در  بعُد اول، باید اقرار کرد که آموزه دربارة

ای دارند. این تأثیر، بیش از هر چیز، از  سطح فردی و هم در سطح اجتماعی، تأثیر قابل ملاحظه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        250

طرف در  خلاقی، ازیکگیرد. مبارزه با رذایل ا مبارزة تصوف با رذایل اخلاقی سرچشمه می

دلیل  دیگر، به گذارد و ازطرف زایی میس هکاهش دردهای فردی و حصول آرامش در فرد تأثیر ب

شود، و همچنین ترویج روحیة  کاهش آن نوع رذایل اخلاقی که منجر به آزار و اذیت دیگران می

 کند. ستیزی، در کاهش دردها از سطح اجتماع نیز نقش قابل توجهی ایفا می ظلم

لحاظ نظری، نوعی نگرش همدلانه نسبت  بعُد دوم باید اقرار کرد که در تصوف، به اما دربارة

اند،  مجموع مورد پذیرش قرار گرفتهدر توان گفت که  ها وجود دارد و می به دردها و رنج

شود، انسان باید ذهنش را برای امری مثبت آماده کند  که وقتی صحبت از درد و رنج می طوری به

فایده نیست. نقطة مثبت  بینفی. البته این رویکرد نظری، خود نیز در کاهش دردهای اجتماع، نه م

ای است که با مردم عادی زجرکشیدة جامعه وجود دارد. مردمی  این نوع رویکرد، همان همدلی

خم  گذرانند ولی زیر بار این فشارها کمر که در درد و بیماری و رنج و مسکنت، زندگی را می

ها امید و دلگرمی داده تا بتوانند دردهای زندگی  ی هستند که به آنند. اینان خواهان ملجأیکن نمی

را یکی پس از دیگری تحمل کرده و خرسند باشند که این دردها برایشان معنویت را به ارمغان 

د یا اند. ولی این نوع نگاه، برای فر درد جامعه چیزی را از دست نداده آورده و دربرابر مرفهان بی

ای که نه نگرشی ایستا، بلکه نگرشی رو به جلو دارد و مشتاق است که امروز خود را بهتر  جامعه

از دیروز خود گرداند و یا برای عارفی که برای کیفیت زندگی خود اهمیت قائل است و هر 

تر است، هرگز کافی  کند و متوجه احوالات و مقامات عالی لحظه، از لحظة پیشین خود توبه می

 نخواهد بود.

کنند، برای طبقات فرودست جامعه  هایی که تشویق به تحمل آلام و نه دفع آلام می آموزه

حفاظ دربرابر فقر، بیماری، مرگ، و دربرابر کسانی که حکمرانان آنان و  ها بی اند. آن استفاده بی

ها چه  دت آنپرسند چگونه باید زندگی کرد و فضیلت و سعا ها هستند، هنوز می اغلب مالکان آن

 .تواند باشد می

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 251                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف

 ها: نوشت پی
 رحمت ها مجازات این نیز شوند می گناه مرتکب که بندگانی برای گوید مستملی بخاری در ادامه می .1

 .دارند همراه به را اخروی تر سخت عقوبت از ایمنی چون آیند، می شمار به خداوند لطف و

 اناد  گفتاه . بیایناد  کناار  زندگی دردهای با راحتی به صوفیان که شد می باعث دردها ثواب و اجر این .2

 بلکه ،آورد نمی ابرو به خم تنها نه زن ولی شکند، می ناخنش و افتد می زمین به موصلى فتح زن روزی

 روشان  خوبی به زن پاسخ کنی، نمی احساس دردی مگر پرسند می او از وقتی. کند می خنده به شروع

 درد دیدار از مرا ثواب شادى: »باشد داشته فرد بر تواند می اثری چه دردها ثواب به توجه که کند می

 (.609 و 352 :2ج ،1378غزالی، ) «بکرد غافل

عطار «. آمد درد به شکمم و خوردم شیر: که رفت زبانم بر»ها این عبارت را اضافه دارد:  برخی نسخه .3

 آن از شایر  خاوردم  کاه:  گفاتم  دل به»گوید:  نیز این حکایت را آورده و در مصرعی می نامه در الهی

رسد که عتاب خداوناد ناه ناشای از درد حاصال از      . بنابراین به نظر می(218: 1355نامه،  )الهی« خاست

شیر خوردن بلکه به این دلیل بود که بایزید ذکر غیر او را بر زبان آورد و یا ذهن خاود را باه غیار او    

 مشغول داشت.

شود. حکایاتی از این دست  گفته می« چاکرای فرمان»یا « راآجنا چاک»در سنت هندو به چشم درون،  .4

 نمااز  هار  بارای  ساال  دوازده حدود بیماری، نوعی به ابتلا خاطر به دیگر، اند. فردی در تصوف فراوان

 کااری  گاذارد،  مای  نمااز  رکعات  صادها  روز شابانه  در که صوفی یک برای این و کرد وضو تجدید

 از کاه  دردهایی شدت از تستری سهل که است نقل .(128 :1375)سهروردی، آید  می نظر به سهمگین

 دردپاا  نیاز  و «بول حرقت» بیماری دچار بود، کرده تحمیل خود به روزانه و شبانه های قیام و  ریاضات

 (.345 :1383)عطار، برد  می سر به تمام مشقتی در بابت این از و بود شده

 بااد  یاا  عطسه از پس گفتن «لله الحمد» که اند شده قائل )ص(پیامبر از حدیثی به استناد با صوفیان برخی .5

 :1375ساهروردی،  )کناد   مای  زائال  بادن  از را ساخت  دردهاى و پیسى جذام، ازجمله درد هفتاد گلو،

 رهایی برای فریضه، نماز هر از پیش را خاص شرایطی با نماز رکعت چهار خواندن سهروردی(. 119

 و الله بسام  خوانادن  باار  سه غزالی. (162 :1375)سهروردی،  است  دانسته مثمر دردها سایر و دُمَل شرّ از

 هرچند آورده، «دَعوَات» جزو را درد موضع بر «احاذر و اجد ما شرّ من قدرته و باللّه اعوذ و» بار هفت

 (.265 :1ج ،1378غزالی، ) است مؤثر درد کاهش یا رفع در که نکرده ذکر صریحاً

 .او دست نه دانسته اقطع ابوالخیر پای را )خوره( «آکِلِه» محل هجویری، البته .6

 نگردد )دهخدا(. خنک و باشد پیوسته روز شبانه در که دائم تب .7

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            21 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        252
 دردهاا  دفاع  توانایی حق، به قرب واسطة به آنکه با ولی یک چرا که اند کرده تشکیک صوفیان برخی .8

 اباراهیم  را نقاد  این. برد می سر به عادی مردمان های  رنج و درد همان در باز دارد، خود از را ها رنج و

. ساازد  مای  وارد «شاده  جماع  وی بر زنبور افتاده، بود مردی» که طایفه این بزرگان از یکی بر خوّاص

 المی ولی دارد پی در را آخرت الم دنیا، راحت گزُیدن که دهد می پاسخ گونه این هم فرزانه مرد آن

 (.154 :1374قشیری، ) دنیاست به منحصر رسد، می من به زنبور چند از که

 فاطماه  حضارت  باارة در را حکایتی غزالی. است برانگیز تأمل جا این در رابعه طبع مناعت و بلندنظری .9
 گلایاه  )ص(پیاامبر  باه  خود گرسنگی  رنج و دردمندی و بیماری از (س) فاطمه آن در که کرده نقل (س)

 سایدة  را ایشاان  )ص(پیاامبر  حکایات،  پایاان  در. دارد می برحذر جزع از را وی نیز )ص(پیامبر و کند می

غزالی، ) دهد می قرار )ع(عیسی مادر مریم و فرعون همسر آسیه ردیف در و داده لقب بهشت اهل زنان

 (.186 :2ج ،1378

 باا  روزی. کارد  مای  اساتفاده  خاود  واقعای  دوساتان  شناخت برای محکی عنوان به قاعده این از شبلی .10

 ثابات  را هاا  آن ادعاای  باودن  کاذب  داشتند، را او دوستی ادعای که کسانی طرف به سنگ انداختن

شادید   کردیاد و از مان گریازان نمای     مای  صبر من بلاى بر بودید من دوست اگر گوید می و کند می
 (.610: 2، ج1378؛ غزالی، 642: 1383: عطار، )رک

 :2ج ،1378غزالای،  ) شاود  مای  عماومی  ضاعف  بهبود و انرژی افزایش سبب نیز شیر و گوشت خوردن .11

 را بااران  آب باه  آمیختاه  انگباین  خاوردن  درد، شاکم  درمان برای (ع) علی امام از نقل به غزالی (.563

 باران، که چرا. باشد شده خریداری زن کابین از باید حتماً انگبین که شده تأکید البته کند؛ می توصیه

 بارای . (425 :1ج ،1378غزالای،  ) ماریّ  و هنایّ  ببخشاند،  زنان که کابینی و شفا انگبین، و است مبارک

 شاده  توصیه و است مفید باشد، شده پخته جو کشک با که چغندر برگ خوردن نیز درد چشم بهبود

 (.562 :2ج ،1378غزالی، ) کند پرهیز رطب خوردن از درد چشم به مبتلا فرد که

 نامه: کتاب
 مولائی، تهران: توس. ، تحقیق محمد سرورهطبقات الصوفی(، 1362انصاری، عبدالله. ) –

، تصحیح ایرج افشار، تهران: دانشگاه الآداب فصوص و الأحباب أوراد(، 1383باخرزی، یحیی. ) –

 تهران.

 الحسینى، بیروت: دار الکیالى ، تصحیح عاصم الأرواح مشرب(، ق1426بقلی شیرازی، روزبهان. ) –

 .العلمیه الکتب

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            22 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html


 253                                                                                                 پارادوکس سازش و ستیز با درد در تصوف
 فروزانفر، تهران: طهوری. الزمان ، تصحیح بدیعولدمعارف بهاء (، 1382حسین. ) بهاء ولد، محمدبن –

 ، تصحیح محمود عابدی، تهران: اطلاعات.نفحات الانس(، 1370جامی، عبدالرحمن. ) –

 ، تهران: علمی و فرهنگی.عوارف المعارف هترجم(، 1375الدین ابوحفص. ) سهروردی، شهاب –

 ابفروشی اسلامیه.، تهران: کتنامه الهیق.(، 1355فریدالدین. )  عطار نیشابوری، –

 ، تصحیح رینولد نیکلسون، تهران: اساطیر.الاولیاء ةتذکر(، 1383ااااااااااااااااااااااااااااااا . ) –

 ، تصحیح عفیف عسیران، تهران: دانشگاه تهران.تمهیدات(، 1341القضات همدانی، ابوالمعالی. ) عین –

 خدیوجم، تهران: علمی و فرهنگی.، به کوشش حسین کیمیای سعادت(، 1378غزالی، ابوحامد. ) –

، بیروت: دار  عراقى حافظ ، تصحیح عبدالرحیم الدین علوم إحیاءتا(،  اااااااااااااااااااااااااا . )بی –

 العربى. الکتاب

، تهران: علمی و  خدیوجم ، تصحیح حسین الدین علوم احیاء هترجم(، 1386اااااااااااااااااااااااااا . ) –

 فرهنگی.

  ، تصحیح عبدالله غفرانی، تهران: الاخلاق محاسن فى الحقائق هترجم(، 1387فیض کاشانی، محسن. ) –

 مدرسة عالی شهید مطهری.

شرکت  فروزانفر، تهران: الزمان بدیع ، تصحیحرسالة قشیریه هترجم(، 1374قشیری، ابوالقاسم. ) –

 علمی و فرهنگی. انتشارات

، تصحیح: محمدرضا جلالی نائینی، تهران: مواهب علیه(، 1369علی. ) بن کاشفی سبزواری، حسین –

 اقبال.

 .الدینیة الثقافة مکتبة: قاهره ،التصوف اهل لمذهب التعرّف ،(تا بی. )اسحاق بن محمد ابوبکر کلابادی، –

، تصحیح محمد روشن، تهران:  التصوف لمذهب التعرف شرح(، 1363مستملی بخاری، اسماعیل. ) –

 اساطیر.

 ، ترجمه انشاءالله رحمتی، تهران: حکمت.تاریخچه فلسفه اخلاق(، 1379اینتایر، السدر. ) مک –

اصغر حکمت،  ، تصحیح علیالأبرار ةعد و الأسرار کشف(، 1371میبدی، ابوالفضل رشیدالدین. ) –

 تهران: امیرکبیر.

 فرهنگی. ، تصحیح مهدوی دامغانی، تهران: علمی وکشف الحقائق(، 1386نسفی، عزیزالدین. ) –

 .سروش: تهران عابدی، محمود تصحیح ،المحجوب کشف ،(1383. )عثمان بن علی هجویری، –

– Eliade, Mircea. (1987), The Encyclopedia of Religion, New York: Macmillan. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            23 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-617-fa.html
http://www.tcpdf.org

