
 

 

 

 

  

 هاي معنويّت  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی

 در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان
 

 باغ قره غفاریسید احمد 

اهتمام به معنويّت در جهان امروز، ناشي از احساس خلأ در دنياي صنعتي  چکيده:

است. در اين ميان، اهتمام به معنويّت اسلامي، ضروري است. در اين نوشتار، به بررسي 

هاي معنويّت در منظر حکيمان و عرفاي مسلمان پرداخته شده است.  اهداف و ويژگي

گيري  است از نيّت و معرفت به فعل و جهتمعيار و منشأ براي معنويت فعل عبارت 

دي شناخت توحي ارتقايعبارتند از:  ها از ديدگاه آن زندگي معنوي اخلاقي آن. هدف

انگيزه براي حرکت  در مراتب مختلف توحيد و ارتقاي گرايشات عبادي و ارتقاي

ف هماهنگي با هدهاي معنويّت اسلامي نيز عبارتند از:  سوي حقيقت اصيل. ويژگي به

، هماهنگي با انسان توانهماهنگي با ، هاي رواني انسان هماهنگي با ويژگي، خلقت

، زماني و مکاني، فراگيري طولي و اجتماعي و فراگيري نسبت به ابعاد فرديشريعت، 

، همراهي و هماهنگي رشد و تعديل در انساني ةحفظ واسط، معنوي ةتنوّع در برنامـ

بين رفتار انسان و  دوسويهتأثير ي معنوي، توجّه به ها ابعاد انساني، هماهنگي مؤلفّه

 ي، جامعيّت نسبت به جميع شئونات و احوال حيات. هاي عالم هست سنت

 هدف، ويژگي، حکمت و عرفان اسلامي معنويّت، :واژهاکليد

 

 

                                                 
 رانيمؤسسه حکمت و فلسفه ا يعلم ئتيه عضو              e-mail: yarazegh@yahoo.com 

 4/11/1394؛ پذيرش مقاله: 20/8/1394مقاله:  دريافت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       132
 

 

 مقدّمه:  
طور  آشنا هستند، عبارتِ غريبي نيست؛ به هايي که با مباحث علوم انساني معنويت در گفتمان انسان

اي  گونه ، بهآيد ميان مي بهمادي سخن  عالمدر متوني که از ارتباط انسان با وجودي فراتر از  معمول

متون ، مختلف مربوط به اديان رسمي خورد. در منابع چشم مي بهات آن اين لفظ يا مترادف

مبحثي مرتبط با توان  تعليم و تربيت نيز مي علم و در شناسي دين روان در ويژه و به يختشنا روان

در رفتار  هر از چندگاهيکه  دارد ها انسانهاي  يکي از ويژگياشاره به  را يافت. اين واژه معنويّت

و  يزان نفوذبرخي از عالمان اين علوم، آنچنان تحت تأثير اين مفهوم و م شود؛ مشاهده مي انسان

نمايند. البته  که اساساً عصر امروزين را با نام عصرِ معنويت ياد مي اند مانند آن گشته گذاري بي اثر

کند، وقوع اين  انگيز رخ مي نمايد و بسيار عجيب و عبرت امري که بيش از همه، جلب توجّه مي

هاي اخلاقي و  تمايل و گرايش و معنويّت در عصري است که انسان، تصميم به حذف تمام ارزش

و متافيزيکي به حقايق مادي گرفته است؛ حال گويي انسان، احساس خلأ  عناصر معنوي تقليلِ همـة

دهي به معنويت افتاده است و اين، همان سخنِ بزرگان دين بود که  نموده که به دنبال تبيين و شکل

وسيع، غم،  ةدار، دلهر گير و دامنه توان اضطرابِ دامن دنياي بدون معنا، زيستني نيست؛ آيا مي

 ةتوان مشکلاتِ گسترد معنايي گسترده در بشر را ناديده گرفت؟ آيا مي آور، بي انحطاط گميرسرد

، پيشينها در جوامع بشري  بررسي تمدن روحي و رواني موجود در بشر جديد را ناديده گرفت؟

اي همانند دوران فعلي، نياز به يک انقلاب اخلاقي و معنوي به اين  دهد که در هيچ دوره نشان مي

جامعه  ترين بحراني که بر شده است؛ امروزه همگان اذعان دارند که بزرگ نمي اندازه احساس

:  1377کباري، ) کند، بحران معنويتّ است صنعتي حکومت مي بشريّت و مخصوصاً بر جامعة پيشرفتة

اميد  ةنويسد: معنويّت ديني تنها نقطـ است که مي برانگيز نندي بسيار قابل تأمّلتوجّه به سخن  (43

، در حال مطرح گشتن و  هاي واقعاً مهم تحولّ مثبت اجتماعي و نيز براي پاسداري از ارزشبراي 

اين ميان، ارائه نمودن يک نماي دقيق از  در.  (Nandy, 1998, PP. 326 – 327)بروز نمودن است 

 نمايد. بر آيات قرآني و روايات ضروري مي معنويّت اسلامي مبتني

 

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 133                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

 تعريف معنويتّ :
 گونه همان زيرااين واژه توجّه گردد؛  ةارائه نمودن تعريف معنويّت، لازم است که که به ريشـبراي 

بخشِ تعريفي، تمرکز نمودن به معناي ارتکازي معنويّت است؛ تذکرّ داديم، قصد ما در اين که 

کند؛  ه معنويتّ ذهن ما را در تعريف نمودن، به مفاهيم ظاهر و باطن معطوف ميمعني در واژ ةريشـ

ها و سطوح باطني و  کند که داراي لايه ديگر، معنويّت در يک فرد، اشاره به ظاهري مي عبارت به

گونه گفت که نيّت و تصميم، باطن براي فعل خارجي است  توان اين دار است؛ مي اي و عمق ريشه

نيتّ است و  باطني براي ةلايـ -به عنوان عاملِ نيّت و تصميم  -که شيء ظاهر است و البته گرايش 

 ترين گزينه در اقدام به فعل خارجي است.  معرفت و شناخت، باطني

اگر به تبيين فوق متمرکز گرديم و براساس آن، بخواهيم معنويتّ را تعريف نماييم، متوجهّ 

خواهيم شد که ازآنجاکه هيچ فعلي بدون باطن و بدون منشأ نيست، پس هر فعلي به جهت باطن 

بود و هيچ فعلي، خالي از معنويّت نخواهد بود؛ بنابراين اگر بخواهيم معنويتّ داشتن، معنوي خواهد 

گونه که در برخي از تعاريف، آن را مشاهده مي کنيم،  تعريف نماييم، آن «بودن  داراي باطن»را به 

 ي، معنوي خواهد بود.هر فعلي بلکه هر شيئ

گونه که در ارتکاز عُقلائيِ  است؛ زيرا آنامّا اين نتيجه، با آنچه ما به دنبال آن هستيم، متفاوت 

گردد.  ، افعال و رفتارهاي انساني به دو قسم معنوي و غيرمعنوي تقسيم مي ها متبلور است ما انسان

 نيست. داشتنِ افعال يا اشيا، عبارت از باطن پس معنويّت مرتکز در اذهان عقلا

رسد که در ارتکاز عقلائي، ارزشمندي فعل و معنويّت فعل، مساوق يکديگرند؛  به نظر ميليکن 

يعني در ارتکاز عقلايي، چنين برداشتي وجود دارد که اگر فاعل، فعل خود را به سمت هدف و 

است، سمت و سو دهد، چنين فاعلي فعل  -هرچند از منظر خودش  –مقصدي که ذاتاً ارزشمند 

، بلکه آن فعل را معنوي نموده است. بنابراين ارزشمندي فمند نمودهبر آنکه هد خود را علاوه

اگر سمت و سويي که فاعل  ،اخلاقي يک فعل، عامل معنوي گشتن يک فعل است؛ به عبارتِ ديگر

هاي اخلاقي  بخشي به يکي از ارزش بخشد، در مسير تحققّ به هنگام تصميم و نيّت، به فعل خود مي

اشد، آن فعل، فعل معنوي خواهد بود؛ ليکن اگر فعلي داراي چنين ب -چند به عقيده خودشهر –

اعمّ از اينکه  -سمت و سويي نباشد، يعني فاعل در هنگام تصميم و نيّت، چنين مسيري به فعل ندهد 

مسيري بر ضدّ آن هدف اخلاقي را براي فعل، ترسيم نمايد يا اساساً هدف اخلاقي براي فعل تعيين 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       134
 

 

اين فعل، فعل معنوي نخواهد بود. بر  -طبيعي و نباتي يا حيواني اهتمام ورزد  به هدفِ تنهانکند و 

اين اساس، معنويّت يک فعل رهين مسيردهي فاعل به فعل به هنگام نيّت و تصميم است؛ اگر ارزش 

 هاي نيتّ و تصميم باشد، چنين فعلي فعل معنوي است. اخلاقي، جزء مؤلّفه

قابل طرح است که به چه دليل، اعتقاد به ارزش  پرسشين طور منطقي، ا در اين موقعيتّ به

با توجهّ  پرسشاخلاقي داشتنِ فعل به عنوان مؤلّفه دخيل در معنويّت ارائه گشته است؟ پاسخ به اين 

گردد که شخص معنوي، شخصي است که به وضع موجود خود اکتفا  به اين نکته واضح مي

به کسي که هيچ توجّهي به وضع  ،ديگر عبارت ت؛ بهبه وضعي متفاوت اس کند و درصدد ارتقا نمي

نمايد، بر حسبِ ارتکاز عقلايي، شخص معنوي  کند و اصرار بر وضع فعلي خويش مي مطلوب نمي

گردد؛ بنابراين شخص معنوي کسي است که به دنبال اعمال و انجام يک بايدِ هنجاري  اطلاق نمي

کند. در اين  اقدام مي «ها بايد»گردد و در قلمرو  يمتوقفّ نم «ها هست»است و چنين کسي، طبعاً در 

ميان، به اين نکته بايد حتماً توجهّ نمود که مقصود از وضع مطلوب و وضع موجود در اين تعريف، 

وضع وجودي نيست، بلکه وضع اخلاقي است؛ توضيح آنکه تکاملات وجودي انسان مانند تلاش 

گونه تحوّلات  مستلزم معنويّت نيست؛ چرا که اين يابي به علم يا قدرت جديد، لزوماً براي دست

ممکن است حتيّ همراه با اندک تحوّل دروني و استکمالِ روحي نباشد؛ بلکه اين، فقط استکمال 

 گيرد. اخلاقي و فضيلتي است که در مبحث معنويّت، مورد عنايت قرار مي

ها و  طور مکرّر از ارزش ت بهبه همين جهت است که شهيد مطهّري به هنگام ياد نمودن از معنويّ

 .(670 : 22ج، 1368)رک: مطهّري، کند  هاي اخلاقي ياد مي فضيلت

دادن خود از خودِ حيواني ديگر التفات فاعل به ارزش اخلاقي، درحقيقت به معناي عبور  ازسوي

 بخشي به خود است؛ بنابراين همين که شخص بخواهد به يک ارزش اخلاقي، دادن و تعالي و ارتقا

اهتمام ورزد، درواقع به وضعيتّ موجودِ خود، قناعت ننموده و درصدد ارتباط با يک وضعيّت برتر 

توان چنين نتيجه گرفت که اهتمام به ارزش اخلاقي و سمت و سوي اخلاقي  و متعالي است؛ پس مي

ي است؛ با است که برتر از وضعيّت فعلي و حيوان اي دادن به فعل، ملازم با ارتباط با حقيقت متعالي

 گونه تعريف خواهد يافت: عنايت به اين دو مؤلفّه، معنويتّ اين

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 135                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

از  -ها، اقدام خارجي  تبعِ آن و به –معنويّت يعني برخورداري انديشه و گرايش و نيّت يا تصميم 

بخشي به آن  هاي اخلاقي و اهتمام به مسيردهي به فعل در جهت تحققّ التفات به يکي از ارزش

 .تر از خود و درنتيجه، اهتمام به ارتباط با حقيقت برتر و متعاليمقصود اخلاقي 

هاي يک اقدام، امکان حضور  طور که در تعريف فوق، مشهود است، معنويتّ در تمام لايه همان

أعمّ از انديشه و  –هاي باطني آن  آن اقدامي اقدامِ معنوي است که لايه ،ديگر عبارت دارد؛ به

 مند از سمت و سوي اخلاقي و معنوي باشد. آن اقدام، بهره مقدّم بر -گرايش و نيتّ 

 معنويّت حقيقي و غيرحقيقي
نوبت آن  –گونه از اقسام معنويّت است  که مقسم و مجمع همه –از تعريفِ اصل معنويّت  پس

سيمِ خود به معنويّت حقيقي و رسيده است که به معرفّي اقسام معنويّت بپردازيم؛ معنويّت در اوّلين تق

؛ توضيح اين تقسيم به اين شکل است که برخي از  گردد تقسيم مي حقيقي )مجازي يا توهّمي(غير

انگارانه به  اي وسعت اندازه هاي معنوي گاهي به پژوهان، در تحليل حالت پژوهان و عرفان معنويّت

صرف اي که يک معتاد به هنگام م وار، حتيّ حالت خلسه گونه حالت خلسهنشينند که هر تحليل مي

پندارند؛ استيس معتقد است که  شود را يک حالتِ معنوي مي خوش آن مي موادّ مخدّر، دست

توان با موادّ مخدّري مانند مسکالين و اسيد ليسرژيک و غيره پديد  حالات عرفاني و معنوي را مي

رياضت ننگيني که مادهّ مخدرّ دارد و با آنکه اهل قدس و  وي معتقد است که با وجود سابقة .آورد

آنکه استحقاق داشته باشد، با بلعيدن  پرستشان، بينوع دنيا شوند که بشنوند هم و تقوي، معذَّب مي

اي نيست  الوصف از صدور اين حکم، چاره يک قرص به اشراق عرفاني دست يافته است، مع
 .(19: 1367)استيس، 

گونه حالت خلسه را معنويّت ناميد؛ چرا که اين گونه حالات،  توان هر ليکن واضح است که نمي

 –است؛ چرا که ملاک معنويّت  «معنويّت مجازي و غيرحقيقي»نهايتاً توهمّ معنويّت و به تعبيري، 

در چنين حالتي  –هاي ارزشمند اخلاقي است  بر بايد سوي حقيقت برتر و مبتني که همان تعالي به

 بناميم.  «نما معنويتّ»موارد از اين دست را توان با آسودگي،  پس مي نمايد. وجه رخ نمي هيچ به

 يا همان معنويتّ مجازي، معنويّت حقيقي است؛ معنويتّ «نما هاي معنويتّ معنويّت»برابر در

محوري و دخيل در آن، يعني داراييِ ارزش اخلاقي و  مؤلّفة حقيقي معنويتي است که دربردارندة

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       136
 

 

معنويت، لزوماً معنويّت الهي نيست؛ چرا که ممکن است شخص معنوي، با طلبي است. اين  تعالي

بخشي به آن بايد و هنجار اخلاقي است،  اينکه اعتقاد به يک يا چند بايد اخلاقي دارد و در پي تحققّ

ليکن معطوف بودن هنجار اخلاقي به هدف نهايي، الزامي نيست؛ زيرا ممکن است شخص با التفات 

طلبي اخلاقي بوده و به  و کمال در صدد ارتقاف هنجاريِ متوسّط و غير نهايي، به يک يا چند هد

معنوي است و اين گرايش و  ترديد يک انديشـة بيحقيقت متعالي، بينديشد؛ اين نوع انديشيدن، 

هاي موحّدانه نيستند؛  هايي، معنويّت باشند؛ ليکن چنين معنويتّ تصميم و کردار نيز، حتماً معنوي مي

 .يرندگ در امتداد يک هدف واحد و يک خطّ مشي واحد قرار نمي تنهايعني 

 معنويّت حقيقي: الهي و غير الهي 
ها،  توان معنويّتِ حقيقي را به دو بخش تقسيم نمود: برخي از معنويتّ ، ميپيشينبا عنايت به سخن 

التفات به  در ساية تنها، استمحور ين معنويّتي الزاماً معنويّت خداگرا هستند؛ چن هاي توحيد معنويّت

گرا و غير  گرا بود؛ در قبال اين معنويّت، معنويّت غير وحدت توان وحدت هدف مطلق و نهايي مي

تواند در  ، نمي کند توحيدي است؛ اين معنويتّ ازآنجاکه به هدف مطلق و کمال مطلق التفات نمي

به دليل ه يک مقصد، از دسترسي ب پسيک موقف و در يک منزل متمرکز گردد و بِدين جهت،

ها،  گونه معنويتّ اين پسشود؛  کند و به مقصد ديگري متوسّل مي ، از آن عبور ميعدم اشباع و ارضا

هاي توحيدي و الهي نيز ممکن است که براي  گرا نيستند. البته در معنويتّ لحاظ هدف، وحدت به

ن تفاوت اين اهداف متوسطّ هدف نهايي ترسيم شوند؛ ليک هاي متوسّطي نيز در ساية سالک، مقصد

الهي، به اين مقصد به الهي در اين است که سالک در معنويّت غيرِهاي غيرِ با اهداف در معنويتّ

کند، ولي سالک در سلوک معنوي و الهي، به اهداف  عنوان مقصد و مقصود بالذات نگاه مي

 کند. از منظر وسيله و مسير براي وصول به هدف نهايي تماشا مي تنهامتوسّط، 

 گونه تعريف نماييم: توانيم معنويّت اسلامي را اين با عنايت به تقسيمات فوق، مي

هاي اخلاقي  معنويّت اسلامي به معناي برخورداري نيتّ و تصميم از التفات به يکي از ارزش

الهي و درنتيجه،  -بخشي به آن مقصود اخلاقي  ت تحققّدهي به فعل در جه الهي و اهتمام به مسير

 باشد. اهتمام به ارتباط با مقام حضرت إله مي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 137                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

هاي حيات، سمت  اي را مشاهده نمود که در آن، تمام مؤلّفه توان زندگي در چنين معنويّتي، مي

در مسير سلوک  يابند که ورود به اين زندگي را مي زماني اجازةها،  و سوي الهي دارد و تمام گزينه

معنوي و الهي، يار و مددکار انسان معنوي گردند، وگرنه توسّط انسان معنويِ توحيدي، به زندگي 

 . شود وارد نمي

 معيار معنويت فعل از ديدگاه حکمت و عرفان اسلامي
تعيين  ةلـئمسد، شوبايد بررسي  تمعنويّدر باب تحقيقات  ةترين مسائلي که در زمينـ يکي از مهم

گردد که چرا  له بِدين شکل مطرح مي، مسئديگر عبارت و معيار براي معنويّت فعل است؛ به شاخص

کنيم؟ آيا جنس و نوع فعل،  مي «معنوي بودن»قضاوت به يک فعل،  ةو به چه ملاکي دربار

بهره از  بيتوانيم بگوييم غذا خوردن تحت هر شرايطي،  معنويّت است؟ مثلاً آيا مي ةکنند تعيين

  نماز خواندن تحت هر شرايطي يک فعل معنوي است؟ بگوييم توانيم مي است؟ يا معنويّت

 .بخشِ فعل خارجي را شناسايي کنيم براي درک عامل معنوي گشتن يک فعل، بايد علّت تحققّ

براساس ديدگاه فيلسوفان اسلامي، هر فعل و عملِ خارجي براي تحقّق در خارج و عالمَ عين، بايد 

سوي  طي نمايد؛ ابتدا فاعل بايد تصوّر فعل را فراهم کند تا بتواند توجّه خود را بهمراحل مختلفي را 

دومّ فاعل بايد ملايمت و يا عدم ملايمت و سازگاري  ةاقدام يا عدم اقدام، معطوف نمايد؛ در مرحلـ

طبيعت  بامرحله به ملايمت عمل  ن؛ چنانچه فاعل در ايکندفعل و عمل را با طبيعت خويش بررسي 

سوي آن عمل و فعل  بعدي که همان گرايش و ميل به ةخودش حکم نمايد، به نحو الزامي به مرحلـ

سوي آن  سوي هرکدام از فعل يا ترک فعل، باعث تصميم به د. گرايش بهکر، ورود خواهد  است

 دباش منشأ اقدام مي «نيّت انجام دادن فعل يا ترک فعل»يا همان گردد و تصميم به فعل يا ترک،  مي
 .(109  :1975؛ طباطبايي، 482 – 483 :تا )رک: غزالي، بي

کند، بخواهد  معلولي فوق، اگر فعل و عملي که فاعل به آن اقدام مي -با توجّه به ترتيب عليّ 

معنوي گردد، قطعاً اين ويژگي بايد از ساحت علل آن فعل، به آن فعل اشراب و تزريق گردد، چرا 

هايش محتاج علتّ  معلوليتّ، معلول هم در تحقّقش و هم در تمام ويژگيکه براساس قانون عليتّ و 

 يابد طور که فعل و عمل، بدون اراده و تصميم يا همان نيتّ تحقّق خارجي نمي اين همان است؛ بنابر

هاي فعل و عمل نيز موجود نخواهد  کدام از اوصاف و ويژگي ، هيچ(459و   482 تا: )رک: غزالي، بي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       138
 

 

هاي خود را اصلاح  براي اينکه بخواهد فعل را معنوي نمايد، ابتدا بايد نيّت و تصميم شد؛ پس انسان

 تا: جعفري، بي؛ 301 :1، ج1368رک: مطهري، )ها را در راستاي کمالات اخلاقي شکل دهد  نمايد و آن

بر حسن اين در حالي است که برخي از محقّقين معتقدند که نيتّ صرفاً  .(168 :1373مصباح يزدي، ؛ 431

 (. 39:  4، ج 1417؛ صدر، 109:  1388) ر ک: جوادي آملي، گذارد  فاعلي تأثير مي

عليتّ بين انديشه و گرايش و نيتّ و اقدام خارجي، اگر ادراک و شناخت  البته براساس رابطة

ساز شکل گرفتن گرايش کامل  نسبت به عمل، شناخت کافي و کامل باشد، اين ادراک زمينه

تصميم کامل است و طبعاً تصميم کامل، منشأ يک اقدام  ةگرايش کامل، مقدّمـخواهد بود و 

 .(45 : 4، ج1368؛ مطهري، 168: 1373)رک: مصباح يزدي، صحيح و معنوي خواهد بود

السلام نيز سخناني برطبق همان تبيين عقلي  در آيات قرآني و روايات اهل بيت عصمت عليهم

نقش نيّت به عنوان عاملِ قريبِ تحقّق و اوصاف فعل تأکيد ارائه گشته است که بر حسب آن، بر 

گذاري بر عمل  بودن جان و درون انساني در ارزش گشته است؛ در آيات شريف قرآني، بر محوري

 تأکيد گشته است:

شما را بدان  ، خدااش داريد يا پوشيده يدساز شآشکار خواهداريد  لآنچه را که در د»

 .( 225؛ بقره: 25؛ اسراء: 19ک: فتح: ؛ نيز ر284؛ )بقره «بازخواست خواهد کرد

اينکه رفتارها تنها براساس نيّات و بر  مبنيالسلام نيز بياناتي  در روايات شريف اهل بيت عليهم .1

، 1371)رک: برقي، براي آگاهي بيشتر  .گردند وارد گشته است گذاري مي هايشان، ارزش تصميم

    (. 83: 1، ج1365؛ طوسي، 85:  2؛ نيز ج70: 1، ج1365؛ نيز رک: کليني، 33: 2ج

 اند:  ، چنين مرقوم نمودهبيين تأثير تصميم بر اقدام خارجيت زاده آملي دربارة استاد حسن
ه معلول و ه عليّ و مقام روح را دارا است که عمل به منزلـچون نيّت نسبت به عمل رتبـ

قياس نماييم، علّت که همان  بدن او است، ما چون بخواهيم بين عمل و جان او تکويناً
جان يعني نيّت است، فوق عمل است و چون فعل خير مؤمن، معلول نيّت خير او است، 

مقدّم بر فعل خير است و چون عمل شرّ کافر معلول نيّت شرّ او است،  ظکه در رتبـ
 :1378، ه آمليزاد )حسن پس آن نيّت در رتبه به حسب شرّ بودن فوق عمل شرّ است

596). 

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 139                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

  از ديدگاه حکمت و عرفان اسلامي زندگي معنوي هدف
 . ارتقاء شناخت توحيدي در مراتب مختلف توحيد1

اسلام  ةزندگي خود را منطبق بر برنامـ ةکند و برنامـ ريزي مي کسي که در زندگي خويش، برنامه

زندگاني يک  ةيابد؛ اگر برنامـ دهد، به حيات معنوي که مورد نظر اسلام است، دست مي ترتيب مي

ه ورود و خروج وي اي باشد که توسّط اسلام ارائه گشته است، طبعاً نحو شخص، همان برنامه

چنين هدف زندگي در اسلام خواهد گشت و طبيعي است که  ةمتناسب و الهام گرفته از برنامـ

داوند اسلام ارائه گشته است؛ خ ةاي، همان هدفي است که در برنامـ اي و در چنين زندگي برنامه

جنّ و » :فرمايد قات در نظر گرفته است، ميدر مقام بيان هدفي که براي مخلو قرآن کريممتعال در 

 .(57: ذارياترک: ) «براي پرستش خود نيافريده ام جزانس را 

 فوق ة، در آيـخلقتعبادتي که به عنوان هدف در تفسير  عبّاس در روايتي در ذيل همين آيه ابن

مقصود خداوند )از اينکه فرمود مرا عبادت کنند( اين است که مرا : ده استکر، روايت بيان گشته

 .(155:  1366خزاعى نيشابورى، ؛ 234 : 28، ج ق1411)رازي،  ( بشناسند)خدا را

السلام فرمودند:  عليه سجادشده که فرمودند: روزي امام  نقلالسلام  در روايتي از امام صادق عليه

 .(312: 5، ج ق1404)مجلسي، اي مردم! خداوند بندگان را خلق نکرد مگر براي آنکه او را بشناسند 

برطبق تعابير قرآني و روايي فوق، هدفي که مخلوق بايد در حيات خويش براي رسيدن به 

يابد؛ واضح  مي رجات شناخت و معرفت خداوند ارتقاسعادت طيّ کند، طريقي است که در آن، د

داند که فقط  داند خدايي هست، غير از کسي است که به يقين مي است که آن کسي که فقط مي

درجات شناخت خود را  تواند خداست که حقيقي است و غير او حقيقت ندارند؛ بنابراين مخلوق مي

ت وي به خدا بخشد تا به آن مقام برسد که معرف ارتقا -که خود هستي است  -هستي  نسبت به مبدأ

 دش باشد.از معرفت به خو پيش

گيري هستي و کلّ عالمَ، براي نشان دادن و معلوم نمودنِ انحصار حقيقت در  اساساً جهت

در آفاق و زودا که آيات قدرت خود را »فرمايد:  ه فصّلت ميخداوند متعال است؛ خداوند در سور

 .(53: فصلترک: ) «د او حق استشوآشکار  شانتا براي خواهيم دادها نشان  به آن ودشانخ در وجود

که حقّانيّت خداوند،  -نشانه براي حقانيّت خداوند نيست  ةفوق، سخن از ارائـ ةشريفـ ةدر آيـ

خداوند متعال، در حقّانيتّ خداوند ترديدي نيست تا نياز به  ةنيازي به نشانه ندارد؛ چرا که به فرمود

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       140
 

 

 حَتََّى يَتَبيَََّنَ لهَمُْ»...  شد: گونه گفته مي بود، بايد در اين آيه اينگونه  که اگر اين -د نشانه باش ةارائـ

کريمه به انحصار حقّانيتّ  ةتوجّه آي ةدهند نشان «أنَّه حقَّ»جاي  به «أَنَّهُ الحَقُّ»به ولي تعبير  .«أَنََّهُ حَقُ

 و حقيقت در خداوند است.

 اصيلسوي حقيقت  گرايشات عبادي براي حرکت به يارتقا. 2

ها است؛ اگر  ها و اقدامات ارادي آن تمام حرکت أشناخت در انسان و هر موجود ديگر، آغاز و مبد

رو اوّلين چيزي که  پذير نخواهد بود؛ ازاين شناخت و ادراک شکل نگيرد، هيچ فعل ارادي امکان

نويسد:  ميباشد؛ علامـه طباطبايي در اين باره  گيري فعل ارادي لازم است، ادراک مي براي شکل

دهند  انواع در فاعليّت فعل خويش بر دو قسم هستند؛ يا فعل خود را به منشأيّت طبيعت انجام مي

آفريني نمايد؛ و يا اينکه علم در پروسـه تحققّ فعل، نقش  بدون اينکه علم، در تحقّقِ فعل، نقش

صديق و حکم به الزامي هاي علمي، متوقفّ بر حضور ت ها يعني فاعل دارد. فعل در قسم دوّم از فاعل

باشد، يعني متوقفّ بر حکم به کمال بودن فعل )و ترجيح داشتن آن( و حکم به  بودن آن فعل مي

باشد؛ اگر چنين ادراک و تصديق در نزد نفس و بدون احتياج به  اينکه ترک آن، کمال نيست، مي

 .(101 :1975اطبايي، )طبجو حاضر باشد، فاعل در انجام فعل درنگ نخواهد نمود و تحقيق و جست

بنابراين اگر علم به اينکه فعل، خير و کمال است، به نحو تامّ نزد فاعل حاضر گردد، اين دانش، 

 .(168 – 169 :1975)طباطبايي، انگيزد سوي فعل را برمي اشتياق فاعل به

يابد، گرايش و اشتياق است؛  اي که در پي شناخت، تحقّق مي از تحقّق ادراک، اوّلين ثمره پس 

يابد، محصول ادراک  اين گرايش و اين ميل که انسان در درون خود نسبت به يک فعل خاصّ مي

 نگارد:  استاد جوادي آملي در اين باره مي .خاصيّ است که نسبت به اين فعل دارد
هاي  گرايش ةهاي علمي او است.. . بنابراين همـ مسبوق به گزارشهاي انسان  گرايش

يعني درواقع شود؛  اندازي مي هاي شهودي او راه ها و بينش انسان به امامت گزارش
ه کارهاي کنند، نه اينکه امام باشند؛ رهبري همـ گونه عمل مي هاي عملي، امّت گرايش

 .( 38 –39 :1379)جوادي آملي، هاي اوست  انديشه ةانسان بر عهد

آيد،  دست مي معرفت توحيدي به اي که در پي ارتقاي اولّين نتيجهفوق،  ةبا عنايت به نکتـ

به اين باور رسيده  تنهاسوي توحيد است؛ اگر کسي در خداشناسي خود،  گرايش و ميل به ارتقاي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 141                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

چنين کسي  طور که انسان هست و حيوان هست و گياهان هم هستند، باشد که خدا هست، همان

اي که  اندازه ديگر، به عبارت به .خدا را خواهد پرستيد، ولي گاهي از خداوند غفلت خواهد نمود

ها توجهّ خواهد نمود  براي باقي موجودات غير از خدا، قائل به موجوديتّ است، به همان ميزان به آن

اير موجودات، حقيقتي و به همان اندازه از خداوند، غفلت خواهد کرد؛ در مقابل اگر کسي براي س

قائل نبود، چنين کسي چگونه ممکن است که غفلت نمايد و يا توجّه به امري غير از خدا نمايد؟ 

 نگارد:  استاد جوادي آملي مي
طور که خلق حجاب حقّ است؛ زيرا  در مقام فنا حق حجاب خلق است، ليکن نه آن

دات امکاني تحت موجو ةآن نور شديد، همـ ةحقّ حجاب نوري است و با مشاهد
آن،  ةگيرند؛ ولي خلق، حجاب ظلماني است و انسان عادّي با مشاهد الشعاع او قرار مي

 .(220– 221 :1379جوادي آملي، ) ز شهود نور حق محروم و محجوب استا

اي گردد که خلق براي وي، حجاب حقّ  گونه البته اگر کسي به مقام جمع الجمع دست يازد و به

چنين  .دست يافته است که توجهّ به خلق، منافي با توجهّ به خداوند نخواهد بودنگردد، به مقامي 

کسي خلق را نه به عنوان موجودي دوّم در قبال موجوديّت خداوند، بلکه به عنوان جلوه و تجليّ 

ترين  که باشکوه –نمايد؛ اينکه مولاي عارفان امير مؤمنان در بين نماز  خداوند متعال مشاهده مي

دهد، به جهت  توجّه به مسکين نموده و انگشتري خود را به وي صدقه مي –عبادت عابد است 

 السلّام است. وجود جمع الجمعي امام عليه

و تقويت شناخت  حيدي را به عنوان تابعي از ارتقاگرايشات تو توان تقويت و ارتقاي بنابراين مي

 ت معنوي اسلامي در نظر گرفت.توحيدي، به عنوان هدف دومّ در حيا

 هاي معنويتّ از منظر حکمت و عرفان اسلامي ويژگي
اگر در معنويّتي که توسط خداوند متعال بر نبيّ اکرم صلي الله عليه و آله  ارائه گشته است، توجهّ 

 شود:  ها اشاره مي گردد که به برخي از آن شود، نکاتِ دقيقي مشاهده مي

، در قالب برنامه و شريعتي همعنويّتي که در دين اسلام ارائه گشت :قتهماهنگي با هدف خلالف. 

ارائه گشته است؛ شريعت اسلامي کاملاً با هدفي که از خلقت انسان، دنبال  نبيّ اسلاماست که بر 

هدف خلقت انسان، تأکيد شود، هماهنگ است؛ خداوند در آيات متعدّدي بر عبوديّت به عنوان  مي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       142
 

 

ه روايات مرتبط به اين بحث نيز، همين نکت با مطالعـة .(183 - 179 - 151؛ 213 -بقره   : کر ) نموده است

منطبق بر همين هدف، تمام  .(186:  67؛ ج 14 : 41، ج1404، مجلسي، 9 تا: )صدوق، بي گردد ه ميمشاهد

تواند به  مي نهايت و سرمد است؛ اين ويژگي واقعاً هويتّ اسلام، تسليم و عبوديتّ در برابر حقِّ بي

عنوان ويژگي انحصاري اديان آسماني و الهي انگاشته شود؛ چرا که فقط در اين مکاتب است که 

 يابد.  مي شود و به نيرويي راستين اتّکا ميانسان از خود رها 

هايي که براي زندگي انسان، پيشنهاد  بعضي از برنامه :هاي رواني انسان هماهنگي با ويژگيب. 

شناختي  د؛ امّا در اسلام، مختصّات روانکنن شناختي انسان را نمي هاي روان ويژگيرعايت شود،  مي

است؛ به  نشدهغفلت  اي و شرافت انساني در هيچ برنامهاصل عزّت  از انسان ملاحظه گشته است؛

ديگر برخي از  سوينمودن جامعه سفارش نشده است؛ از اعمالِ پليد، توصيه نشده است؛ به ترک

گردد؛ چرا که  خوبي در اسلام، تعديل مي ارض بر انسان همچون استکبارورزي، بهحالات منفي ع

چه بسيار  مقابلکبيرِ اصيل، به خاک اندازد؛ در کم هر روز ده بار بايد خودش را دربرابر دستِ

گيرند و از آن غفلت  هاي مصنوعي خود، اين اصول را ناديده مي هستند مدّعياني که در برنامه

 کنند. مي

قدر آسان است که  دستورات معنوي اسلام، نه آن :هماهنگي با توان و شرايط انسان. پ

قدر سخت است که خارج از توان  محور بودن تکاليف اسلام، ناديده گرفته شود و نه آن امتحان

ها به خداوند  اگر اين دستورات، برخلاف اين دو وضعيتّ باشد، صدور و تقومّ آن .بشري گردد

رو اعتدال و تناسب با شرايط و  ت بوده و خلاف فرض خواهد بود. ازاينحکيم، خلاف حکم

 اقتضائات انسان، از مقوّمات معنويّت اسلامي است.

ک: ر) نوشند آب مي معناي محليّ است که از آن شريعت در لغت به . هماهنگي با شريعت:ت

ازسوي ليکن در اصطلاح، شريعت عبارت از فرائض و اموري است که  .(175 :8، ج 1405منظور،  ابن

ديگر، شريعت عبارت از اقوال و احکامي است که  عبارت گردد؛ به خداوند متعال به پيامبر ابلاغ مي

شريعت شامل  .گردد ها، سبب انتظام معيشت و موجب تحققّ کمالات مي اطاعت و تبعيتّ از آن

زيرا شريعت، مظهر فيض رحماني ميع امّت در آن، شراکت دارند؛ و ج استاحوال عامّ و خاصّ 

 .(369: 1382)رک: سراج، است که رحمت عامّ خداوند است 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 143                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

و واصل شدن يابي و تربيت روحاني و معنوي  ، انسان در امر هدايتتر آمد پيشگونه که  همان

وص برگزيدگان الهي به واسطه و دستگيري واسطه دارد؛ منصب وساطت، مخص به کمال الهي، نياز

است که در آفرينش، کامل و مکمّل هستند؛ در اين ميان، آنچه بر ساير مردم الزامي است، آن است 

د و بدون چون و چرا، لوک روحاني خود، از آنان مدد جويکه آن کاملان را بشناسند و در سير و س

ين لطف و فضل و عين شود که تکليف نمودن انسان به شريعت، ع رو واضح مي د؛ ازاينگردن نه

حقيقتي دو بعُدي و مرکّب از نفس  انسانديگر،  ازسوي .( 445 :1381)لاهيجي،  عدل و علم الهي است

سوي بهيميتّ و تمتعّات حيواني،  و بدن است، از همين رو شريعت وضع گشته که گرايش انسان به

عال از طبيعت را ممانعت کند؛ ت يافتن افو بدون افراط و تفريط باشد و نشئ برطبق اعتدال و تعادل

:  1374)رازي،  ر و ايمان از فرمان خدا ساطع شودخيزد و نورا که کدروت و ظلمت، از طبيعت برچ

163). 
اي  ضروري است که با نکتهمعنويتّ اسلامي و شريعت،  ارتباط ةبراي آشنايي تفصيلي دربار

عارفان اسلامي در باب  .آشنا گرديمبس مهمّ در رابطه با مراحل سير و سلوک معنوي و عرفاني 

اند: شريعت و طريقت و حقيقت؛ اين سه  مراحل سير سلوکي و معنوي، سه مرحله را متذکرّ گشته

ترتيب در مسير سالک قرار دارند؛ هر سالکي بايد اين سه مرحله را طيّ نمايد تا به سعادت  مرحله به

، اين ديگر عبارت نيست؛ به پيش ةبا مرحلـ بعد، منافي ةحقيقي دست يازد؛ البته ورود به مرحلـ

گويند که ميان  نويسد: علماء ظاهر چنين مي باره مي  اين  الجمع نيستند؛ عطار در نعـةمراحل، ما

شريعت و حقيقت را سهل، جمع کرده است و عجب در آن است که اين دو خود، هر دو يکي 

 :1384؛ همچنين رک: شيمل، 304 :1374، عطار)است که حقيقت، روغن شريعت و شريعت، مغز آن است 

 .(114 -118 :1374رازي، ؛ 181

ورزي، سخن به عبور از  آگاهي و يا گاه به همراه غرض اند کساني که از سر نا البته همواره بوده

 ةمدارانِ سالک، نزاعي دربار رسد که محقّقان از عارفان و دين اند، ليکن به نظر مي شريعت گشوده

مدار، هر دو به شريعت واقف  تبعيتّ و التزام به شريعت ندارند؛ هم عارفان اسلامي و هم فقيهان دين

سوي حقيقت، روان هستند؛ ليکن عبارت متفاوتي براي اين مسير و سلوک ارائه  به اند و و ملتزم

بست  بن ه راه ها بهگويد: همـ کنند؛ جنيد از بزرگان طريق سير و سلوک معنوي اسلامي، مي مي

رسد، مگر راهي که به دنبال رسول خدا صلي الله عليه و آله باشد؛ پس هر که حافظ قرآن و  مي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       144
 

 

مذهب ما در قيد کتاب و  روا نيست چون عقل و در اين راه کاتب حديث نباشد، پيروي از وي

 .(158: تا )غزالي، بي سنّت است

ر فرد سالک و مسلمان الزامي دانسته و عزّالدين کاشاني متابعت از نبيّ و احکام شريعت را بر ه

ان است و از معتقد است که هر کس از شرع و احکام آن سر باز زند، ياور شيطان و دشمن رحم

ه بسيار اکيد بر نسفي توصيـ ( 380و  287؛ همچنين رک: ص 166 :1376)کاشاني،  شود زنادقه محسوب مي

 داند؛ وي مي نويسد:  ماني ميپيروي از شريعت نموده و فروگذاشتن آن را موجب پشي

در علم و معرفت در هر مقام که باشي، بايد اعتماد بر عقل و علم خود نکني و خود را 
و بايد مقلّد پيامبر خود باشي و دست از شريعت وي نداري که جمله .. . محقّق نداني 

ين اند که اعتماد بر عقل خود کردند و تو ا اهل بدعت و ضلالت، فضلا و علما بوده
نصيحت از من بشنو و احتياط از دست مده و شريعت را فرو مگذار که هر کس که 

 .(425: 1382)نسفي، يعت فرو گذارد، البته پشيمان شود شر

کليدي براي  ةمنزلـ نگرانه، به توان چنين ارزيابي نمود که شريعت در نگاه جامع و کل پس مي

ورود به مسير تربيت است؛ ليکن سعادت انسان در گرو اعمال ظاهري و باطني است و اعمال 

 ( 162 - 170: 1382نسفي، )رک:  دهد ت قرار مييظاهري، صورت و قالب ظاهري انسان را تحت ترب

اين است ه هماهنگي شريعت و معنويّت اسلامي بايد مورد توجّه قرار گيرد، اي که در زمينـ نکته

گاه عمل و رفتارِ معنوي برخلاف شرع، انجام نخواهد داد و همين  که سالک در طريق معنويّت، هيچ

اين هماهنگي، به آن معنا نيست که شريعت هر شخص با امر، معناي هماهنگي اين دو است. ليکن 

ماتي برسد انسان در طريق معنوي، ممکن است به مقا ،ديگر عبارت هر شخصِ ديگر، يکسان است؛ به

که در حالت عادّي و در غير اين مقام، چنين  -که برخي اعمال و اذکار بر وي واجب گردد 

. به عنوان نمونه، وجوب نماز شب بر نبي اکرم صلي الله عليه و آله را بايد از -وجوبي در کار نيست 

 همين مقوله شمرد. 

اً انسان معنوي نيست؛ زيرا ممکن است نکته دوّم اينکه هر انسان متشرّع و مقيّد به شريعت، لزوم

ريزي و متعمّدانه نباشد، بلکه ممکن است برخاسته از  که متشرّع بودنش، هدفمند و ناشي از برنامه

بين انسان معنوي و انسان متشرع،  نوي حتماً متشرّع است؛ پس رابطةعادت باشد؛ اما هر انسان مع

 عموم و خصوص مطلق است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 145                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

  حکمت و عرفان اسلاميشريعت در ديدگاه  التزام به ضرورت هادلّ
ريعت توسطّ عارفان ارائه هايي بر لزوم متابعت از ش در معنويّت و سلوک عرفاني اسلامي استدلال

 که از اين قرار است:  گشته

ترين محبوب و محبوب اصيل، خداوند است؛ هر آنچه براي محبوب،  در نزد اهل الله، اصلي .1

سوي محبوب، محبوب خواهد بود؛ چرا که اگر کسي محبوبِ  محبوب باشد، براي سالک به

محبوب را محبوب نداند، بايد در خلوص و حقيقي بودن محبتش ترديد نمود؛ بنابراين محبت 

ديگر، محبت بدون  به خدا، مستلزم محبّت به رسول خدا صلي الله عليه و آله است؛ ازسوي

معناي التزام به شريعت و دين و  ل خدا بهمتناقضي است؛ و البته متابعت از رسو سخنمتابعت، 

  .(215 - 218: 1376)رک: کاشاني، سنّت اسلامي است 

اساساً اسلام به معناي انقياد و سرسپردگي و عدم عنانيّت است؛ پذيرش و قبول نمودن احکام  .2

الهي که در شريعت الهي انعکاس يافته است، مساوي با انخلاع از تکبرّ و استکبارورزي و 

 .(284:  1376کاشاني، )راز با متّصف گشتن به عبوديّت است ط هم

ه داند؛ اساساً با احاطـ يابي به محبّت الهي را قرب الهي مي سالک در طريق معنوي، طريق دست .3

محوري و مهمّ در بين عارفان  ةدريافت که محبّت، گزينـ خوبي توان به به مباحث عرفاني مي

ويش، با پايبندي به واجبات و محرمّات ديني، قرب اسلامي است؛ سالک در سلوک معنوي خ

؛ يازد آورد و بالاتر از آن، با التزام به نوافل ديني، به محبّت الهي دست مي دست مي را به

تر از آنچه بر او فرض  چيز محبوب من با هيچ ةفرمايد: بند خداوند متعال در حديث قدسي مي

يابد تا  همواره به من با توسطّ نوافل و مخلصانه تقرّب ميام، به من تقرّب نيافته است و او  نموده

او خواهم بود که با آن  گوشگاه که او را دوست بدارم،  به آنجا که او را دوست بدارم؛ و آن

ردم که با آن، امورات خود را گ بيند و دست او مي د که با آن ميشنود و چشم او خواهم بو مي

 (.367 :ق1405عاملي )کند  طي مي

باشد؛ حيا به معناي  مي «حيا»الات در مسير سير و سلوک معنوي، کي از مقاطع و منازل و احوي .4

باشد، ليکن نه به دليل ترس از  محافظت ظاهر و باطن از مخالفت احکام خداوند متعال مي

ديگر،  عبارت جهنمّ يا ميل و علاقه به بهشت، بلکه به دليل مراقبت نظر حق سبحانه و تعالي؛ به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       146
 

 

اي نيست که خداوند از  داند تحت اشراف حقّ تعالي است و هيچ لحظه معنوي چون مي سالک

او غفلت نمايد، همواره حالت استحياء نسبت به تخلفّ از احکام و دستورات الهي را دارد؛ اين 

دام از کحيا بر دو گونه است: حياي از معصيت و گناه؛ حياي تقصير در عبادت و اطاعت. هر

 .(420 – 421 :1376)کاشاني، باشد  منشأيتّ احساس و وجدان حضور خداوند مي اين دو قسم، به

اسلام ديني است که در هر زماني و در  فراگيري نسبت به ابعاد فردي، اجتماعي، زماني و مکاني:. ث

باشد؛ در اسلام براي  هر مکاني و در هر موقعيتي اعمّ از موقعيّت خلوت و جلوت، قابل عمل مي

عبوديّت درمقابل ربّ الارباب، نيازي به حضور در مسجد نيست؛ شما در هر مکاني که باشيد ابراز 

العمل آن لحظه، به عنوان  ايد، در موقعيّت امتحان قرار داريد و عکس و در هر ساعتي که قرار گرفته

ام براي تم قرآني عموميّت امتحان ةتوجّه به آموز .گيرد عامل ارزيابي، مورد توجّه قرار مي

 .(191:عمران آل )رک:همين نتيجه را در پي دارد  ها ها و تمام زمان موقعيّت

که به صورت  هايي بسا عبادت شرط عبادت نيست، چه ، در اسلام، فرديّت و خلوتديگر ازسوي

اي نيز برخوردار هستند. حضور در نماز جماعت و  از اجر و قرب ويژه و شوند اجتماعي برپا مي

بي در پي دارد که امکان تحصيل آن در نماز فرادي مراه ساير نمازگزاران، اجر و ثوانماز به ه ةاقامـ

 فراهم نيست. ها براي غالب انسان

گونه نيست که  ن ندارد؛ اينمعنويّت اسلام، اختصاص به قشر خاصي از بندگا فراگيري طولي:. ج

 ةمعنوي در اسلام، فقط براي پيامبر و ائمه معصومين عليهم السلام ارائه گردد، بلکه همـ برنامة

اسلام بهره  ةضعف عبوديّت دارند، از برنامـ هاي بارزي که در شدّت و ها با وجود تفاوت انسان

 برند. مي

ها مواجه  هقدري با صلب و عدم انعطاف در برنام در برخي مکاتب، به :معنوي . تنوّع در برنامةچ

سازد؛ امّا در اسلام، اين انعطاف لحاظ  پشيمان مي به خود، انسان را از گرايش به آنهستيم که خود 

منفعل است؛  که شخصي، داراي مزاج لطيف و روحيةبه عنوان نمونه، تصور نماييد  .گشته است

و آله و يا ساير چنين کسي با حضور در محافل معنويِ خاص مانند حرم نبيّ اکرم صلي الله عليه 

خود بپردازد.  ةروحيّـ يعاطفي به ارضا ةتواند با برقرار نمودن رابطـ معصومين عليه السلام، مي

تواند با  ه کاري و خشک است؛ چنين کسي نيز ميدرمقابل، فرض کنيد کسي را که داراي روحيّـ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 147                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

دربرابر اهتمام به خدمت به يه به کار و اجر و پاداشي که صاستفاده نمودن از ظرفيّت اسلام در تو

 شود، به عبوديّت و بندگي خداوند مشغول گردد. به انسان داده مي خلق خدا

 هاي مهمّ و ماندگار در سنّت خداوند انساني از گزينه ةوجود واسطـاساساً  :انساني ةحفظ واسطح. 

در شريعت  ت؛اعتنايي وي به واسطه اس تمام سنگيني ماجراي تمرّد شيطان از خداوند، بي .است

توسّل و زيارت، از  انساني، محفوظ مانده است؛ ةجايگاه واسطـه، انساني براي تقرّب به حضرت الـ

هاي اکيدي که در شرع مقدسّ نسبت به زيارت برخي  مهمّ در شريعت اسلامي است؛ توصيه اجزاي

 تبيينمين راستا السلام شده است، در ه از اماکن متبرکّه مانند حرم مطهرّ ائمه معصومين عليهم

 گردد. مي

رشد انساني، مطلوب عقلاني  ةلـآنچه در مسئ . همراهي و هماهنگي رشد و تعديل در ابعاد انساني:خ

به عنوان نمونه رخ دهد؛ و در هر بعُدي گونه نيست که رشد به هر نحوي و هر شکلي  است، اين

مورد مطلوبيّت عقلاني نيست؛ ه شهوت، يکي از قواي انساني، شهوت است؛ ليکن رشد و تکامل قوّ

معنويّت اسلامي و شريعت اسلامي، براي رشد و تکامل تمام ابعاد و قواي انساني ديگر،  عبارت به

ها در انسان بايد تعديل گردد که در همين راستا،  شکل نگرفته است؛ بلکه اساساً برخي از ويژگي

تعديل در اين  ةرائه نموده است؛ واژهاي منسجم و مرتبط و منظّمي ا دين وشريعت اسلامي برنامه

کار رود؛ چرا که  هبودي بحذف يا نا ةجاي واژ ترين تعبيري است که بايد به زمينه، هوشمندانه

گشت و خلقت  ها لغو مي ها اگر اصلاً ثمري نداشتند، اساساً آفرينش آن گونه از ويژگي که اين چنان

هايش را  کدام از قوا و ويژگي و انسان نبايد هيچر بود؛ ازاين ها با حکمت خداوند، سازگار نمي آن

 نابود نمايد.

با توجّه به اينکه هر برنامه و هر دستوري آثار خاصيّ براي خود  هاي معنوي: هماهنگي مؤلفّه .د

هايي که در اسلام به عنوان برنامه معنوي ارائه گشته است،  دارد، اين نکته قابل توجهّ است که مؤلّفه

اي که دين اسلام به عبوديت نموده است،  متضادّ ندارند؛ به عنوان نمونه توجّه ويژه آثار متصادم و

شود، ليکن اين توجّه عميق به معنويّت، مانع توجّه و تدبير نسبت به  بسا در هيچ ديني مشاهده نمي چه

ا گردند؛ موظفّ به ترک دني عبوديّت، ةباوران به بهانـ گونه نيست که اسلام ماديات نگشته است؛ اين

توان چنين گفت که انسان مطلوب در دين اسلام انساني است که هم دنياي خود را آباد  رو مي ازاين

توان چنين گفت که آباداني  نمايد و هم آخرت خود را نيکو گرداند؛ بلکه با يک نگرش عميق مي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       148
 

 

الدنيا مزرعة »رمودند: آله ف و  عليه  الله باشد که پيامبر اکرم صليّ آخرت، در گرو آباداني دنيا مي

 .(267 :1، جق1405إحسائي، ) «الآخرة

در منابع و کتب آسماني، بر تأثير  :هاي عالم هستي بين رفتار انسان و سنت دو سويهتأثير . توجهّ به ذ

هاي الهي همچون نزول باران و يا  هاي انسان از يک سو و جميع سنتّ شخصيّت و کنش ةدوسويـ

 ه نوح چنين آمده است: تأکيد گشته است؛ در ابتداي سورديگر  نزول عذاب ازسوي

سرشان بر آور درد ياز آنکه عذاب پيشقوم خود را  فرستاديم که: سوي قومش هما نوح را ب»

 .(1)رک: نوح: » ، بيم دهآيد فرود

 در آيات بعدي نيز چنين آمده است :

تا از آسمان برايتان آمرزنده است، که او  پروردگارتان آمرزش بخواهيداز  :پس گفتمس»

)رک:  «بيافريندو نهرها ها  بستانبرايتان مددکند و  اموال و فرزندان شما را به و پي باران فرستد. در پي

    .(10-11نوح: 

هاي بسته و  شود که رفتارهاي انساني، واقعه از اين آيه و آيات مشابه آن، اين برداشت تأمين مي

هاي عالم نباشد؛ بلکه هر رفتاري که انسان از  ها و ساير واقعيت جامدي نيستند که ارتباطي بين آن

رو است که در متون ديني، به  گذارد؛ از همين دهد، در وقايع پيرامون وي تأثير مي خود نشان مي

 اند.  عنوان نمونه حبس باران را معلول رفتارهاي پليد آدميان معرفي نموده

هاي معنويتّ اسلامي،  يکي ديگر از ويژگي :حيات : جامعيتّ نسبت به جميع شئونات و احوالر

حالات و حرکات انساني است؛ درواقع در  ةاندازي نمودن معنويّت نسبت به همـ جامع بودن و دست

قواي انساني اعمّ از قواي احساسي ظاهري و قواي باطني، وظايفي تعريف  ةچنين معنويّتي براي همـ

ر معنويّت است؛ منشأ اين سخن، در حکيمانه بودن گردد که تخلفّ از هرکدام، اختلال د مي

آفرينش قوا و حکيمانه بودن ابزار بودن اين قوا نسبت به نفس معنوي انساني است؛ از همين رو است 

که اگر کسي معنويتّ را فقط نسبت به افعال باطني انسان، منتسب بداند، اعتقاد وي، انحراف از 

نظير و رهبر کبير انقلاب، به دفعات  نوان نمونه عارف کممعنويّت مطلوب براي انسان است؛ به ع

مختلف، بر جامعيتّ معنويّت به تمام شئون بشري حتيّ شئون اجتماعي و حکومتي و مديريّتي تأکيد 

 فرمودند:  نمودند؛ ايشان مي مي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 149                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

تمام چيزهايي که انبياء از صدر خلقت تا حالا داشتند و اولياي اسلام تا آخر دارند، 
امور، اين  ةات اسلام است؛ عرفان اسلام است؛ معرفت اسلام است؛ در رأس همـمعنويّ

 : 20ج، 1378خميني،  امام) ؛ تشکيل حکومت براي همين استاست واقع ،معنويّات

298.) 

 نتيجه: 
 :رهنمون گشتيمج در اين نوشتار، به اين نتاي

التفات به يکي از کمالات  معناي برخورداري نيّت و تصميم و گرايش و انديشه از معنويّت به .1

نتيجه، بخشي به آن مقصود اخلاقي و در اخلاقي و اهتمام به مسيردهي به فعل در جهت تحققّ

تر از خود است. معنويّت به دو قسم حقيقي و غير  اهتمام به ارتباط با حقيقت برتر و متعالي

 شود. هي تقسيم ميال گردد و معنويتّ حقيقي نيز به دو قسم الهي و غيرِ حقيقي تقسيم مي

شناختي؛ چرا که  کمال مقصود در معنويّت، فضيلت اخلاقي است، نه کمال وجودي و هستي .2

 باشد. معنويّت نمي م و قدرت، مستلزم تحقّق يا ارتقاشناختي مانند عل افزوده شدنِ کمال هستي

را متّصف به  هاي خود انسان براي اينکه بخواهد فعل را معنوي نمايد، ابتدا بايد نيّت و تصميم .3

از آن اگر  پيشالبته  .ها را در راستاي کمالات اخلاقي شکل دهد معنويّت نمايد و آن

معنوي بودن اراده خواهد بود. گرايش گرايشات انسان، گرايشات غيرمعنوي باشد، سبب غيرِ

را نيز تابعي از شناخت و ادراک وي نسبت به کمالات و ملايمات فعل نسبت به فاعل است. چ

گيرد و برطبق  به منشأيتّ انديشه، تصميم و گرايش، شکل مي رطبق قوانين فلسفي، اقدامکه ب

 قانون علّيّت، تمام کمالات معلول، رهين کمالات موجود در علّت است.

بر طبق تعابير قرآني و روايي و تبيينات  .باشد دو هدف مورد تعقيب مي در معنويّت اسلامي .4

 ي رسيدن به سعادت طيّ کند، ارتقايعقلي، هدفي که مخلوق بايد در حيات خويش برا

درجات شناخت و معرفت خداوند است؛ هدف بعدي در معنويّت اسلامي، تقويت گرايشات 

کديگر هستند توحيدي به عنوان تابعي از شناخت توحيدي است. البته اين دو هدف، در طول ي

 و يکي منشأ تحققّ ديگري است.

هاي  هماهنگي با ويژگي، هماهنگي با هدف خلقتهاي معنويتّ اسلامي نيز عبارتند از:  ويژگي .5

 و فراگيري نسبت به ابعاد فردي، هماهنگي با شريعت، انسان توانهماهنگي با ، رواني انسان

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                       150
 

 

، انساني ةحفظ واسط، معنوي ةنام، تنوّع در برزماني و مکاني، فراگيري طولي و اجتماعي

تأثير هاي معنوي، توجهّ به  همراهي و هماهنگي رشد و تعديل در ابعاد انساني، هماهنگي مؤلفّه

ي، جامعيّت نسبت به جميع شئونات و احوال هاي عالم هست بين رفتار انسان و سنت دوسويه

 حيات. 

 :نامه کتاب
 روش، ترجمه عبدالحميد آيتي، تهران: سقرآن کريم –

 .لحوزهقم:، لسان العرب ق(، 1405. )منظور ابن –

   .سيد الشهدا قم: عوالي اللئالي،(، 1405) .جمهور احسائي، ابن ابي –

 .سروشتهران: الدين خرمشاهي، چاپ سوّم،  عرفان و فلسفه، ترجمه بهاء(، 1367)استيس، و. ت،  –

 .الاسلاميهدار الکتب قم: ، المحاسن ق(،1371. )برقي، احمد بن محمد بن خالد –

  . اسراء قم:تحقيق عليرضا روغني، چاپ پنجم،  ،شمس الوحي تبريزي (، 1388. )جوادي آملي، عبد الله –

 .اسراء قم:پور،  ، ويرايش محمدرضا مصطفيفطرت در قرآن(،  1379. )ـــــــــــــــــــــــــ  –

 .وزارت ارشاد تهران:، ممدّ الهمم در شرح فصوص الحکم (، 1378.)ه آملي، حسنزاد حسن –

، روض الجنان و روح الجنان في تفسير القرآن (،1366. )علي محمّد بن اعي نيشابوري، حسينخز –

هاي اسلامي آستان قدس  بنياد پژوهشمشهد: محمّدجعفر ياحقي و محمّدمهدي ناصح،  تصحيح

 .رضوي

  .امام خميني، تهران: موسسه تنظيم و نشرآثار صحيفه نور (،1378. )الله خميني، روحامام  –

انتشارات  تهران: ،، به اهتمام محمد امين رياحي، چاپ ششممرصاد العباد (، 1374. )الدين رازي، نجم –

 .علمي و فرهنگي

 دارالکتب العلميه، بيروت: ، التفسير الکبير او مفاتيح الغيب ق(، 1411. )رازي، فخرالدين –

 .اساطيرتهران: ، مصحّح: نيکلسون، اللمع في التصوّف(، 1382) .سراج، ابونصر –

 .فرهنگ اسلاميتهران: ، ترجمه عبدالرحيم گواهي، ابعاد عرفاني اسلام(، 1384) .شيمل، آن ماري –

 .موسسه دائره فقه اسلامي، قم:  بحوث في علم الاصولق(، 1417) .صدر، محمد باقر –

 .الداوريمکتبة قم: ، علل الشرايع تا(، . )بيمحمد بن علي صدوق، ابوجعفر –

 نا. بيقم: ، نهاية الحکمة م(، 1975. )طباطبايي، محمدحسين –

 .دار الکتب الاسلاميةتهران: ، تهذيب الاحکام (،1365. )محمد بن حسنابوجعفر طوسي،  –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html


 151                               در انديشة فلسفی و عرفانی متفکران مسلمان معنويّتهاي  بررسی تحليلی اهداف و ويژگی
 

 

 .دار الاضواءبيروت: ، مفتاح الفلاح ق(، 1405. )الدين محمد عاملي ) شيخ بهايي (، بهاء –

، با استفاده از نسخه نيکلسون، مقدمه: محمد الاولياء ةتذکر (،1374)فريدالدين. نيشابوري، عطار  –

 .منوچهري تهران:قزويني، 

   .دارالکتب العلميه: ، بيروتالمنقذ من الضلال تا(، . )بيغزالي، ابوحامد محمد –

  .هماتهران: مصحّح: همايي، چاپ پنجم، ، يةو مفتاح الکفا يةمصباح الهدا، (1376. )کاشاني، عزاّلدين –

 ، پيش شماره دوّم.نشريه گام چهارم، «اخلاق و معنويت»(، 1377) .کباري، مجتبي –

 دار الکتب الاسلاميه.تهران: ، اصول کافي، (1365. )کليني، محمد بن يعقوب –

، مصحّح: برزگر خالقي و عفّت کرباسي، چاپ چهارم. شرح گلشن راز، (1381. )الدين لاهيجي، شمس –

 .زواّرتهران: 

 .موسسه الوفاءبيروت: ، بحارالانوار، ق(1404. )محمدتقيمجلسي،  –

 ش  1373، سازمان تبليغات اسلامي، تهران، دروس فلسفه اخلاقمصباح يزدي، محمد تقي،  –

  .صدرا تهران: ،مجموعـه آثار(، 1368. )مطهري، مرتضي –

 .طهوريتهران: ، ربن، چاپ سوّم، مقدمه هانري ک، الانسان الکامل، (1382. )نسفي، عزيزالدين –

Nandy , Ashis ,(1988) " The Politics of Secularism and the Recovery of Religious 
Tolerance "  in Rajeev Bhargava (ed.) Secularism and Its Critics , Delhi , Oxford University 
Press.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            21 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-612-en.html
http://www.tcpdf.org

