
 

 

 

 

 

 انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا

 

 حمیدرضا سروریان

 علی فرضی

سهروردی و ملاصدرا بر این باورند بدون عناصر قهر و محبّت، انتظام یافتن  چکیده:

ناپذیر است؛ از نظر سهروردی، عشق و محبّت در مجموع هستی سریان هستی امکان

لازمۀ این  مند است وهر موجودی، چه نوری و چه غیر نوری، از آن بهرهداشته و 

باشد. طبق اصول سهروردی، عشق و محبّت، حصول و وجود نظام أتم و أحسن می

 موجودِ مافوق برتعالی ضروری است: قهر ازسوی جهات قهر و محبّت در نزد حق

رو، انتظام نظام جهان بر قاهر سافل بر عالی. ازاین مادون مطرح است و محبّت از ناحیۀ

ند وجود، حقیقتی از دیدگاه ملاصدرا نیز، محبت یا عشق مانپایۀ قهر و محبّت است. 

ها ساری است. به نظر وی، اساس  شیا و موجودات به سبب وجود آناست که در تمام ا

ایجاد نش به محبت و قهر است و همین عشق و محبت است که سببِ جهان آفری

بنابر وحدت شخصی وجود که مختارِ شود. و ها می محفوظ ماندن آنموجودات و نیز 

نهایی ملاصدرا است، تمامی کائنات؛ هم آنچه خوب محسوب شده و هم آنچه بد 

او و برخی  محبتِ مختلف حق تعالی هستند: بعضی جلوة هایشود؛ جلوهتلقی می

  قهر او.  جلوة

 محبت، قهر، انتظام هستی، سهروردی، ملاصدرا :ها کلیدواژه

                                                 
  س()دانشگاه حضرت معصومه دانشکده علوم انسانی دانشیار         e-mail:sarvarianhr@yahoo.com                

 دانشگاه تبریز.، آموخته کارشناس ارشد فلسفه و کلام اسلامی دانش    

e- mail: a.farzi68@yahoo.com      

 4/7/1394؛ پذیرش مقاله: 31/5/1394دریافت مقاله: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 23

mailto:a.farzi68@yahoo.com
mailto:a.farzi68@yahoo.com
http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      108
 

 

 مقدمه: 

دانند. از دیدگاه ملاصدرا آدمی در حکمای مسلمان عموماً، عالم هستی را فعل یا تجلیّ خداوند می

سبکِ خاصی  تواند با اختیار کردنرو میمیان تمامی موجودات، تجلیّ کامل خداوند است و ازاین

از زندگی به کمال رسیده و صفات الهی را در خود متحقق سازد. دو صفت از صفاتِ کمالی 

ها آفریده  ترتیب واقع بین آن ها و به خداوند، محبّت و قهر است؛ صفاتی که کائنات بر حسب آن

یابد، برای اظهار حکم ای که ظهور میشود یا هر پدیدهاند و هر امری که در عالم، واقع میشده

، 54 :)مائدهدر آیاتی از قرآن نیز مانند،  (.100 -102 :1تا، جعربی، بی )ابنیکی از اسما و صفات الهی است 

به این دو صفت، اشاره شده است و  و ...( 18 :، انعام127 :اعراف، 76، 146، 134، 31 :عمران ، آل165 :بقره

هم « محبّت و قهر»اند. در عرفان اسلامی لفی مطرح کردهعارفان مسلمان در مورد آن، مباحث مخت

در سیر نزولی )آفرینش( و هم در سیر صعودی )کمال( دارای نقشی اساسی است. در سیر نزولی، 

نه مشاهده یورزید و برای اینکه کمالات خویش را در آیحق تعالی به کمالات خویش عشق می

ید؛ سببِ این آفرینش و تجلیِّ ذات حق، حبّ حق به کند، دست به تجلیّ زد و عالم و آدم را آفر

طفیل »به قول حافظ:  است. 1«عشق»و « محبّت»ذات خویش است. درواقع اساس و بقای هستی بر 

. در سیر صعودی نیز، محبّت، موجب نیل آدمی (469، غزل 1369)حافظ، « آدمی و پری هستی عشقند 

 (.284 -285: 3، ج1375)سهروردی، شود به کمال و سعادت می

این  فلاسفه و عرفا مطرح شده و بیشترمحبّت و قهر به عنوان مبنا و اساسِ انتظام هستی در آرای 

عربی و مولوی  سینا و عارفانی مانند ابن له است. فیلسوفانی مانند ابنامر، دلیل بر اهمیتّ این مسئ

-396: 1400سینا،  )ابندانند تعالی نمیگیری هستی و آفرینش را چیزی جز تجلیِّ نور عشق حقشکل

به عنوان مثال، مولوی کل آفرینش را تجلیّ  (؛220: 1362؛ مولوی، 100-102: 1تا، جعربی، بی ؛ ابن393

حق را دو صفت است: قهر و لطف، انبیا هر دو را مظهرند. »داند. صفاتِ لطف و قهر خداوند می

وی غرض از آفرینش را  (.220: 1362ی، )مولو« مؤمنان مظهر لطف حقّند و کافران مظهر قهر حق

از میان فلاسفه و عرفا،  (.176: 1362)مولوی، داند می -گاهی به قهر و گاهی به لطف-تعالیظهور حق

اند. حال با عنایت به جامعیت فلسفۀ هر دو سهروردی و ملاصدرا به تفصیل به این مطلب پرداخته

گیری آن، بدون حبّ و ، انتظام هستی و شکلحکیم، پرسش این است آیا در بینش این دو حکیم

 پذیر است؟قهر تحقق

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 109                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

گذار حکمت اشراق، نگاهش به این مقوله، نگاهی فیلسوفانه الدین سهروردی، بنیانشیخ شهاب

، 1375)سهروردی، های عرفانی به این مبحث پرداخته است و عارفانه است. وی در آثار فلسفی و رساله

نیز کوشید تا اندیشۀ خود  -گذار حکمت متعالیهبنیان -. ملاصدرا (269: 3، ج1375 نیز ؛136 – 137: 2ج

را هماهنگ با قرآن و عرفان و برهان بیان کند. وی انتظام موجودات را عشق موجودات مافوق 

 (.158: 7ج،1981 ؛ نیز146-147: 6، ج1981ملاصدرا، )دانسته است 

فلسفی خویش تحت تأثیر آرای عارفان به یقین سهروردی و ملاصدرا، هر یک، در حکمت 

اند. بنابراین در این پژوهش بیشتر بر آرای عارفان استناد داده شده است؛ چراکه محبت و قهر از بوده

ضمن تبیین معنا و حقیقت محبت  کوشدمباحث مهمِّ عرفانی است. بر این اساس، پژوهش حاضر می

این مطلب بپردازد که از دیدگاه این دو فیلسوف،  و قهر از دیدگاه شیخ اشراق و ملاصدرا، به تحلیلِ

 پذیر نیست. انتظام هستی و انتظام نظام جهان جز بر پایۀ محبتّ و قهر امکان

 . واژه شناسی معنای حب و قهر1
 برای درک بهتر معنای اصطلاحی حب و قهر آشنایی با معنای لغوی این دو ضرورت می نماید.

 . معنای لغوی حب1-1ّ

 ت، معانی لغوی زیادی ذکر شده است:برای محب

دهخدا،   نامه لغت) استاری، مودت و عشق آمده دمحبت به معانی دوست داشتن، مهر، ودّ، دوست

جبران )معنای دلبستگی و خواست درونی نیز آمده است  بر معنای دوستی به علاوه (ذیل واژه محبت

 اند از:کنند که عبارت برخی برای محبت معانی گوناگونی ذکر می (.1551: 2، ج1376مسعود، 

روست که اند و از آننامیده« حُب»را « حَب»به معنی دانه است؛ یعنی « حبه»ماخوذ از « محبت» –

 است.« حَب»گونه که اصل گیاه در است همان« حُب»اصل حیات در 

این وجه تسمیه به این خاطر است  است که آب زیادی در آن باشد. و« حُبی»ماخوذ از « حُب» –

 ماند.از دوستی باشد، در دل وی جز برای سخن دوست جایی نمی سرشارکه وقتی دل طالب 

و محبت را به  )غلیان آبی است در باران شدید( «حباب الما عند مطر الشدید»ماخوذ از « حب» –

اند که گویی محبت غلیان قلب است هنگامی که مشتاق دیدار گذاری کرده این خاطر حب نام

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      110
 

 

)هجویری،  قرار استیت دوست، مضطرب و بیاست. دل دوست همواره در اشتیاق رؤمحبوب 

1389 :294-293.) 

 . معنای لغوی قهر2-1

ورزی و انتقام، ستم و ظلم،  قهر به معانی عذاب کردن، سیاست کردن، چیره شدن، غلبه کردن، کینه

همچنین قهر در لغت به معنای عام، به معنى  (.ذیل واژه قهرمعین، فرهنگ )خشم و غضب آمده است 

ها را رعایت نکرد، یا با قهر عمل  ها را به قهر گرفت، یعنى رضایت آن گویند: آن غلبه است وقتی مى

که مانع آزادى تأثیر داخلى یا خارجى کرد، یعنى بدون رضایت. معنى قهر عموماً عبارت است از 

معنى خاص   قهر به(. 590: 2001)دغیم، ها و شهوات  ثیر قواى مادى یا تأثیر غریزهفرد گردد. مانند تأ

عبارت است از قهر اجتماعى، و آن عبارت است از هر چیزى که مانع آزادى فرد در جامعه گردد 
 (.  519: 1366، )صلیبا و صانعی

 حبّ و قهر  2اصطلاحی. معنای 2
حبّ و قهر از صفاتِ متضاد خداوند است؛ صفاتی که مانند دیگر صفاتِ متضاد لازمۀ ذاتِ کامل 

 شود.الهی است. در اینجا ابتدا مفهوم و حقیقت حبّ و سپس، قهر بررسی و تبیین می

 . معنای اصطلاحی حبّ )عرفانی و فلسفی( 1-2

دانند که نیاز به توضیح ندارد و امری وجدانی است. می عارفان محبّت را دارای مفهومی بدیهی

درواقع، مفهوم محبت، همانند مفهوم وجود، بدیهی است؛ گرچه کنه و حقیقت آن در نهایت خفا 

و  خوبی آن را درک کند تواند بهمحبتّ از اموری است که تا کسی واجدِ آن نباشد، نمی 3.باشدمی

 . به قول مولوی:قلم از توصیف این حقیقت، عاجز است

 هرچه گویم عشق را شرح و بیان

 گرچه تفسیرِ زبان روشنگر است    

 شتافت‌چون قلم اندر نوشتن می

 عقل در شرحش چو خرَ در گِل بخُفت

                         ‌

 چون به عشق آیم خَجِل باشم از آن‌

 تر است‌لیک عشقِ بی زبان روشن

 به عشق آمد قلم بر خود شکافت

 عشق و عاشقی هم عشق گفت شرحِ
‌(112 -115 ابیات ،1دفتر ،مثنوی)                          

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 111                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

به باورِ عارفان حقیقت عشق و محبت از حدّپذیری مستثنی بوده و زبان قاصر از توصیف این 

باشد. با وجود این، حقیقت است. و چون امری حضوری است از امکان فهم حصولی، به دور می

 شود:جهت به انسان و از جهت دیگر به خدا نسبت داده می از یک« حبّ»

 الحب ینسب للإنسان و الله 

  الحب ذوق و لا تدری حقیقته

                      ‌

 بنسبة لیس یدری علمنا ما هی‌

 أ لیس ذا عجب و الله و الله
‌(320: 2تا، ج‌عربی، بی )ابن              

حبّ بر خداوند بر سبیل حقیقت است و در غیر از خداوند بنابر وحدت شخصی وجود، اطلاق 

در حقِ  شود؛ زیرا محبتمجازاً اطلاق می که وجود، اطلاقش مجازی است، محبتّ نیزچناناولاً، هم

مقدس از قصورات و نقائص و کدورات امکانی است و اما، در حقِ مخلوقات با تعالی، برتر و حق

، جز او موجودی نیست و تمامی کائنات دیگرو  (156: 1354 )ملاصدرا، نقص و قصور همراه است

رو، عاشقِ حقیقی و معشوقِ حقیقی خداست. با وجود این، تعالی هستند. ازاینهای مختلف حقجلوه

 (.320: 2تا، ج عربی، بی )ابناز دیدگاه عارفان فهم حقیقت محبّت از علم بشری به دور است 

که عبارت از عشق باشد  -ویژه مرتبۀ بالای آن  معنای محبّت بهاز نظر سهروردی نیز حقیقت و 

ها، رابط وجودی تمام آید. او حبّ و عشق را سرمنشأ تمام حرکتنمیبه فهم و ادراک آدمی در -

داند و بر این باور است تمام موجودات عالم موجودات عالم و انتظام هستی را برپایۀ محبت می

اند. بنابراین، از منظر او گی به عشق محبوب خویش در حال حرکتای از محبت دارند و همبهره

، 1375)سهروردی، همچنان جوان و پویاست ، عشق موجودی مجرد است که در عین اینکه ازلی است

ناپذیر است. او محبّت را عبارت از این از دیدگاه او درک حقیقت حب و عشق امکان .(275: 3ج

 .(134: 4، ج1375)سهروردی، ر حضور چیزی به نوعی شادمانی برسد داند که مُحبّ به هنگام تصوّمی

محبّ کسی است که گوید: وی هنگام تعریف محبت، جایگاه عالی برای محبّ، تصور کرده و می

حدسی نیرومند و نفسی زیرک داشته باشد و به راحتی به چیزهایی برسد که دیگران به سختی 

که  هستندتوانند به آن برسند. لذا کسانی شایسته نیل به این مقام توانند به آن برسند یا اصلاً نمی می

 (.138:  4، ج1375)سهروردی، د ناهل معرفت و دارای مکاشفات عظیم باش

داند که جایی که معتقد به وحدت وجود است، محبّت را حقیقتی واحد میعربی نیز از آنابن

کند، از جهت تمایل به محبوب، ایجاد میواسطۀ اختلاف صفات و حالاتی که در جان محبّ،  به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      112
 

 

عربی در همچنین ابن (.323: 2تا، جعربی، بی )ابن 4«ودّ»و « عشق»، «حبّ»، «هوی»یابد: اسامی مختلف می

شراب حب تجلی »دهد: که شراب حبّ چیست، چنین پاسخ می پرسش، در جواب این فتوحات

ترین مقام تجلی  طاعی در آن نیست عالیاست، متوسط بین دو تجلی و تجلی دائمی است که، انق

قونوی نیز  .(111: 2تا، جعربی، بی )ابن« [البته بر بندگان عارف]کند است که حق بر بندگانش تجلی می

داند که حکم آن میان مرتبۀ الهی و مرتبۀ کونی مشترک است، بر حبّ و عشق را حقیقتی کلی می

  .(52: 1375)قونوی، ه خلق اسناد داد توان بتوان به حق و هم میاین اساس هم می

عربی است همانند وی، محبّت را مانند وجود دارای معنی  ملاصدرا نیز که تحت تأثیر عرفان ابن

 گوید:داند. ایشان در این باره چنین میو حقیقتی واحد می

حبّت یا عشق یا میل مانند وجود حقیقتی است که در تمام اشیاء ساری است، لیکن  
 نامنداشیاء را به این اسامی نمیمردم به دلیل عادت یا مخفی بودن معنی،  ۀعام

  (.340: 6، ج1981)ملاصدرا، 

این واقعیت است که حقیقت محبت برای اذهان عوام مخفی و  دهندة این تعریف ملاصدرا نشان

 پوشیده است. 

؛ یعنی معنای عام .دو معنی دارد: اول« محبّت»، در اندیشۀ ملاصدرا بر مطالب مذکور افزون

معنای عام  شود. درواقع، هر قهری خود، نوعی از محبت بهمحبت که شامل قهر هم می معنایی از

است. به این معنی که آنچه به ظاهر قهر و غضب است، درواقع محبت و عشق است که بدین 

ت و تنبیه ؛ همچنان که مولوی در مورد تربی(150: 7، ج1981)ملاصدرا، کند گری میصورت جلوه

 اشخاص گفته است:

 آن جفا با تو نباشد ای پسر

 بر نمد چوبی که آن را مرد زد 

 گر بزد مر اسب را آن کینه کش

 تا ز سکسک وا رهد خوش پی شود   

گفت چندان آن یتیمک را زدی     

 گفت او را کی زدم ای جان و دوست
        

 بلکه با وصف بدی اندر تو در‌

 گرد زد بر نمد آن را نزد بر

 آن نزد بر اسب زد بر سکسکش

 شود« می»شیره را زندان کنی تا 

 چون نترسیدی ز قهر ایزدی

 من بر آن دیوی زدم کو اندروست
‌(4012 -4018 ابیات :3دفتر، وینمث)              

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 113                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

این  (.150: 7، ج1981)ملاصدرا، قهر است  برابرمعنای خاص؛ یعنی معنایی از محبت که در .دوم

دهد که داراى ایمان و  اى است که خداوند آن را تنها به کسانى مى نوع رحمت و محبت، عطیه

)طباطبایی، عبودیت باشند، مانند حیات طیب و زندگى نورانى در دنیا، و جنتّ و رضوان در آخرت 

د، و دان ها را خاصّ بعضى از افراد مى بعضى از رحمت تعالی نیزکه حقچنان (.357: 8، ج1374

و محبت خاص، از عنایت حق و   درواقع، رحمت (.105 :)بقره« یَخْتصَُّ بِرَحْمتَِهِ منَْ یشَاءُ»فرماید:  مى

گیرد و معلّل به  خیرات حاصل در جنّت و درجاتى که براى برخى از نفوس از جهت سرّ تعلق مى

 (.505-506: 1381)آشتیانی، شود باشد، ناشی می عمل نمى

 لاحی قهر )عرفانی و فلسفی(. معنای اصط2-2

اند و مراد از آن، قهر در عرفان اسلامی از عبارات اهل الله است که از روزگاران خود بیان کرده

قهر از منظر  (.1537: 3، ج1373)سجادی، رادها و بازداشتن نفس از آرزوها یید حق باشد به فنا کردن متأ

عربی به معنی سلطنت و احاطه داشتن و نیز به معنی غضب موجودات مافوق بر عارفانی مانند ابن

از نظر وی، قهر بر دو  (.229و  206و  19: 2ک: جر؛ نیز 121: 1، ج1422عربی،  )ابنموجودات مادون است 

ن به شرک اختصاص باطنی دارد. چنین قهری به محجوبا قهر محض، که ظاهر و .الفقسم است: 

ن اختصاص . قهر مخصوص، که به موحدابش، قهر و قسم باطنش، لطف است. دارد؛ قسم ظاهر

ر است که اگر داند و بر این باوجلال می عربی قهر را از اسمایابن (.393: 1، ج1422عربی،  )ابندارد 

خوانند و اما اگر به لطف ربانیّه مختص قهر باشد در این صورت آن را جلال می صفات الهیّه و اسما

دومی  ؛گویند. اولی، معطی قبض و خشیت و وحشت استمختص باشد آن را جمال میو رحمت 

 (.640: 1384)سعیدی، هم معطی رجا، بسط و انس است 

و همچنین محیط بودن و  5در فلسفۀ اشراق منظور از قهر، تسلّط و احاطه نورالانوار به سایر انوار

در فلسفه  ،دیگر عبارت ؛ به(136: 2، ج1375)سهروردی، احاطه داشتن نور عالی نسبت به نور سافل است 

ای که سیطرة گونهسهروردی، از هیمنۀ وجودی و شکوه و جلال نور عالی نسبت به نور سافل، به

وجودی عالی در سراسر نور سافل موج زند و همراه با استغنای وجودی عالی باشد، به قهر یاد شده 

الی بنگرد، در عین لذت بردن و عشق ورزیدن، احساس است. چنان قهری که هرگاه سافل در ع

کند و هرگاه عالی به خود بنگرد، نسبت به موجودات مادون احساس عزّت و ذلتّ و ناچیزی می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      114
 

 

« برتر»و « اشرف»الدین شیرازی از شارحان سهروردی، قهر را امری  قطب نماید.بلندپایگی می

و العزّ اللّازم للقهر بالنّسبة إلى السّافل، »گوید: که می -داند؛ وی با استناد به این سخن سهروردی می

عزت را لازمۀ قهر و ذلت را  -(148: 2، ج1375سهروردی، )« و الذّلّ اللّازم للمحبّة بالنسبة إلى العالى

الدین  )قطب 6داندداند؛ بدین سبب طرف قهر را اشرف و برتر از طرف محبت میلازمۀ محبت می

 . (344: 1383شیرازى، 

شود. تعالی مطرح می از نظر ملاصدرا قهر و غضب صفتی است که هم در آدمی و هم در حق

یعنی، قهر و  (؛330: الف1360 )ملاصدرا،قهر در آدمی، صفتی نفسانی و موجود در باطن وی است 

کیفیات نفسانى است که از توابع آن حرکت روح است به خارج بدن جهت دفع منافرات  غضب از

همچنین وی غضب را عبارت از جوشش خون در قلب  (.150: 4، ج1981)ملاصدرا، طبع و طلب انتقام 

داند که حالتی نفسانى است و موجب اشتعال نار طبیعت و احراق مواد بدن یا جوشش خون قلب می

دهد که آتش محسوس به هیزم انجام  شود و درواقع، همان کارى را انجام مى مى و رطوبات آن

رود و ظلمت آن بر نور عقل مستولى  دهد و در هنگام شدّت، آتش غضب به معدن فکر مى مى

که  نجاو ازآ (.201-202: 2، ج1366)ملاصدرا، شود  گردد و نور عقل به دخان غضب خاموش مى مى

نفسانى را ظهور خاصی است که آثارشان در مواطن، متفاوت است؛ پس برای هر یک از ملکات 

ت آخرت به صورت نار محرقه مجسم نشئ غضب که یکى از ملکات و صفات نفسانى است در

 (.330: الف1360)ملاصدرا، سوزاند شود و صاحب آن را می می

اما غضب در خداوند عبارت از صفت قهاریت است و غلبه نور احدیّت که مجالى براى ظهور 

ملاصدرا با تقسیم صفت حق به جمالی و جلالی، قهر را نیز از صفات گذارد.  کثرات دربرابر او نمى

داند؛ صفات جلالی ثانیاً و بالعرض و صفات جمالی اولاً و بالذات برای تعالی می جلالی حق

تعالی دارای که حق جاییبه باور ملاصدرا ازآن (.362: 4، ج1366)ملاصدرا، عالی ثابت است ت حق

صفات جمال و جلال متعددی است، هر چیزی در این عالم جلوة یکی از صفاتِ الهی است. به 

هوالله الرحمن الرحیم الباری المصور النافع »تعبیر وی، گروهی مظهرِ صفاتِ جمال؛ یعنی جلوة 

هو الله القهار »و گروهی دیگر مظهرِ صفاتِ جلال؛ یعنی جلوة  (.168: 1363)ملاصدرا، هستند  «یالهاد

رو به عنوان نمونه، پیامبران مظهرِ صفاتِ هستند. ازاین «الجبار المنتقم العزیز المتکبر الضار المضل

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 115                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

باور ملاصدرا هر  اساس، به نافع و هادی خداوند و شیطان، مظهرِ صفاتِ ضارّ و مضلّ اوست. براین

او، مقتضی ایجاد مخلوقی از مخلوقات است که بر  صفاتِ خداوند و هر اسمی از اسمای صفتی از

نه بر حقایق خارجی یهای درونِ آیها بر اشخاص و صورتکه سایهآن اسم دلالت دارد؛ همچنان

و غفران مانند  است، مظهر رحمت« مهربان»و « غفور»و « رحیم»دلالت دارند. خداوند ازآنجا که 

است، مظاهرِ قهر، « قهار»بهشت و اصحابِ آن است؛ یعنی نیکان و مقربان را آفرید و از آنجا که 

  (.146-147: 6، ج1981)ملاصدرا،  7آورده استمانند جهنم و شیاطین و کافران را بوجود 

 تعالیانطوای هستی در قهر حق
وی با  (.465: 1، ج1375)سهروردی، تعالی است از نظر سهروردی، هستی تماماً منطوی در قهر حق

 (،50 :)نحل «یَخافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقهِِمْ» (،21 :)یوسف «أَمْرِهِ  وَ اللَّهُ غالِبٌ علَى»استناد به آیاتی مانند: 

فَوْقَ عِبادِهِ وَ هُوَ الْحَکِیمُ  وَ هُوَ الْقاهِرُ» (،61 :)انعام «هُوَ الْقاهِرُ فَوْقَ عِبادِهِ وَ یُرْسِلُ عَلَیْکُمْ حَفَظةًَ»

 (.75: 4، ج1375)سهروردی، داند واسطۀ نورش، قاهرِ بر جمیع اشیا می نورالانوار را به (،18 :)انعام «الْخَبِیرُ

یابد و و ازآنجاکه شدت و کمال نوریتّ نورالانوار نامتناهی است، بنابراین چیزی بر او احاطه نمی

توانند  محیط است؛ زیرا امور متناهی چه از لحاظ علمی و چه از نظر وجودی نمیچیز  بلکه او بر همه

اند و نفوس در قهر نورانیت عقول و عقول بر نامتناهی احاطه یابند. بنابر نظر وی، اجرام در قهر نفوس

وار اند و معلول اول هم در قهر نورانیت قیوّمی نورالاننیز در قهر و غلبۀ نورایت معلول اول منطوی

اند، و نفوس  افلاک در قهر نفوس منطوىدیگر،  عبارت به (؛465: 1، ج1375)سهروردی،  8منطوی است

-در قهر عقول، و عقول در قهر معلول اوّل، و معلول اوّل نیز در قهر نور و عزّت حضرت حق منطوی

ین رحمت و با وجود این، وجود حق عین محبتّ و رحمت است که ا (.65: 3، ج1375سهروردی، )اند 

 «ءٍ رَحْمَة وَسِعْتَ كُلَّ شیَْ»و  (156 :)اعراف «ءٍ وَ رحَْمَتِی وَسِعَتْ كُلَّ شَیْ»محبّت عام الهی بنابر آیات 

مطابق مفاد  (.345: 9، ج1981 نیز ؛158: 3، ج1375سهروردی، )شود موجودات می شامل همۀ (،7 :غافر)

رحمت و محبت الهی بر غضب و  (،366: 12، ج1403مجلسی، ) «...سبََقَتْ غضََبِیإنَِّ رَحْمَتِی »حدیث 

 9قهر الهی سبقت و پیشی دارد؛ زیرا جانب محبّت و رحمت از جانب قهر، اشرف و برتر است

شان برمبنای و رابطهتعالی هستند از نظر ملاصدرا تمام موجودات محبوب حق (.215: ب1360)ملاصدرا، 

عدام و نقایص و ظلمات دنیا و هر آنچه در آن است، با اَ محبّت است، اما بعضی موجودات مانند

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      116
 

 

مند نیستند؛ درواقع  تعالی هستند و از محبت خاصّۀ او بهرهاند و از این جهت مورد غضب حقآمیخته

وجه از خداوند  هیچ تعالی است، شرّ حقیقی یعنی عدم است که این امور بهآنچه ذاتاً مغبوض حق

ص مانند کافران و گنهکاران، که آمیخته با شرّ و عدم است، به اضافه و به اند و وجودِ ناقصادر نشده

اند؛ زیرا از رحمت واقعی الهی که در عالمَ انوار و منزلگاه مقرّبان و برگزیدگان عَرَض مورد غَضَب

گرچه از دیدگاه ملاصدرا این صفات )قهر و غضب(، برای  (.271: 1363ملاصدرا، است، دورند )

شود، خیر است و از منبعِ  نامیده می« شرّ»ابت است؛ اما اصلِ غضب و آنچه در عالم تعالی ث حق

تعالی ذاتی است و  رحمتِ کلی صدور یافته است. بنابر نظر وی، صفتِ رحمت و محبت، برای حق

تعالی، ناشی از قصور وجودهای  صفت غضب، صفتی عارضی است که یا به سببِ دوری از حق

  (.71: 1، ج1366)ملاصدرا، خاطرِ عجزِ ماده از قبول وجود تامّ است  هو یا بامکانی از کمال است 

 . حبّ و قهر، اساسِ جهان آفرینش و انتظام نظام جهان3

جهان هستی دانسته و چرخش عالم را  مایۀعربی، مولوی و ... حبّ و عشق را خمیر عارفانی مانند ابن

ظهور و تجلیِّ کائنات و اصل هستی  نتظام هستی، منشأو راز آفرینش، اکنند بر مدار محبّت تبیین می

ازآنجاکه  (.220: 1362؛ مولوی، 323: 2تا، جعربی، بی)ابندانند الهی می« قهر»و « حبّ»را تجلیّ دو صفت 

ورزد، لازمۀ چنین حبّ و عشقی آن است که آثار مربوط به ذات تعالی به ذات خویش عشق میحق

 چنین عشقی تحقق نظام هستی است.و پیامد ایننیز محبوب باشد که نتیجه 

در بین حکیمان اسلامی و پیش از این دو فیلسوف )سهروردی و ملاصدرا(، حق این است که 

سینا نحستین کسی است که بحث از تجلیِّ عالم به نور عشق را پذیرفته و به این مطلب گفته شود ابن

اشاره به نظر صوفیه دربارة اتحاد و  با است او که عالم مظهر و نمودِ حضرت حق است، اذعان کرده

تجلیّ حضرت حق، معتقد است تمام عالم مظهر و تجلیّ خداوند است. به عقیدة او خیر مطلق برای 

: 1400سینا،  )ابنکند لیکن قبول این تجلیّ و اتصال عاشق به معشوق متفاوت است عاشقش تجلیّ می

396-393  .) 

ازسوی  -آفرینش و انتظام نظام جهان، تجلیّ نور عشق است -شه سینا، این اندی از ابن پس

با ابتنای آفرینش بر حبّ و عشق چنین  المشارع و المطارحاتسهروردی، پذیرفته شد. وی در کتاب 

یعنی: اگر عشق و  «، و لا تکونّ كاین اصلا الیه ما حدث حادث  لو لا العشق و الشوق»نویسد: می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 117                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

، 1375)سهروردی، آمد وجود نمیشد و هیچ موجودی بهدثی حادث نمیشوق به خدا نبود، هیچ حا

پارچه با عشق و حزن توأم است و همین  به باور وی، عالم هستی و جهان آفرینش یک .(433: 1ج

رو، هستی از همراهی حزن و عشق دارد. ازاینشور حبّ و عشق است که عالم را به حرکت وا می

 کند: چنین بیان میمونس العشاقوجود آمده است، وی این مطلب را در  به
تواند برگیرد، و عشق همواره ملازم  عشق با حُسن انسى داشت، نظر از او بر نمى

بود، چون تبسمّ حُسن پدید آمد شورى در جهان افتاد، عشق  خدمت حُسن مى
یزش، آسمان و زین آومضطرب شد خواست که حرکتى کند، حزُن در وی آویخت، ا

 (.269: 3، ج 1375سهروردی، ) زمین پیدا شد

ها به انوار عالم وجود، به انوار عالی و مافوق خویش و در صدر آن از دیدگاه سهروردی همۀ

بهره و تهی  ورزند و چیزی در عالم وجود ندارد که از این محبّت و عشق بینورالانوار محبّت می

ر عشق دارای گستردگی بسیار است و چیزی جز محبتّ و عشق باشد. بنابراین دایره و شمول حضو

دارد. سهروردی حتی حرکت افلاک را نیز براساس حبّ و عشق تبیین و عالم را به حرکت وا نمی

 (.50-52: 3، ج1375سهروردی، )کند توجیه می

 بنابراین، عشق و محبت ساری و جاری در تمام مراتب هستی است که لازمۀ این عشق و محبت

باشد. طبق اصول حکمت اشراق، جهات قهر و محبّت در نزد حصول و وجود نظام أتم و أحسن می

در مراتب اعلی، جهت قهر و در مراتب سافل، جهت محبت وجود دارد. تعالی ضروری است:  حق

های نوری نیز، نسبت به معلول خود، محبت و قهری است و برای هر نور برای هر یک از علت

سهروردی (. 148: 2، ج1375سهروردی، )سافلی، نسبت به علت خود، محبتی که ملازم با ذلّ است 

معتقد است که انوار عالی همواره بر انوار سافل قاهر است و انوار سافل، انوار عالی را مشاهده 

الم وجود، فراوان و متکثرند، باید برای هر نور سافل، نسبت به عالی شوق و و چون انوار ع کند می

عشقی باشد. بنابراین، نورالانوار نسبت به مادون خود قهر دارد اما همین نورالانوار نسبت به مادون 

ورزد، چون کمالات او اظهر خود شوق، محبت و عشق ندارد؛ بلکه نورالانوار به ذات خود عشق می

آورتر است. از نظر وی، نورالانوار أکمل الموجودات و أجمل الموجودات است، پس لذتو اقوا 

از او برای خود او و غیر او نخواهد بود و لذا او تنها عاشق خود و معشوق خود و غیر خود است، و 

جایی که ظهور نورالانوار، زاید بر ذاتش نیست؛ بلکه عین ذات اوست، لذا لذت و عشق او ازآن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      118
 

 

طوری که نورِ نورالانوار با سایرِ نورِ انوار قابل مقایسه نیست، عشق او د بر ذات نیست. همانزائ امری

به ذات خویش نیز با لذت و عشق دیگران قابل مقایسه نخواهد بود. بنابراین در یک جمله باید 

 گفت: از نظر شیخ اشراق، انتظام جهان وجود )تحقق نظام هستی( برپایۀ قهر و محبت است
 (.135-137: 2، ج1375سهروردی، )

اما عشق را ساری  ،کندتبیین می« علت و معلول»ملاصدرا ایجاد عالم و انتظام هستی را برمبنای 

یعنی حقیقت وجود، عشق و  (؛158-159: 7،ج1981)ملاصدرا،داند و جای در تمام مراتب هستی می

 (.82: 1383)سبزواری، محبت است 

 جز عشق در کون و مکان هیچ نبینم

 حاشا که ز سرّ عشق غافل مانم

                

 پیدا و نهان هیچ نبینم جز عشق 

 چون در دو جهان هیچ نبینم جز عشق
 (110: 1383)جامی،                                    

لو لا العشق ما یوجد سماء »10:شوداز نظر ملاصدرا نیز عشق است که سببِ ایجاد موجودات می

شد یعنی: اگر عشق نبود آسمان و زمین و دریا و خشکی موجود نمی ؛«أرض و لا بر و لا بحر و لا

(. همچنین از نظر وی، عشق است 398: 1، ج1428کاشانی ، فیض ؛ 264: 2، ج1981 نیز؛ 136: 1354)ملاصدرا، 

وجودات مدرواقع  (.158: 7، ج1981)ملاصدرا، شود که سببِ محفوظ ماندن و انتظام موجودات می

گونه ارتباط یابد، و اگر بین عالی و سافل اینکه بالای اوست انتظام میپایین و سافل به عشق آن

ماند، بلکه نظام ماند و نظام بر این شکل از کمال نمیوجود نداشته باشد، موجودات محفوظ نمی

 (.158: 7، ج1981)ملاصدرا، شود نظمی ایجاد میمختل و آشفته شده و فساد و آشوب و بی

از نظر ملاصدرا حکمت الهی و عنایت ربّانی اقتضا دارد که در ذات هر موجودی از موجودات 

عقلی و نفسی، حسیّ و طبیعی، عشق و ابتهاج به ودیعت گذاشته شود، تا موجودات با استمداد از آن 

گونه که مطابق دیدگاه وی، همان (148: 7ج، 1981)ملاصدرا، عشق، به کمال وجودی خود نایل شوند 

عشق در ذات هر موجودی است، عامل بقایِ هر موجودی، نیز عشق است، آفرینش عالم و انتظام 

کند. آن نیز برپایۀ حبّ و عشق است، بدین معنا که معلول با عشقِ به علتِ خود، هویتش را حفظ می

شود تا نوبت به صدورِ لی صادر میطوری که هر وجودِ سافلی از وجودی عابا این توضیح، همان

شود تا به عشق واجب الوجود برسد: موجودات مادی شود، عشقِ اعلی نیز از عشق سافل ناشی می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 119                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

شد. لذا تمامی یعنی اگر عشق بالایی نبود پایینی نابود می ،«لو لا عشق العالی لا نطمس السافل»

)ملاصدرا، کنند یا منتهی المراتب سیر میسوی غایت الغایات  موجودات به تناسب استعداد خویش به

ها است، پس، عشق و بنابراین، باری تعالی غایت تمام موجودات و نهایت مراتب آن (.160: 7ج ،1981

پذیر است و سبب دوامشان شوق سبب وجود موجودات بر کمالات خودشان که برایشان امکان

پذیر انی با نظم خاص خودش امکانباشد هست، و اگر عشق و محبت نبود، حدوث عالم جسممی

عشق و حبیّ که همیشه در عالم هستی جاری و ساری  .آمدبود و در عالم کون و فساد پدید نمینمی

 .(160: 7، ج1981 نیز؛ 117: 2، ج1375)سهروردی، است 

 . سریان حبّ در هستی 4

منکر سریان عشق در موجودات شده و شوق هیولی به صورت را غیر قابل فهم شفاء سینا در ابن

یید کرده است سریان عشق در هستی را تأ رسالۀ عشقاما در نهایت در  (20: 1، ج1404سینا، )ابندانسته 

سینا،  )ابنداند که علتِ تحقق آن موجودات است زنده را عشقی غریزی میو عشقِ موجوداتِ غیرِ

1400 :379.) 
سهروردی در چهارچوب نظام نوری و اشراقی برای محبت و قهر اهمیت والایی قائل است. وی 

و نیز، رابط وجودی میان موجودات  11معنای عام را ساری در تمام مراتب هستی قهر و محبت به

ه است که بعدها ملاصدرا این عنوان را بر بسیاری از مسائل برگزیدداند؛ همچنانمتعالی و انوار می
  (.109: 1386، )صادقی و یاریان

سهروردی بر این باور است که محبت در تمام مراتب هستی سریان دارد. حتی جمادات و 

ازآنجاکه، چون موجودات عالم اما  ؛مند و دارای محبت هستندیقت بهرهنباتات نیز از این حق

ابراین، به نظر ، مرده است. بنو هرچه علم و ادراک نداشته باشد هستندجسمانی فاقد ادراک و علم 

ل به عشق ، باید در این سنخ از موجودات قائل به سریان عشق در عالم باشدرسد اگر او قائمی

غریزی باشد، نه عشق اختیاری که همراه با پذیرش نوعی از حیات برای موجود عاشق است 
 (.117: 2، ج1375)سهروردی، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      120
 

 

با عشق و حزن توأم است و همین شور حب و پارچه  از دیدگاه سهروردی، عالم هستی یک

رو، هستی از همراهی حزن و عشق پدیدار گشته  دارد. ازاینعشق است که عالم را به حرکت وا می

 است. تعبیرات رمزی وی بر این مطلب، چنین است: 

، ملازم  توانست گرفت با حسن انسى داشت، نظر از او برنمى ست ا عشق که برادر میانی
بود، چون تبسمّ حسن پدید آمد شورى در وى افتاد، مضطرب شد  خدمتش مى

آویخت، از این آویزش   خواست که حرکتى کند، حزن که برادر کهین است در وى
 (.269: 3، ج1375سهروردی، )آسمان و زمین پیدا شد 

گسترده است که از خالق و مدبر گرفته تا  ای اندازه دایره و شمول و حضور محبت و عشق به

که سهروردی حتی حرکت افلاک را براساس عشق  طوری به بردارد؛ترین موجودات را درفضعی

 گوید:  کند و چنین میتبیین و توجیه می
حرکات افلاک از بهر معشوقى و مطلوبی است که نه جسم است و نه نفس، و آن 

جنباند و از او  جنباند از بهر عشق عقل مى پس آن نفس که فلک را مى  عقل است.
رسد و  پایان پیاپى به او مى نهایت و بى هاى بى ها و لذّت ها و شوق نورها متّصل و عشق

شود. تمام افلاک در حرکت  منبعث مى  نهایت ، حرکات بى نهایت از نور عشق بى
اند، زیرا همه، یک معشوق دارند و آن حضرت نورالانوار است و  دوری مشارک

ها در عالم عقلی،  ت دارند؛ زیرا هرکدام از آنها از جهاتی با یکدیگر تفاو حرکات آن
این  جمال و نور هست، این عشق و شوق  نیز هست و  معشوق خاصی دارند و تا این
 (.50-52: 3، ج1375سهروردی، )برجا خواهد بود حرکات و افاضه خیرات نیز پا

دانسته و  با این تفسیر، سهروردی حب و عشق را در تمام شئون حیات موجودات ساری و جاری

برای آن در نظام اشراقی، حضوری سازنده در نظر گرفته و تمام حرکات موجودات، نظم و انتظام 

 کند.ها را براساس حبّ و عشق تبیین و توجیه میآن

داند که در تمام مراتب هستی و در تمام عشق را حقیقتی مینیز همانند سهروردی،  ملاصدرا

. چنین (270: ق1302 نیز؛ 160: 7، ج1981)ملاصدرا، ساری است  -بر ترتیب وجودشان  -موجودات 

تعبیر عراقی، عشقی حقیقی و با خصوصیات و حقایقی مانند علم، قدرت و حیات قرین  عشقی به

 است؛ زیرا که در هستی و مراتب آن، چیزی جز عشق موجود نیست: 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 121                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

و ما فی الوجود . و كیف تنکر العشق عشق در همه ساری است، ناگزیر جملۀ اشیاست

 هر الحب سار فیه، بل هو الحب كلهإلا هو. و لولا الحب ما ظهر ما ظهر، فبالحب ظ
 (.68: 1363)عراقی، 

 . دلایل ملاصدرا بر سریان حبّ در تمام هستی1-4

 :اند ازملاصدرا بر سریان حبّ و عشق در هستی دلایلی را مطرح کرده است که عبارت

 استکمال به خیر )از راه لمی عام(. دلیل خیرجویی و 1-1-4

 این دلیل متفرّع بر ذکر چند مقدمه است:

  .وجود یک حقیقت واحد بسیط است و اختلاف در آن تشکیکی است الف.

  .معلول، همواره از سنخ علت است و علت تمام هستی معلول است. ب

 وجود خیر و لذیذ است  .پ

ورزد و کمال ذاتش کمالات ذاتش، عشق میجاکه خیر است به ذات و هر موجودی ازآن .ت

 (.158 -159: 7، ج1981)ملاصدرا، شود هم با علت تمام می

عینه  توان نتیجه گرفت که اگر کمال ذات موجودی و مفیض وجودش بهاز مقدمات فوق می

کند، اگرچه علت، به جهت علوّ ذاتی که دارد، توجّهی به معلول علتش باشد، علتش آن را افاده می

عشق لنفسه و مرید لذاته و ذاتش بعینه کمال و تمام معلول باشد و معلول از ندارد؛ اما محال نیست 

عینه ذات علت است. و بدین جهت، هر معلولی به عشق علتش  هلوازم این تمامیّتی است که آن ب

اگر این نحوه ارتباط میان  یابد.سفلی به عشق مافوقش سامان و انتظام میشود و هر موجود احفظ می

برای نظام عالم مجرد، عشق هر یک آید. پس ومرج پیش می عالی و سافل نباشد نظام مختلّ، و هرج

لذاته کافی نیست و همچنین عشق کمال ذات نیز کافی نیست مگر به علت ذات و مفیض کمال 

لحاظ اینکه عاشق و خواهان خویش  به تعبیر دیگر، علت به. (158-159: 7، ج1981)ملاصدرا، ذاتش 

است و ذات او عین کمال و مرتبۀ تام معلول است و معلول با وجود ربطی که به علت دارد، لازمۀ 

تبع عشقش به ذاتش، عشق دارد. بدین جهت نیز عشق  این تمامیتّ است پس علت به معلول خود به

 (. 164: 1389)کریمیان صیقلانی، د در موجودات سریان دار

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      122
 

 

 . همراهی وجود و مراتب آن با کمالاتش )عساکرش( 2-1-4

 این دلیل بر اثبات حیات و شعور بر عالم مبتنی است:

دارای طبیعتِ وجود است، دارای حقیقت علم، « موجودی»گونه که هر از نظر ملاصدرا همان 

حقایقی دلیل بر این است که موجودات دارای  باشد. چنین خصوصیّاتی وقدرت و حیات نیز می

 : 12عشق نیز هستند

و كما لا یتصور موجود بدون طبیعة الوجود مطلقا فکذا لا یتصور موجود لا یکون له 

علم و فعل... أن كل موجود سواء كان بسیطا أو مركبا فله حیاة و شعور فلا محالة له 

  (.160: 7: ج1981)ملاصدرا،  شوقعشق و 

آید تا آنکه به وجود ماده و تری پدید میتری، وجود ضعیفگونه که از هر وجود قویو همان

آید تا آنکه به عشق طور از هر عشق اسفلی، عشق اعلایی پدید میشود، همیناجسام منتهی می

الوجود به ذات خود تمام موجودات طالب کمالات واجب ،اساس تعالی منتهی شود. براینواجب

تعالی غایت تمام کنند، بنابراین باریحصیل آن کمال، تشبّه و همانندی به او پیدا میهستند و در ت

هاست. پس عشق و شوق، سببِ وجود و دوام موجودات است و اگر  موجودات و نهایت مراتب آن

رو عشق در تمام عالم و هستی، پذیر نبود. ازاینعشق و شوق نبود، حدوث عالم جسمانی امکان

 (. 160: 7: ج1981صدرا، )ملاجاری است 

 . مساوقت عشق با وجود3-1-4

 :متفرّع بر ذکر چند مقدمه است این دلیل بر مساوقت عشق و وجود مبتنی است که

 وجود اصالت دارد و تنها اوست که منشأ اثر است. .اول

هر مرتبه از وجود دربردارندة جمیع آثار وجودی است، و صفات و آثار جدای از وجود  .دوم

 تند. نیس

    اند.منتها مراتب، دارای تشکیک .سوم

آثار وجود بوده و در هر مرتبه از مراتب وجود به شدت و ضعف  اساس عشق نیز ازجملۀ براین

رو، وجودی که و ازاین (159: 7، ج1981)ملاصدرا، موجود است. به باور او، وجود لذیذ محبوب است 

لحاظ اشتمال بر نوعی از وجود  ود ناقص هم بهاز هر جهت کامل است، بالذات محبوب است و وج

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 123                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

گفت عشق در همۀ هستی سریان دارد  اند و بایدرو، همۀ موجودات محبوبذاتاً محبوب است. ازاین
  (.165-166: 1389ک: کریمیان صیقلانی، ر؛ و نیز 340: 6، ج1981)ملاصدرا، 

مراتب هستی ساری است و نیز، محبت و قهر  نظر هر دو حکیم، حبّ و عشق در همۀبنابراین، از 

امر وجودی و واقعی در عالم وجود است و انتظام هستی و نیز انتظام نظام جهان بر اساس این دو 

 .یابدسامان می حقیقت

 می بودن آفرینش و انتظام هستی . دائمی بودن حبّ و قهر دلیل بر دائ5
که همیشه در تمامى موجودات عالم، سریان و گفتیم که از دیدگاه ملاصدرا حبّ، حقیقتى است 

پارچه با عشق و حبّ توأم است و همین شور  جریان دارد و به باور سهروردی نیز، عالم هستی یک

که عبارت از عشق  -بالای محبّت  دارد و چون مرتبۀاست که عالم را به حرکت دائمی وامیعشق 

براین انتظام هستی و نیز آفرینش که از طریق شود؛ بناگاه متوقف نمی دائمی است و هیچ -باشد 

، سهروردی این مطلب را در تر آمد پیشکه شود، دائمی خواهد بود. چنانمحبّت و قهر حاصل می

 .دهدتوضیح می نیزضمن حرکت دائمی افلاک 

حرکات افلاک براى نفع سافل )عالم اثیر و عالم عناصر( نیست، امّا حرکات عشاقانه و شیفتگى 

ویژه، به نورالانوار، موجب نزول خیر و برکت به عالم مادون خود است  به عقول و انوار و به ها آن

بنابراین، تا زمانی که عشق در هستی جریان داشته باشد، افاضۀ خیرات، دائمی و آفرینش، همیشگی 

 برجا خواهد بود.رنهایت، انتظام عالم وجود نیز پاو د

ی و حصول نظام أتم و دائمی است لذا  آفرینش، دائم چون عشق -ملاصدرا هم این مطلب را 

به همان صورتی که سهروردی مطرح کرده است، بیان نکرده است؛ اما  -برجا باشد را أحسن نیز پا

ایشان نیز نظراتی درخصوص اسمای متضاد الهی دارد که بیانگر دائمی بودن بودن فیض و آفرینش 

بر این عقیده است که  (110:)اسراء «الْحُسْنَى فَلَهُ الْأَسْمَاءُ» ه:د. ملاصدرا با الهام از آیۀ کریمباشمی

تعالی دارای اسمای نیکوی گوناگون است. اسمایی مانند: رحمان و قهار، معزّ و مذلّ، محیی و  حق

تعبیر وی اختلافِ میان موجودات و تباین صفات و تضادِ  ها تقابل است و به ممیت که میان آن

درواقع اگر این تضاد بین  (.23: 1363)ملاصدرا، شی از این اسمای متضاد الهی است ها نا احوالِ آن

داشت؛ یافت و نظام نیز به این شکل از تمامی دوام نمیاسمای الهی نبود، فیضِ خداوند دوام نمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      124
 

 

یا « فیضان وجود» (.294: 1363)ملاصدرا،شد آمد و فساد و آشوب ایجاد میبلکه هرج و مرج پیش می

 حق، در مجالی اعیان و مظاهر اشیاای از تجلّیات و ظهورات  در نظر صدرا عبارت از سلسله« خلق»

است؛ این خلق یا تجلیّ الهی، دائم و پیوسته است؛ آن نه آغازی دارد و نه انجامی و در تغیر مستمر 

شود. تجلیّات خداوند بنابر  یتعالی در هر آنی به صور متکثر متجلیّ م و تحول دائم است و حق

تعالی بنابر که مخلوقات حقنهایت دارند؛ همچناندر مظاهر، تشکیک بی«  وحدت شخصی وجود»

از دیدگاه ملاصدرا،  (.157: 1354)ملاصدرا، باشند ، دارای مراتب مختلف می«وحدت تشکیکی وجود»

تر به  صعودی از همه نزدیکاشرف ممکنات، یعنی انسان کامل است که در قوسِ نزولی و قوسِ 

خداوند است، مخلوقی که بیش از همه در محبت خداوند سزاوار است. ازسویی مخلوقی که در 

که جلوة  -ترین مرتبۀ وجودی واقع است؛ یعنی ابلیس در میان زندگان و هیولی در میان امواتپست

رو، مخلوقات در ازاین (.157: 1354)ملاصدرا، کمترین بهره را از محبت دارند  -تعالی است قهرِ حق

تر باشد، بیشتر تقرب و نزدیکی به حق دارای مراتب نیز هستند، لذا هر مخلوقی که به او نزدیک

است، پس  )ص(«حقیقت محمدی»ترین مخلوقات نزد او،  شود و نزدیکمورد محبوب حق واقع می

 (. 157: 1354)ملاصدرا، ترین مخلوقات نزد او باشد سزاوار است که او محبوب

جایی که قهر و شود که ملاصدرا نیز بر این باور است ازآنچنین استنباط می پیشیناز مطالب 

-ها تجلیّ میواسطۀ این هتعالی ب باشد. اسما و صفاتی که حقتعالی می محبّت جزء اسما و صفات حق

بر همین  ای عشق است وکند، تجلّیات الهی نامتناهی و دائمی، و رابطۀ بین خداوند و مخلوقات برمبن

ل و وجود چون عشق هم دائمی است، لذا فیض و آفرینش، همیشگی و در نهایت، حصو اساس،

 برجا خواهد بود.نظام أتم و أحسن نیز پا

 :نتیجه
. از وجوه مشترک سهروردی و ملاصدرا این است که حبّ و عشق، به عنوانِ رابط وجودی  1

تواند درک کند؛ بدیهی حقیقت آن را افهام جسمانی نمیموجودات است که مفهوم آن بدیهی، و 

توان آن را به جنس و فصل تعریف کرد، در بودن مفهوم حبّ و عشق نیز بیانگر این است که نمی

 نتیجه امر وجودی است. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 125                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

همچنین محیط  دیگر؛ . قهر از دیدگاه سهروردی، یعنی مسلطّ و محیط بودن نورالانوار به انوار2

در  از دیدگاه ملاصدرا قهرا امو سلطنت داشتن نور عالی نسبت به نور سافل است.  بودن و احاطه

م عبارت از صفت قهاریت است و در خداوند ه .آدمی، صفتی نفسانی موجود در باطن وی است

 گذارد. برابر او نمىیّت که مجالى براى ظهور کثرات درنور احد غلبۀ

که از دیگر وجوه مشترک اندیشۀ  -ثر و ایجابی داشتن محبت و قهر در انتظام هستی . نقش مؤ3

شود؛ در نگاه هر دو حکیم اثبات می ۀدر فلسف -باشد عرفانی و فلسفی سهروردی با ملاصدرا نیز می

هر دو حکیم، محبت و قهر موجبِ آفرینش و ایجاد موجودات، محفوظ ماندن و انتظام هستی 

پذیر رو در آموزة هر دو حکمت، آفرینش و انتظام آن بدون حبّ و قهر، امکاننشود. ازای می

 نیست.

. به اعتقاد سهروردی محبت و قهر در تمام مراتب عالم هستی جاری است. حتی عالم 4

. ای از محبّت و قهر دارندجسمانی)جمادات و برازخ( نیز در حد درجۀ وجودی خویش بهره

بر ترتیب  -داند که در تمام مراتب هستی و در تمام موجودات تی میعشق را حقیقملاصدرا نیز 

ساری است و با ذکر دلایلی ساری بودن محبت را در هستی اثبات کرده است. و بنابر  -وجودشان 

های قهر نیز برای برخی از جلوه ،تعالی، گوناگون و متضاد هستندهای حقجلوهنظر وی، ازآنجاکه 

 ین و جهنم وجود دارد.تعالی مانند: شیاطحق

که اساس انتظام  -می است؛ زیرا حبّ و قهر فیلسوف، وجود نظام أتم و أحسن دائ. از نظر هر دو 5

 دائماً در هستی ساری است. -باشد هستی می

ف سهرودی با ملاصدرا نیز این است که در نگاه ملاصدرا رحمت و محبت الهی . از وجوه اختلا6

و پیشی دارد؛ زیرا جانب رحمت و محبّت از جانب قهر، اشرف و برتر بر غضب و قهر الهی سبقت 

 باشد.است. این در حالی است که از دیدگاه اشراقیان جانب قهر، اشرف از جانب محبت می

 :هانوشتپی
« عشق»را اگر شدید باشد « حبّ»ز اهمیت در اینجا این است که هم سهروردی و هم ملاصدرا نکتۀ حائ .1

اند؛ کاری که ما در این نوشتار انجام کار برده هرا به یک معنی ب« عشق»و « حبّ» اغلبنامند؛ اما می

 .ایم داده

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      126
 

 

 مراد از اصطلاح در اینجا معنای اصطلاحی فلسفی و عرفانی است. .2

3.  

 معرف الوجود شرح الاسم

 مفهومه من أعرف الأشیاء 

                                 

  و لیس بالحد و لا بالرسم  

 و كنهه فی غایة الخفاء
 (59: 2، ج1369-1379)سبزواری، 

داند را از اسمای الهی نمی« هوی»داند ولی را از اسمای الهی می« ود»و « حبّ» فتوحاتابن عربی در  .4

 «الهوی و هو استفراغ الإرادة فی المحبوب و التعلق به فی اول ما یحصل فی القلب و لیس لله منه اسم»
 (.323: 2ج تا، عربی، بی)ابن

مِن وَرَائِهمِ وَاللهَُّ »فرماید: ادون دانسته و چنین میمافوق بر م ویقهر را ازس قرآنتعالی نیز در  حق .5

 (.20 :بروج)« محُِّیطٌ

طرف القهر أشرف من جانب المحبّة، كذلك سرت فى جمیع الموجودات على هذا الوجه، حتىّ   مع أنّ» .6

المعلول محبة و قهر یلزمه عزّ و للمعلول بالنّسبة إلى علّته محبةّ صارت لکلّ علّة نوریّة بالنّسبة إلى 

 (.344: 1383الدین شیرازى،  )قطب «یلزمها ذلّ

فکل صفة من صفات الله العظمى و اسم من أسمائه العلیا یقتضی إیجاد مخلوق من المخلوقات یدل » .7

ل على الأشخا  و المظاهر و الأظلا -ذلك المخلوق على ذلك الاسم كما یدل الأشباح على الأرواح

   (.146-147: 6، ج1981)ملاصدرا،  « على المباطن و المرایا على الحقائق

فالوجود كلّه منطو فى قهره: فالاجرام انطوت فى قهر النفوس، و »بیانات شیخ در این باب چنین است:  .8

النفوس منطویة فى قهر نوریّة العقول، و العقول منطویة فى قهر نوریّة المعلول الاوّل، و هو منطو فى قهر 

 (.465: 1 ، ج1375)سهروردی، « نوریّة القیوّم نور الانوار

را اشرف و « قهر»طرفِ  -الاشراق سهروردی کمة حشارح  -الدین شیرازی این در حالی است که قطب .9

 .(344: 1383الدین شیرازى،  )قطببرتر دانسته است 

عربی هم عشق را  که ابنعربی متأثر است؛ چنان ملاصدرا در این رأی خویش در این بحث بیشتر از ابن .10

 گوید:داند و چنین میاصلِ وجود می

 و عن الحب صدرنا/ و على الحب جبلنا

 جـتئناه قــصدا/ و لــهذا قد قبلنـافلذا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 127                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

« صدورِ ما از عشق و سرشتِ ما بر عشق است. برای عشق آفریده شدیم و به خاطرِ عشق پذیرفته شدیم»
 (.323: 2جتا،  عربی، بی )ابن

عالم انوار قاهره، عالم انوار تا است:  از نظر سهروردی مراتب وجود و یا به تعبیر وی، عوالم وجود چهار .11

عالم صور معلقه و عالم اجسام. اما ملاصدرا که دارای دو مبنای وحدت تشکیکی وجود و  مدبره،

وحدت شخصی وجود است، در نظریۀ وحدت تشکیکی از مراتب هستی و در وحدت شخصی از 

داند: وجود گوید. وی با تأثر از عارفان مراتب وجود را دارای سه مرتبه میمظاهر هستی سخن می

، 1981؛ ملاصدرا، 230-232: 2ج  نیز ؛117-118: 4، ج1375سهرردی، )یر و وجود منبسط صرِف، متعلق به غ

 (.326-329: 2ج

سبزواری نیز از پیروان حکمت متعالیه به سریان عشق در هستی و به عدم تمایز بین حیات و علم و عشق  .12

طبقاتهم، و كذلك فالعشق سار فی الجمیع الموجودات علی تفاوت »گوید: قائل است. وی چنین می

؛ عشق، در جمیع طبقات موجودات سریان داشته و همچنین حیات و شعور و الحیوة و سائر الصفات

 (.160: 2، ج1369-1379)سبزواری، « ی[اله]دیگر صفات 

 نامه: کتاب
 قرآن کریم –

 ، قم: دفتر تبلیغات اسلامی.شرح بر زاد المسافر(، 1381) الدین. جلالآشتیانی،  –

 ، قم: بیدار.سینا رسائل ابن، ق(1400) .حسینسینا،  ابن –

 آیۀ الله المرعشی. مکتبة)الطبیعیات(، تحقیق سعید زاد، قم: شفا (، 1404) . ــــــــــــــــــــــ –

 ، بیروت: دار صادر.المکیة الفتوحاتتا(، )بی .الدین یعربی، محیابن –

 بیروت: دار احیاء التراث العربی.عربی، تفسیر ابن(، 1422)ــــــــــــــــــــــــــ . –

، مصحح: هادی رستگار مقدم گوهری، قم: بوستان اللمعات اشعة(، 1383جامی، عبدالرحمان. ) –

 کتاب.

 ، مشهد: آستان قدس رضوی.فارسی الرائد –فرهنگ الفبایی عربی (، 1376جبران مسعود. ) –

 فردوسی.، تهران: دیوان اشعار(، 1369الدین محمد. ) حافظ شیرازی، شمس –

 لبنان ناشرون.مکتبة ، بیروت: موسوعه مصطلحات امام فخر رازی(، 2001دغیم، سمیح. ) –

 ، تهران: دانشگاه تهران.نامه لغت(، 1334اکبر. ) دهخدا، علی –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            21 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                      128
 

 

زاده آملی، تهران: نشر  ، تصحیح و تعلیق  حسنهشرح المنظوم(، 1379-1369سبزواری، ملا هادی. ) –

 ناب.

، مقدمه استاد صدوقی و مصحح، کریم فیضی، قم: اسرار الحکم(، 1383) ــ .ــــــــــــــــــــــ –

 مطبوعات دینی.

 ، تهران: دانشگاه تهران.چاپ سوم، فرهنگ معارف اسلامی(، 1373سجادی، جعفر. ) –

، تصحیح و مقدمه هانری کربن و مجموعه مصنفّات(، 1375، ))شیخ اشراق( .الدین سهروردی، شهاب –

 ، تهران: موسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.چاپ دوم حبیبی،حسین نصر و نجفقلی 

 ، تهران: شفیعی.چاپ دوم، عربیفرهنگ اصطلاحات عرفان ابن(، 1384بابا. )سعیدی، گل –

نامه علمی پژوهشی  ویژه، «عشق از منظر شیخ اشراق»(، 1386) .صادقی، مجید و مجید یاریان –
 .103-117 : 51، دوره دوم، شماره اندانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه اصفه

 ، ، تهران: حکمت.فرهنگ فلسفی، (1366) .بیدی صلیبا، جمیل و منوچهر صانعی دره –

 مولی.وشش محمد خواجوی، تهران: ، به کلمعات(، 1363عراقی، فخرالدین. ) –

 ، ترجمه محمدباقر موسوی، چاپ پنجم، قم: دفترتفسیر المیزان(، 1374. )، محمدحسینطباطبایی –

 انتشارات اسلامی.

 ، تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی.الاشراق حکمةشرح (، 1383الدین شیرازی. ) قطب –

 ، به کوشش محمد خواجوی، تهران: مولی.الالهیهالنفحات (، 1375قونوی، صدرالدین محمد. ) –

 راء.، بیروت: دار الحوعین الیقین الملقب بالأنوار و الأسرار(، 1428). فیض کاشانی، محسن –

، اشراق و حکمت متعالیه، چاپ دوم، قم: عشق در سه مکتب مشاء(، 1389کریمیان صیقلانی، علی. ) –

 دفتر انتشارات اسلامی.

 ، بیروت: دار إحیا الترث العربی.الانوار بحار(، 1403مجلسی، محمدباقر. ) –

 ، چاپ یازدهم، تهران: امیرکبیر.فرهنگ فارسی(، 1376معین، محمد. ) –

 ا.ن، تهران: بیمجموعۀ الرسایل التسعۀ(، ق1302صدرالدین محمد شیرازی. )ملاصدرا،  –

، تصحیح جلال آشتیانی، تهران: انجمن حکمت و المبدأ و المعاد(، 1354. )ـــــــــــــــــــــــــــ  –

 فلسفه ایران.

تصحیح و تعلیق ، كیةفى المناهج السلو بیةالشواهد الربو(، الف1360)ـــــــــــــــــــــــــــ .  –

 آشتیانی، چاپ دوم، مشهد: المرکز الجامعی للنشر. الدین جلال

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            22 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html


 129                                                                       انتظام هستی براساس حبّ و قهر در نزد سهروردی و ملاصدرا
 

 

، مقدمه و تصحیح محمد خواجوی، تهران: انجمن الایات اسرار(، ب1360)ـــــــــــــــــــــــــــ .  –

 .حکمت و فلسفه

تهران: موسسه  ، مقدمه و تصحیح محمد خواجوی،مفاتیح الغیب(، 1363)ـــــــــــــــــــــــــــ .  –

 تحقیقات فرهنگی.

 ، تحقیق محمد خواجوی، قم: بیدار.تفسیر القران کریم(، 1366)ـــــــــــــــــــــــــــ .  –

، چاپ سوم، بیروت: بعةالأر العقلیةفی الأسفار  لیةالمتعا الحکمةم(، 1981)ـــــــــــــــــــــــــــ .  –

 دارإحیاء التراث العربی.

، تهران: چاپ پنجمالزمان فروزان فر،  ، به کوشش بدیعفیه مافیه(، 1362الدین محمد. ) جلالمولوی،  –

 امیرکبیر.

 انتشارات علمی فرهنگی.شرکت ، تهران: مثنوی معنوی(، 1375)ـــــــــــــــــــــــــــ .  –

 ری.و، تهران: طهکشف المحجوب(، 1389هجویری، ابوالحسین ابن عثمان. ) –

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            23 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-611-fa.html
http://www.tcpdf.org

