
 

 

 

 «معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 در متون عرفان و تصوفّ فارسی؛ چرایی و چگونگی 
 دادی دستجردی زهره اله

 سعید واعظ
یکی از اصطلاحات پربسامد و پرکاربرد در متون عرفان و تصوفّ « معرفت»چکیده: 

است؛ برای پی بردن به اهمیّت این اصطلاح در مبانی عرفان و تصوّف هرکدام از عرفا 

و به بررسی مفاهیم  طبق مشرب فکری و اعتقادی خود، تعریفی از معرفت ارائه داده

مرتبط با آن ازجمله عقل، ایمان، محبّت، آفرینش، وجود، تجلیّ، کشف و شهود و ... 

تون عرفان و تصوّف فارسی مورد بررسی قرار گرفته و هر اند. در این جستار، مپرداخته

است.  ای از قرآن با اصطلاح معرفت تفسیر یا تأویل شده، استخراج گردیدهکجا آیه

های و با تسلطّی که بر معنا و مفهوم آیه عرفا با تبیینی که از بحث معرفت ارائه داده

و  اری از واژگان قرآن را معرفتازایِ تأویلی یا مفهومی بسیاند؛ مابهقرآن داشته

المنتهی، لوح  ةاند؛ شجره طیبه، ملوک، حق، امانت، سدرمفاهیم مرتبط با آن دانسته

های قرآنی هستند که  محفوظ، ام الکتاب، رحمت، سکینه، تقوی، نور و... ازجمله  واژ

ها با معرفت یکی دانسته شده و آیه برطبق این اصطلاح تفسیر شده مصداق مفهومی آن

است. این ساز و کار هم به تفهیم هرچه بیشتر بحث معرفت کمک کرده و هم 

است. زبان ای را برای آشنایی با تفسیر عرفانی واژگان قرآنی فراهم آورده  زمینه

گی نقش بسزایی داشته فارسی نیز با فصاحت و بلاغت خود، در این رسایی و رسانند

 است.

 معرفت، آیات قرآن، تأویل، عرفان و تصوّف ها: کلیدواژه

                                                 

 ،علامه طباطبائی دانشگاه استادیار گروه زبان وادبیات فارسی        e-mail: allahdadi dastjerdi@atu.ac.ir 

 دانشگاه علامه طباطبائی تماماستاد   e-mail: saidwaez@gmail.com    

  2/12/1394؛ پذیرش مقاله: 8/9/1394دریافت مقاله: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 26

mailto:saidwaez@gmail.com
http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       20

 مقدّمه: 
اهمّیت بحثِ معرفت در تشریح مبانی عرفان و تصوّف تا بدانجاست که تقریباً تمامیِ کتبی که مبانی 

 روت،اند؛ ناگزیر و به ضدادهبندی شده توضیح  فصل و عنوان عرفا و صوفیه را به صورت فصل

یکم  و ، باب بیستالتعرّفاند. مثلاً کتاب بخشی را به معرفت و مباحث مربوط به آن اختصاص داده

طبقات نام گذارده و فصل آخر « الله فةفی معر»، کشف الحجاب الاول را کشف المحجوبو 

ی بر است؛ به همین دلیل بسیاری از عباراتِ مشهور و جار« و التوحید فةفی معر»نیز فصل  الصوفیه

 عَرفََ نفسَه فقد عَرفََ منَْ»زبان صوفیه نیز دربردارندۀ مفاهیم مربوط به معرفت است. عباراتی چون: 

 و... «کُنْتُ کَنزا مَخفَّیا فَاَحبَبْتَ انَ اُعْرفَ فَخَلَقْتُ الخلَقَ لاِعرفَ»؛ «مَا عَرفَْنَاكَ حَقََّ معَْرِفَتِك» 1؛«ربََّه

 شود.در متون صوفیه دیده می

پیوند بین مبحث معرفت و آیات و واژگان قرآنی باید گفت: عرفا و صوفیّه در بیان مقاصدِ در 

دانستند، سر تسلیم و نیاز به سمت زبان قرآن فرود خویش، هر زبانی را ناکارآمد و نارسا می

توانست نیازهای لفظی و معنایی آنان را در بهترین طرز ممکن، آوردند؛ چون تنها زبانی که می می

آن بود؛ لبریز بودن متون عرفا و  فرد منحصربه های خاص وبا ویژگی گو باشد، زبان قرآن پاسخ

توان یک صفحه از یک متن عرفانی را پیدا کرد که آیه یا ندرت می صوفیّه از آیات قرآن که به

هم  ای از قرآن در آن نباشد، بهترین شاهد برای این سخن است. هم این گرایشِ کلیّ عرفا وواژه

اهمّیت معرفت و مفاهیم مرتبط با آن، در آرا و عقایدِ عرفا و صوفیّه، آنان را بر آن داشت که طبق 

همین اصل، بسیاری از آیات قرآن را با مفهومِ معرفت تفسیر کرده یا مصداقِ مفهومیِ بسیاری از 

 واژگان قرآن را به معرفت  تأویل کنند.

 تعریف معرفت 
عرفان و عارف، در حکم براعت استهلالی است؛ برای پی بردن به اهمیتّ ریشه بودن معرفت با هم

« شناخت»این اصطلاح در مبانی عرفان و تصوّف که درواقع این اشتقاق، اصل و اساسِ آن را، با 

ریشۀ همۀ این اصطلاحات است؛  و مصدر آن در فارسی « عَ رَ فَ»دهد؛ سه حرف اصلیِ پیوند می

گونیِ دست آوردن، شهود و... است؛ به دلیل گونه ک، درایت، آگاهی بهبه معنای شناختن، ادرا

تعاریفی که از معرفت ارائه شده؛ بهترین راه رسیدن به تشریح و تبیین آن، کاویدن ارتباط معرفت با 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 21                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

آید مروری بر هایی از آن است؛ آنچه در ادامه میبندیتقسیم زمان ارائۀ عرفانی و همدیگر مفاهیم 

 یوند معرفت با سایر مباحث عرفانی و صوفیانه است.چگونگی پ

 .   ارتباط معرفت با عقل و علم1

گویند و آن را در می« معرفتِ قلبی»آن  عموماً بهاند و دانسته« قلب»در جایگاهِ حصولِ معرفت را 

دن اند. درواقع در این بحث عقل و معرفت را دو ابزار متفاوت رسیتضاد با شناخت عقلی قرار داده

هایی شود )متعلَّق تعقّل(، پدیدهاند. با این تفصیل که آنچه با عقل ادراک میبه شناخت در نظر داشته

شود؛ ذات و است که با متعلّقات معرفت، بسیار متفاوت است. مثلاً آنچه با معرفت ادراک می

وط به ادراکات تواند با ساز و کارِ مربصفات و اسمای خداوند بلندمرتبه است که هرگز عقل نمی

 خود بر آن احاطه پیدا کند. 

« علم بالله»الله و علم بالله. وی  کند: علم من الله، علم معهجویری علوم را به سه شاخه تقسیم می

اند؛ اماّ علّت، وسیله و واسطۀ آن علم شناخته داند که همۀ اولیا و انبیا، خداوند را بهرا معرفتی می

تعالی و  -علّتِ معرفتِ وی »یف و تعرّف نیز خودِ خداوند است؛ یعنی اسبابِ این شناخت یعنی تعر

، علم شریعت «الله علم من»در نظر او  (؛25: 1386)هجویری، «هم هدایت و اعلام وی بود -تقدسّ

علم مقامات طریق حق است. بنابراین معرفت تنها با « الله علم مع»است؛)جهت فرمان و تکلیف( و 

 آید.پذیرفتن شریعت و سلوک در طریق حق و مقامات آن حاصل می

هر علمی  اش در مقایسه با معرفت، همواره دانی و سافل است؛معنای عام و عمومی امّا علم به

 تردید علم را در خود جا داده است. معرفت نیست، امّا هر معرفتی بی

فان العلم فی المعرفه معرفه و المعرفه لا تکون فی العلم؛ لان الاعلی لا یدخل تحت 

الادنی فان نطق عارف بالمعارف عند اهل العلم ففهموا منها مفهوما فذلك المفهوم من 

  (.139: 1390به نقل از شجاری،  )تلمسانی العلم لا من المعرفه

یعنی آنچه »شود؛ درواقع علمِ استدلالی برای عارف بدون نیاز به هیچ  برهان و علّتی کشف می

 (.139: 1390شجاری، )«بر علما معلوم است؛ برای عارفان مشهود است

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       22

 .  معرفت؛ یکی از هفت وادی2

اند. اگر در عرفانی عطاّر نیشابوری دانسته هفت وادی یا هفت شهر عشق را ازجملۀ ابتکارات هنری و

کدام  گردد که معرفت جزء هیچفهرست مقامات و احوال عرفانی، نظری افکنده شود، مشخص می

ها، تلفیق و ترکیبی است، از وادی»اند. ها نیست؛ بلکه معرفت را یکی از هفت وادی دانستهاز آن

ای است مقامات وسیله»اند: و اگر گفته (60: 1386)حائری، « مقامات و احوال )طریقت و حقیقت(

ای است برای پس، پشت سر گذاشتن هفت وادی، مقدّمه (؛5: 1386)حائری، « برای رسیدن به احوال؛

توان سیر و سلوک در هفت وادی را دشوارتر از رو می کسب مقامات و وصول به احوال؛ ازاین

دست آوردن آن، گام نهادن  لوک برای بهکسب مقامات و حالات دانست. پس کسب معرفت، و س

. استغنا؛ 4. معرفت؛ 3. عشق؛ 2. طلب؛ 1در یک وادیِ عظیم است. هفت وادی به این ترتیب است: 

 2. فقر و فنا.7. حیرت؛ 6. توحید؛ 5

 .  معرفت، وجود و آفرینش 3

است؛ گرفتهعربی، که همۀ مفاهیمِ آن، پیرامون وجود و موجِد شکل ابن الکونشجره در کتاب 

فکان المقصود فی الوجود معرفه »غایتِ آفرینش، رسیدن به معرفتِ آفریننده معرفّی شده است: 

. (59: 1985عربی، )ابن «)ص(موجدهم سبحانه و تعالی و کان المخصوص بِأَتَمِّ المعارف قلب سیّدنا محمد

بدان  «فَاَحبَبْتَ انَ اُعْرفَ»که اکثر صوفیه به صورت متواتر، در قالبِ حدیث کنز مخفی دربارۀ همان

رسیدن انسان به « مقصود از آفرینش»و « حب و دوست داشتن»متعلقِ معتقدند. در این حدیث 

 شناخت خداوند است.

یافت و ی نمیگرفت و ذات مطلق خداوند، تجلّدر اینجا باید گفت، اگر آفرینش صورت نمی

کرد  و ظهور پیدا نمی (63: 1389)ایزوتسو، « نهایت متعدّد )به عنوان اسما و صفات(های بیصورت»در 

ماند و هیچ معرفت و کرد تا ابد غیب الغیوب میدر صورتِ آفرینش، تجلیِّ خود را پدیدار نمی

رت دربرابر وحدت، پلی گرفت؛ پس تجلیّ و آفرینش و درواقع کثشناختی از ذاتِ او صورت نمی

 سوی شناخت و حصول معرفت است. به

 است:شدههم تعبیر « وحدت وجود»امّا معرفت در معنای وسیع و خاصّ آن در بین عرفا، به  

عارف با شناختن عظمت و جلال خداوند و اموری که به آن مرتبط است؛ خود را 
ی خود، شهود کرده و به بیند... همین امر را در تجربۀ عرفاندربرابر وی هیچ می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 23                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

اند که اند که بعدها از آن به وحدت وجود تعبیر کردهشناخت نوعی وحدت نائل آمده
)کاکائی، عبارت است از پیدا کردن نوعی معرفت و کشفِ یک راز در زمینۀ وحدت 

1389 :108.) 

معرفت  در اینجا مفهومِ معرفت، شناخت این یگانگی و یکی شدن با آن یگانه است؛ بنابراین

المعرفةُ أن تعرف أن حرکات »چیز را مَجاز دانستن و تنها وجود خداوند را حقیقی شمردن؛  یعنی همه

 (.402: 1386)هجویری، « فعل بنده بر مجاز است و فعل حق بر حقیقت الخلق و سکناتهم بالله؛

 کند:خلاصه می« وجود»شبستری، کلّ معرفت را در شناخت 

 دل عارف شناسای وجود است    

 به جز هست حقیقی هست نشناخت

 نماند در میانه هیچ تمییز      
                                                        

 وجود مطلق او را در شهود است 

 و یا هستی خود را جمله درباخت...

 شود معروف و عارف جمله یک چیز
 (100: 1390)شبستری،                                 

 . معرفت و کشف و شهود 4 
حقیقت تکیه بر معرفتِ قلبی و ذوقی است که صوفیه را معتقد به کشف و الهام فردی کرده در

انسان را »که است. طریقتی« در آن سوی تعالیم انبیا»است؛ این راه، ورایِ راهِ شریعت و حتیّ 

.  اولیا، صاحب این طریقتند و از این (33 -34: 1362کوب،  )زرین «کندحق متصّل میغیر به  واسطۀ بی

دانند حیث با انبیا تفاوت ندارند؛ اما اغلب مطابقت با شریعت را در عبادات واجب می
 (. 33- 34:  1362کوب، )زرین

های روحانی دد لطیفهماست؛ که به « کشف و شهود»مقام، همان مرتبۀ در این « ذوق»درواقع 

« معرفت»که محلّ است، روحانی اینزد صوفی لطیفه« قلب»شود: )قلب و روح و سرّ( حاصل می

؛ در این مرتبه، «ای است محل مشاهدهلطیفه« سرّ»ای است محلِّ محبّت، لطیفه« روح»که  است؛ چنان

لازمه معرفت واقعی را، » :و داند؛چیزِ این عالم )هم غیب را و هم شهادت را( حجاب قلب می همه

ادرکات مکاشفات صوفیهّ درحقیقت عبارت است از آنچه به »؛ پس «پندارندها میخرق این حجاب

 (. 101:  1362کوب، )زرین«آورندها بیرون میباطنی از این حجاب

انحای مختلف آگاهی و شعور یعنی انواع مختلف ادراک یا  عربی نیز برای اشاره به ابن

عربی؛ معرفت، کشف،  گیرد؛ در مباحث ابناری از تجلیّ وجود، از اصطلاحاتی بهره میبرخورد

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       24

مکاشفه، ذوق، فتح و فتوح اصطلاحات دیگری است که بر شهودِ تجلیّ و وجود در همه اشیا تأکید 

 . درواقع معرفت از مترادفات و ملائمات کشف و شهود است.(91-90: 1389نقل از چیتیک، )بهدارد 

این باره باید افزود که عرفا و صوفیهّ ارتباطِ حضوری و علوم حاصل از مکاشفات و در 

کنند که دهند؛ چراکه بینشی حاصل میمشاهدات را بر نتایج برآمده از براهین عقلی ترجیح می

دانش خود را از سرسلسلۀ زندگان »گویند که یگانه معرفتی است؛ که دور از تقلید است: عارفان می

: 4، ج1378)معرفت، « اتصال به عالم و معلوم»یعنی « گیرند، نه از سلسلۀ مردگاندای سبحان مییعنی خ

149.) 

 . معرفت و محبّت )عشق(5
عشق و محبتّ ازجمله اصطلاحات و مفاهیم رایج و برجسته در عرفان و تصوفّ است که هم در 

است. های رمزی و نمادین به تصویر کشیده شده و در قالب« اشارت»و هم با زبانِ « عبارت»زبان 

 دربارۀ سیرِ تاریخیِ پرداختن به عشق و محبتّ در عرفان نظراتِ گوناگونی وجود دارد. 
از حدود قرن هفتم به بعد کمتر موضوعی در تعالیم صوفیّه به اندازۀ عشق از اهمیتّ 

یان م، سخن به برخوردار است. مورخّان عموماً از نوعی تطوّرِ تدریجی تصوّف
آرام به عشق و محبّت تبدیل اند، که از عرفان زاهدانه و خائفانه شروع شده، آرام آورده

 (.131: 1390)رودگر،شود  گردان میشود و سپس به تأکید بر علم و معرفت رویمی

طبق این سخن، گرایش عرفا ابتدا به زهد، سپس محبّت و در مرحلۀ بعد علم و معرفت بوده 

 اند:پیوندِ عمیقِ میان معرفت و محبّت )عشق( نیز در عرفان بسیار سخن گفته است. در

هیچ عارفی نیست که از نوعی محبّت و معرفت توأماً برخوردار نباشد؛ اگر تفاوتی بین 
اند؛ در بعضی عرفا باشد، در نوع تأکیدی است که بر یکی از این دو جنبه روا داشته

دانند و بعضی از مواقع دیگر، محبّت را برتر میمواقع این دو را مکمّل یکدیگر 
  (.109: 1389)کاکائی، دهند شمرند و گاهی هم معرفت را تفضیل می می

 امّا از نظر پیشینۀ تاریخیِ ورودِ عرفا و صوفیّه به تشریح و تبیین این دو اصطلاح باید گفت: 
جنبۀ محبّت غلبه داشته و گیریِ تعابیرِ عرفانی در بین عارفان نخستین... در جریان شکل

شود، بحث تر میعربی ... که نزدیکاست؛ امّا به امثال ابناز تأکید برخوردار بوده 
 (.109: 1389)کاکائی، شود  تر میمعرفت پررنگ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 25                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

های دوگانۀ تجارب و تعابیر بندیشود که تقسیمو این دو مقوله تا بدانجا حائز اهمیت می

و... مربوط به متمایل شدن یا « و صحو سکر»، «خوف و رجا»، «بسط و قبض»مانند عرفانی را نیز 

 (.109: 1389کاکائی، )دانندبرگزیدن یکی از این دو قطب می

صوفی همواره در دو حالت خدمت و محبّت تصویر شده است؛ عرفا عقیده دارند هنگامِ خلقتِ 

ی را در باطن او کاشتند به نام و درخت« تکلیف»انسان، درختی را در ظاهرِ او قرار دادند به نام 

و « محبت»است و ثمرۀ درخت تعریف، « خدمت»کسب معرفت(. ثمرۀ درختِ تکلیف، «)تعریف»

کند یا روا بر این باورند که صوفی باید از هر دو صفت برخوردار باشد؛ امّا سنّت الهی اقتضا می

فَرعُْها فِی وَ  أَصلُْها ثابِتٌ»آیه:  برسد؛ امّا درخت تعریف را که« تکلیف»دارد که آفتی به درخت  می

و این همان  (.255 -266: 1388)خرقانی، کند، هیچ آفتی نرسد دربارۀ آن صدق می( 25)ابراهیم:  «السََّماءِ

طریق ملامتیه است که از راه افتادنِ صوفی و به ظاهر، در خرابات شدنِ او را در زمانی که در باطن 

نیز  احیاء علوم الدیندانند؛ در کتاب با معرفت و محبتّ پروردگار است، دلیلِ نقصانِ صوفی نمی

واغل دنیا و از علایق آن را در داند و تطهیر درون از همۀ شالله می فةسبب قوّت محبت را قوّت معر

، 4: ج1375)غزالی، داند حکم بذر این درخت و درخت حاصل از آن را درخت محبت و معرفت می

78 .) 

 معرفت در تأویلاتِ قرآنیِ عرفا و صوفیهّ
شان، آیاتِ گرانقدرِ قرآن ها و تبیین اصول و مبانیپردازییکی از منابعِ مهمِ عرفا و صوفیهّ در نظریه

ای برسند که بر تفسیر اند به درجهریم است. آنان با تأمل و تدّبر و فراگیری علومِ مورد نیاز توانستهک

و تأویل قرآن قادر شوند؛ ازطرفی برای تفهیم و تبیین آرا و نظریات خود همواره به آیات قرآن 

ش را در تفسیر و و با رعایتِ حدودِ لفظ و  معنای قرآن، مفهوم مورد نظر خوی تمسکّ پیدا کرده

یابیِ آیاتِ اند. معرفت اصطلاحی است که آنان هنگام تفسیر، تأویل و مصداقتأویل قرآن گنجانده

ازای توان مابهاند؛ به این معنا که با توجه به مشرب فکری آنان میقرآن از آن فراوان بهره برده

ق بسیاری از آیات قرآن را معرفت مفهومی بسیاری از واژگان قرآن را برابر معرفت قرار داد و مصدا

آید، کلیّه آیاتی است که در متون عرفا و صوفیه، معرفت را به عنوان قلمداد کرد؛ آنچه در ادامه می

 اند. تفسیر، تأویل و یا مصداقِ خود پذیرفته

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       26

 .  شجرۀ طیبّه1

تأویل شده و  ترین اصطلاحات قرآنی که در بسیاری از متون عرفان و تصوّف به معرفتیکی از مهم

با آن تفسیر گشته است؛ شجره طیبه و مصداق آن کلمۀ طیبه است. شجرۀ طیبه و کلمۀ طیبه مأخوذ 

أَصْلهُاَ  أَلَمْ تَرَ کَیفَْ ضَربََ اللََّهُ مَثَلًا کَلِمَةً طَیَِّبَةً کشََجَرَةٍ طیََِّبَةٍ»سورۀ ابراهیم است:  25و  24های از آیه

الْأَمْثَالَ لِلنََّاسِ لَعَلََّهُمْ یَتَذکَََّروُنَ  اللََّهُتُؤْتِی أُکُلَهَا کُلََّ حِینٍ بِإِذنِْ ربََِّهَا وَیَضْرِبُ  مَاءِ ثَابِتٌ وَفَرعُْهَا فِی السََّ

اى که خدا چگونه مَثَل زد؟ سخن پاک چون درختی پاک است که  یا ندیده»( 25و24)ابراهیم: 

دهد.  هایش در آسمان است. به فرمان خدا هر زمان میوۀ خود را می  اش در زمین استوار و شاخه ریشه

 «. آورد، باشد که پند گیرند ها می خدا برای مردم مثل

ترین طیبه استفاده شده است؛ کهن برای توصیف کلمۀ 3در این دو آیه از تمثیل شجرۀ طیبه

مقامات منبعی که از تمثیل شجرۀ طیبّه بهره گرفته تا به تبیین و بازنمودِ مفهوم معرفت بپردازد؛ رساله 
ابوالحسن نوری است؛ درواقع در این کتاب، شجرۀ طیبه به معرفت تأویل شده است. نوری  القلوب

هایِ این درخت بازنمودهایِ مکانیِ شاخه «هَا فِی السََّمَاءِوَفَرْعُ»برای تشریح این تأویل با تأکید بر 

گونه تشریح  را، یکی در ارتباط با درون و بیرون انسان و دوم در ارتباط با ماورای انسان، این

سوی  ای بهکند؛ آن درختِ معرفت که در درون و بیرون انسان است، هفت شاخه دارد؛ شاخه می

سوی آفریدگان  ای بهسوی زبان با میوۀ زهد و عبادت؛ شاخه ای بهخهچشم با میوۀ عبرت و گریه، شا

سوی مولا با  ای بهسوی آخرت با میوۀ بهشت و نعمات آن و شاخه ای بهبا ثمرۀ امانت و وفا و شاخه

. و درخت معرفتی که در دل عارف با باران کرامت (141: 1373)نقل از نویا، میوۀ نزدیکی و دیدار 

ای با آب سعادت و میوۀ رود، پنج شاخه دارد؛ شاخههایش به ماورای انسان میهروید و شاخ می

ای با آب رود و شاخهای با آب کرامت، و ثمرۀ خدمت به مشرق میرود؛ شاخهمناجات به عرش می

ای رود و شاخه رحمت و ثمرۀ علم و عبرت که زیرمجموعۀ آن اندیشه و طاعت است به مغرب می

)نقل از نویا، ای با آب توبه و ثمرۀ رؤیت به افق چپ رۀ ذکر به افق راست و شاخهبا آب محبت و ثم

1373 :140- 139.) 
هایی چون عبرت و گیرد و دارای ثمرهدر این تمثیل معرفت در درون و بیرون انسان شکل می

نسان نیز گریه و زهد و عبادت، امانت و وفا و دیدار خداوند است؛ ازطرفی این معرفت، به ماورای ا

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 27                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

هایی چون شود؛ که با باران و آب سعادت و کرامت و رحمت و محبّت و توبه، ثمرهمربوط می

 آورد.مناجات، علم، عبرت، اندیشه، طاعت، محبتّ و رؤیت با خود همراه می

با اینکه نویا عقیده دارد که ابوالحسن نوری تنها کسی است که این تمثیل را به این شکل 

فت پیوند داده است؛ اما در این پژوهش، پنج کتاب عرفانی دیگر، که هرکدام خوانده و با معر

شوند: شیخ احمد جام معرفت را به دو اند، معرفی میشجره و کلمۀ طیبه را برابر با معرفت دانسته

هر دو را خدای عزوجل در قرآن پیدا کرده »کند و معتقد است که دستۀ عام و خاص تقسیم می

را برابر با معرفت خاص و ( 22)زمر: «أَفَمَن شَرَحَ اللََّهُ صَدْرَهُ لِلإِْسْلَامِ» (35: 1، ج1350، )جام نامقی« است

إلِیَهِ »نیز با عنایت به آیۀ  احیاء علوم الدینداند؛ در سورۀ ابراهیم را معرّفِ معرفتِ عام می 24آیۀ 

عمل صالح را وابسته به تطهیر کردنِ دل را معرفت و « کلمۀ طیبه»صراحتاً ، «یصْعَدُ الْکَلِمُ الطََّیبُ

 (.548: 4، ج1375)غزالی، کند معرفّی می« بردارنده و خادم او )معرفت(»داند؛  می

داند که ریشه در زمین حاصلخیز دل مؤمن دارد؛ با عنایت قشیری نیز شجرۀ طیبه را معرفت می

شود. آب دار می دایت او شکوفهگیرد و با هشود و به مدد کتابت او برگ میپروردگار آبیاری می

این درخت، آب پشیمانی و حیا است با تلهفّ و حسرت و امانت و خشوع و جاری شدن اشک. 

شود؛ گاه ثمرۀ آن توکل است و تفویض با های آن هم بنابر احوال مختلف عارف متفاوت میمیوه

، الاسرارکشف  ؛ در(249: 1374)قشیری، « الاخلاق الصافیه الوافیه»تسلیم و محبت و شوق و رضا و 

)میبدی،  «تصدیق بالجنان و عمل بالارکان و قول باللسان»میوۀ درخت معرفت، کلمۀ توحید است و 

است « الله در قلب عارف نور معرفت»نیز شجرۀ طیبه  الاسرار جامعدر  .قوامِ آن است  (252: 5، ج1371
 (.274: 1386)آملی، 

 . ملوک2
ملوک واژۀ قرآنیِ دیگری است که به معرفت تأویل شده و با متناظرات مفهومی آن با توجّه به سایر 

قَالتَْ إنَِّ الْمُلُوكَ إِذَا »تفسیر شده است؛  «أَفْسَدُوهَا»و  «أَعِزَّةَ أَهلِْهَا» ،«قرَْیَةً»کلماتِ آیه  ازجمله:  

معرفت در اینجا چون  (.27)نمل: «ةَ أَهلِْهَا أَذِلَّةً وَکَذَلِكَ یَفْعَلُونَدَخلَُوا قَرْیَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعلَُوا أَعزَِّ

، تر برای عارف عزیز بوده شود، آنچه پیشپادشاهی است که هنگامی که وارد قریۀ دل عارف می

 گرداند.خوار و ذلیل می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       28

دست  به معرفت بهتوان موارد ذیل را پیرامون این آیه و تأویل آن در متون عرفان و تصوّف می

 آورد.
 ←ولایت ظنّ و شک و شبهت؛ اعزه اهلها ←حقیقت معرفت در دل عارف؛ قریه  ←ملوک 

 سلطان حواس و هوای دل.

با این تفصیل که خداوند با تاباندن معرفت خود در دلِ عارف، هرآنچه ظن و شک و شبهت 

 کند و است، از دل او محو می
خود گرداند تا هر چه کند و گوید و نگرد، همه سلطان حواس و هوای دل را مسخّر 

در دایره امر باشد. اذا طلع الصباح بطل المصباح: چون صبح منتشر شد؛ جمال چراغ 
 (.423: 1386)هجویری،  ناچیز گشت

 هوا و هوس نفس و خیل شیطان ←دل عارف؛ اسیر و مفسد ←معرفت؛ قریه ←ملوک

درستی که هرگاه پادشاهان به منزلی  یزید گفت: بهاز بایزید پرسیدند: علامت عارفان چیست؟ با

درآیند )در دهی( خراب گردانند آن را و عزیزان را ذلیل گردانند؛ یعنی معرفتِ این پادشاهِ حقیقی 

آرام گرداند و هوی و هوس نفس را که پیش از این امیر  قرار و بی هرگاه  به دلی رسد؛ آن دل را بی

ما را از خیل شیطان برآرد و دل را در حمایت خود »طنت به دل دهد. بوده باشند، اسیر گرداند و سل

 (.278: 1388)خرقانی، «آرد تا به هیچ غیر، التفات کردن روا ندارد
 محو وصف و اثر طبیعی از سالک  ←افسدوهانفس سالک؛  ←نور قدم؛ قریه ←ملوک

معرفت او در دل سالک پرتو عبارتی  تابد؛ )یا بههنگامی که نورِ خداوندِ قدیم بر نفس سالک می

گردد؛ و در این حالت به آرامش و طمأنینه و افکند( صفات او و طبیعت بشریش زایل و فاسد میمی

 رسد. مقام نفس مطمئنه می

إنَِّ المُْلوُكَ إذِاَ »چون از خود بیرون آمد؛ نور قدم بر او پیدا شد؛ وصف از او محو شد: 

از نفس منزّه بود؛ زیراکه جان بود به نور حق، از اثر طبیعی)هم( مقدس شد؛  ...«دَخلَُوا 

أَیََّتُهاَ  یا»؛ چون نفس نماند، جسم و جان همه جان باشد. این معنی طمأنینت است

 (.400م: 1981)بقلی شیرازی،  [؛27] فجر:  «الْمطُْمَئنََِّةُالنََّفسُْ 

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 29                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

 .  ایمان 3

 معرفت  ←یکی از شروط ایمان 

اند؛ فرمول اند و معرفت را از شروط ایمان دانستهارتباط بین معرفت و ایمان سخنان بسیاری گفته در

های آن سخن زیر را قشیری در تعریف ایمان آورده است و با توجّه به آیات قرآن پیرامون نشانه

 است؛ گفته
 ایمان = معرفت + شهادت + طاعت

افتد.  عت. و ایمان نامی است که بر این همه میاول مقامات، معرفت است؛ پس شهادت، پس طا

های رسیدن به این ایمان و معرفت سپس خوف و خشیت و رهبت را از نشانه (؛271ـ273: 1374)قشیری، 

های آید؛ امّا قشیری تفاوتداند. این سه اصطلاح در نگاه اوّل جزء مترادفات قرآن، به نظر میمی

ها بالاتر قرار داده به این دلیل که شرط رسیدن هبت را از همۀ آنها قرار داده و رظریفی را بین آن

 به معرفت است.

« نوَ خافُونِ انِ کُنتُم مؤُمِنی»از شروط ایمان و حکم آن است: با توجه به آیه:  ←خوف 

 (.175عمران:  آل)

 (.28فاطر:)« اءُإِنََّمَا یخشَْی اللَّه منِْ عِبَادِهِ الْعلَُمَ»  شود:از طریق علم حاصل می  ←خشیت 

 (.30عمران: آل)« یُحَذَِّرُکُمُ اللهُ نَفْسَهُ»شرط رسیدن به معرفت است:    ←رهبت 

داند که ای میدر جای دیگر، ایمان و معرفتی را که به ادلّه و براهین مستند باشد؛ شجرۀ طیبه

برای آداب های آن، قیام های آن اعمال صالح و دوری از معصیت و گناه است و برگشاخه

)قشیری، های آن طاعت و لذتِّ خدمت نام گرفته است عبودیت؛ ازهار آن، اخلاق جمیل و میوه

ای است که در دل مؤمن بیخ نیز، معرفت و ایمان، توأمان، شجرۀ طیبه الاسرارکشف در (؛ 248: 1374

زبان جاری  رود. این درختِ معرفت، توحید را برهای آن به سمت آسمان میفرو برد؛ و شاخه

                    (.   252: 5، ج1371)میبدی، آوردسازد و عمل به ارکان را حاصل می می

بار شجرۀ طیبه را معرفت دانسته و بار دیگر این تمثیل را در حقّ مؤمنان  شیخ احمد جام نیز، یک

رنگ »رآید: دهد که توحید ایشان در زبان ایشان بکند و دربارۀ آن توضیح میمخلص ثابت می

. نکته جالب (86 -87: 1، ج1350)جام نامقی، « اخلاص دارد، توشِ محبّت دارد و مرکب تقوی دارد

آمیزد توجهّ آن است که دو مصداقِ معرفت و عارفِ مخلصِ موحد )مؤمن مخلص( را با هم درمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       30

فِ مخلصِ موحّد بر کند: آن نور معرفت... از دلِ عاریابی میو باز هم برای اجزای این تمثیل معادل

معروف در اینجا خداوند است که این معرفت را به لطف  (.87: 1، ج1350)جام نامقی، معروف تابد 

گردد؛ ریشۀ پوشاند. در اینجا دوباره به معرفت بازمی گرداند و خلعت رضا می عزیزِ خود، عزیز می

ی فضل و کرم آبیاری آن در دل عارف است و شاخ آن تا سراپردۀ جلال گسترده شده و از جو

دهد هم با آب حیات و از قدح محبّت و شرابِ انس تا در نتیجه خبر با سرّ عارف می شود؛ آنمی
 (.87: 1، ج1350)جام نامقی، 

 معرفت؛ حاصلِ عنایت و مشّیت خداوند ←ایمان

؛ «نیست.معرفتِ حق، استدلالی »شود؛ امّا علم از استدلال و برهان و دلالات عقلی حاصل می

گوید اگر دیدن بهشت و دوزخ و عرش، علتّ زند و میهجویری دراین باره ابلیس را مثال می

علتّ آن، جز محض عنایت و لطف و مشیتِّ »گمان ابلیس دارای معرفت بود؛ امّا معرفت بود؛ بی

آنچه عقل  از»چراکه خودِ عقل، بی عنایتِ خداوند، نابیناست؛ (؛ 393: 1386)هجویری، « خداوند نیست

است؛ چون وی به خود جاهل بود، خود به خود جاهل است و از عقلا کس حقیقت آن را نشناخته

 (.393: 1386هجویری، «)غیر خود را چگونه شناسد

به لزومِ تعلقّ مشیّت خداوند به  4نکته جالب توجّه در این بحث این است که آیۀ شاهد این بحث

ه هجویری آن را برای تعلقّ مشیّت خداوند به معرفت در نظر بندگان توجه داده؛ حال آنک« ایمان»

 رتبه و لازم و ملزوم هم در نظر داشته است.  گرفته؛ پس ایمان و معرفت را هم

 .  امانت4

أنَْ یَحْمِلْنهََا  فَأَبَیْنَوَالْجِبَالِ  إِنََّا عَرضَْنَا الْأَمَانَةَ علََى السََّمَاواَتِ وَالْأَرضِْ»پرواضح است که آیه: 

مشهور است؛ « امانت»که به آیۀ ( 72)احزاب:«وأََشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَملََهَا الْإنِْسَانُ إِنََّهُ کَانَ ظَلُومًا جَهُولاً

همواره پیشِ چشمِ عرفا و صوفیّه بوده و در بسیاری از تعاریفِ مبانیِ عارفانه و صوفیانه خود از آن 

است. در ادامه به متونی که انحای مختلفی به معرفت تأویل شده  ر این آیه بهد« امانت»اند؛ بهره برده

 شود.اند، اشاره میامانت را همان معرفت دانسته

 معرفت حقیقی ←امانت 

نجم الدین رازی معتقد است که معرفت حقیقی جز از انسان درست نیامد؛ زیرا که ملک و جن 

ما انسان در تحمّلِ اعباءِ بارِ امانتِ معرفت ازجملگی کائنات اگرچه در تعبدّ با انسان شریک بودند؛ ا

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 31                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

داند؛ یعنی ملائکه و مراد از زمین را، اهل زمین؛ ممتاز گشت؛ او مراد از آسمان را، اهل آسمان می

 یعنی حیوانات، جن و شیاطین و مراد از کوه را اهل کوه در نظرگرفته؛ یعنی وحوش و طیور.

ت( هیچ درست نیامد، بار امانتِ معرفت کشیدن الّا از انسان از )از کل کائنا هااز این
نمایِ حضرتِ الوهیتّ بهر آنکه از جملگیِ آفرینش، نفس انسان بود که آیینۀ جمال

  (.203: 1352)رازی، خواست بود 

آیند؛ امّا معرفت خداوند، شود که به عبادتِ خداوند، کلِّ کائنات نائل میبا این توضیح مشخص می

إنََِّ اللَّهَ »را در حدیث: « خلق»است و در کتاب دیگرش مراد از  فقط به دل انسان، امانت داده شده

زیرا که قابل »داند و نه کلّ خلقت؛ تنها آدمی می ؛«ظُلْمَةٍ ثُمََّ رَشََّ عَلَیْهِمْ مِنْ نُورِهخلََقَ الْخلَْقَ فى 

از این  (.40: 1381رازی، )« و غیر آن؛رشاش نور حق جز آدمی هیچ موجود نیامد؛ از ملک و فلک 

داند و باز این امانت را معرفت کند و تنها موجود لایق حمل بار امانت را انسان می سخن استفاده می

 داند. به این دلیل که تنها و تنها می

آدمی... مظهر ذات و مظهر صفات الوهیت... آمد؛ لاجرم از کل کاینات حواله معرفت بدو کردند »

را « خلق» فخََلَقْتُ الخلَقَ لاُعرفَ)اینجا نیز در تفسیر (. 40: 1381رازی،  «خَلَقْتُ الخلَقَ لاُعرفَفَ»که 

  گرفته است و نه کل آفرینش(. «  آدمی»برابر با  

 گوهر محبّت در صدف معرفت←

برآمده  است؛ درواقع امانت را محبّتدر این تأویل بازهم به ارتباط بین محبّت و معرفت اشاره شده 

 داند.از معرفت می

آن گوهرِ محبّت را هیچ خزانه لایق نیست؛ الّا حضرت ما یا دل آدم. آن چه بود؟ 
گوهر محبّت بود که در صدف امانت معرفت تعبیه کرده بودند و بر ملک و ملکوت 

کس استحقاق خزانگی آن گوهر نیافته، خزانگی آن را دل آدم  عرضه داشتند؛ هیچ
 (.74: 1352، )رازیلایق بود 

 آب حیات معرفت در ظلمت نفس امّاره ←

ها از نفس اماّره جز هنگام خلقت انسان، ملائکه به چشم حقارت در نفسِ اماّره نگریستند؛ آن

تعبیه شده « ظلمات»آن دانستند که آبِ حیاتِ معرفت در سیاهی و ظلمت هیچ ندیدند، امّا نمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       32

نفسانیّت نیز نیاز داشت؛ چیزی که ملکوتیان از آن است. پس انسان برای رسیدن به معرفت به 

 بهره بودند و تنها خلقتی که بدون چون و چرا این امانت را قبول کرد، همو بود. بی

جان و دل برباید؛ و توقّف بهاینجا، آن سوخته سیاهروی نفس انسانی باید؛ تا بی
دت گردد؛ جز از صفات ها الانسان ... و میزبانی آن آتش غیبی تا مقیم عالم شها حمل

  (.335:  1352)رازی، بشری نیاید 

همچون آتش غیبی بود که برای فرود آمدن در عالم شهادت به  -این امانت الهی -پس معرفت

 محلیّ نیاز داشت که به صفات بشری مزّین باشد؛ یعنی وجود انسان.

 . حق5

 معرفتِ شهودیِ حاصل از تجلیِّ صفاتِ الوهیتّ ←حق

به تجلیّ خداوند و ( 81)اسراء: « زهََقَ الْباطِلُ إنََِّ البْاطِلَ کانَ زَهُوقاوَ  جاءَ الْحَقَُّ»یه: حق را در آ

 اند. تشریح کرده« باطل»و تضاد آن را با  حصول معرفت که نتیجۀ آن است، تأویل کرده

وجود  ←حقیقت تجلیِّ صفات الوهیت که معرفتِ شهودی نتیجه آن است؛  باطل ←حق 

ماند  کس نمی مجازی ارواح؛ که وقتی این حق بر آن باطل وارد شود، برخورداری معرفت برای هیچ
 (.121 :1352رازی، )

تجلیّ حق جلّ و علا )در مقابل تجلیّ روحانیّت( ؛ وقتی تجلیِّ روحانیّت برای نفس  ←حق  

مکر و حیلت و تحصیل  یابد؛ علم و معرفتی که از آن در حاصل شود؛ به علم و معرفت دست می

تجلیّ »کند؛ اما این آفت )مکر و حیلت( در  مقاصد هوای خویش که پیش از آن نداشته، استفاده می

 ؛ یعنی تجلیّ حق، بسیار برتر و والاتر از تجلّی روحانیتّ است.(319: 1352رازی، )نیست « حق

 معرفت   ←. قدرت ادراک روح، نور خداوند و ارادت و قدرت او 6

(؛ 85اسراء: )« الْعِلْمِ إِلََّا قَلِیلًامِنَ  ما أُوتِیتُمْوَ  أَمرِْ ربََِّی مِنْ یَسْئلَُونَكَ عَنِ الرَُّوحِ قُلِ الرَُّوحُوَ »آیه: طبق 

را قادر « اهل معرفت»خواهد؛ عرفا، ادراک روح و شناخت آن، قدرتی فراتر از علم سادۀ بشری می

امر و ارادت و قدرت خداوند است که تنها با معرفت  دانند؛ چون چیزی از مقولۀبه درک آن می

 شود. ادراک می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 33                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

خود شرح تمام است و لیکن اهل معرفت را؛ زیرا که روح از  أمَرِْ رَبَِّیمِنْ  قُلِ الرَُّوحُ

إِنََّما أمَرُْهُ إذِا أرَادَ شَیْئاً أَنْ یَقوُلَ لهَُ »آیتِ امر باشد و امر خدا، ارادت و قدرت است؛ از 

 (.150تا:  القضات، بی )عین [82]یس:  «فَیَکوُنُکُنْ 

نور  مِنْ»یعنی « أَمْرِ ربََِّیمِنْ »» کند که او گفتهسپس از یکی از مفسران قرآن )مقاتل( نقل می

ها تنها با نور و یعنی دستیابی به آگاهی و ادراک در این زمینه (.150تا:  القضات، بی رک: عین)« ربََِّی

 شود.معرفت الهی حاصل می

 نهایتِ مقامِ معرفتیِ پیامبر )در شب معراج( ←عبد .7

و آن را  گونه توضیح داده است؛ ایناطلاق شده )ص(که در قرآن کریم بر پیامبر« عبد»دربارۀ صفت 

تر از نام عبد تر و تمام اند؛ برای مؤمن، هیچ نامی بزرگدر ارتباط با مقام معرفتی پیامبر تشریح کرده

الشأن خود را با آن حتماً خداوند، پیامبرِ عظیم« تر از عبودیّت اگر نامی بودی بزرگ»نیست. چرا که 

خواند. در صورتی که در نهایتِ مقامِ معرفتیِ او، در شب معراج او را با این نام خوانده است: نام می

؛ (306: 1374[ )قشیری، 10نجم:]»  ا أَوْحیَعَبْدِهِ مَ  فَأَوْحَی إِلیَ»و  (1اسراء:)« بِعَبْدهِِ أَسْرَى سُبْحَانَ الََّذيِ»

پس تا کسی در معرفت به بالاترین حد خود نرسد، لایقِ صفت عبودیّت و بندگی واقعی خداوند 

 شود.نمی

 هانزدیک گردیدن به وسیلة انواع معرفت  ←: تدنی و دنو  فَتَدَلیَ دَناَ َّ ثمُ. 8

و با طی « نفس»با  (8)نجم:  »‌فتََدلَیَ‌دنََا‌َّ‌ثمُ»اند این قرب و نزدیک شدن به خداوند در آیۀ گفته

هرکه چنان داند کی این دنوّ به نفس بود، مسافت آنجا اثبات کرد؛ »شود: حاصل نمی« مسافت»

« ها، نزدیکی و دوری بر وی صورت نبنددتدنیّ آن بود که نزدیک گردیده بود به انواع معرفت

اگر کسی به انواع معرفت ازجانب خداوند نائل آید، تقرّب حقیقی به او پیدا  (؛20-21: 1374)قشیری، 

 است. کرده

 )+ ربوبیّت و عبودیّت(معرفت  ←المنتهی  ةسدر  .9

سوره نجم است که  16و  14به ترتیب آیات  «یَغشَْى السَِّدْرَةَ مَایَغشَْى  إِذْ»و  «ةِ الْمُنتهََی عِندَ سِدرَْ»

 در بین آیات شب معراج از آن سخن به میان آمده است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       34

المنتهی آن است که عروق او در عرش محکم است و اغصانش نزد کرسی  ةسدر

هاش فوق عالم عقل است؛ حق از آن تجلیّ در عقول و ارواح کند و این  است؛  ورق
خواهد و آن بزرگوارتر شجره است به حیات  صحیح است... یا بدین سدره معرفت

 (. 340م:1981)بقلی شیرازی، دائمه 

)عین القضات، ثمرۀ آن آمده است « عبودیّت»داند که می« ربوبیّت»القضات نیز آن را درختِ  عین

ا هناپذیری آن با مقایسه این دو تأویل باز هم ارتباط معرفت و ربوبیّت و عبودیّت و جدایی (؛276تا:  بی

 گردد.از یکدیگر مشخص می

 معرفت عام  ←وَإِذاَ سمَِعُوا ماَ أنُْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ: .10

 معرفت خاص  ← سَیرُیکمُْ آیاتِهِ فَتعَرِْفُونَها
گوید: معرفت عام، سمعی است و معرفت خاص، عیانی؛ میبدی از قول خواجه عبدالله انصاری می

 (93و نمل،: 83)مائده:سپس دو آیه بالا «. معرفت عام از عین جود است و معرفت خاص محض موجود»

سیَُریکمُْ ، اهل شریعت را مدحت است؛ وإَِذَا سَمِعُوا»دهد: کند و ادامه میرا برای هر یک ذکر می

ای از  درواقع شنیدنِ آیات قرآن را مرتبه (.215: 3، ج1371)میبدی، « تاهل حقیقت را تهنیت اس آیاتِهِ

 داند.ای بالاتر از آن میهای خداوند را مرتبهشناخت و معرفت و دیدن و رؤیت آیات و نشانه

 معرفت نهاده شده در دلِ عارف  ←. لوحِ محفوظ11
 دلِ عارف )دلی که به معرفت رسیده( ←أم الکتاب 

یکی از بحث برانگیزترین اصطلاحات قرآنی است که بیشتر در  (22)برگرفته از بروج: لوح محفوظ 

اند نوبۀ خود به شرح و تفسیر آن پرداخته اند؛ مسلماً عرفا نیز بهپرتو روایات، پیرامونِ آن سخن گفته

 اند.و آن را با أم الکتاب مرتبط ساخته
همه چیزی در اوست. گفت: من  بایزید را گفتند که حقّ را لوح محفوظ است و علم

جملۀ لوح محفوظم. قال: دلِ عارف، لوحِ محفوظِ معرفت است؛ حقّ در او علم قضا و 
قدر و فعل و صفات نویسد؛ به نور تجلی لحظهً فلحظه رضا را قضا کند و قضا را رضا 

ل، لوحِ حرفِ تقلّب قلب در مشاهدۀ از (39)رعد:  «ویَُثْبِتُ یَمحْوُ اللََّهُ ماَ یَشَاءُ»کند؛ 

قدم شود؛ چون آفتابِ عزّتِ ذات، نیک درو تابد؛ لوح و حرف یکرنگ شود... جان 

      (.139 -140م: 1981)بقلی شیرازی، است  [39]رعد: « وَ عِنْدَهُ اُمَُّ الْکِتابِ»عارف لوح  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 35                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

 معرفت خداوند برای عام و خاص ←. اصطفاء 12

معرفت وی صفای خود اندر آن »گرداند تا فارغ می خداوند دل بنده را برای کسبِ معرفتِ خود،

اند؛ از عامی و مطیع و ولی و بگستراند و اندر این درجت خاص و عامِ مؤمنان همه یکی

 عِبَادِناَمِنْ  اصْطَفَینَْا الََّذِینَ الْکِتَابَ ثُمََّ أَوْرَثْنَا»برای این سخن خود، آیه:  (؛567: 1386)هجویری، «نبی؛

آورد. با این تفصیل را شاهد می (32)فاطر: «بِالْخَیْراَتِ سَابِقٌ ومَِنهُْمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنهُْمْ لِنَفْسِهِ الِمٌظَ فَمِنهُْمْ

 را اعطای معرفت ازجانب خداوند به بندگان با درجات مختلف دانسته است.« اصطفاء»درواقع 

 عرفوا الله  ←. قدروا الله 13

أی ما عرفوا الله حق معرفته و »اند: گفته( 67؛ زمر: 74؛ حج: 91انعام:)« حَقََّ قَدْرِهِقَدَروُا اللََّهَ وَمَا »دربارۀ 

کسی که قدر  (؛59تا:  )عین القضات، بی «این مقام عالی و نادر است؛ اینجا هرکس نرسد هرکس نداند

 است.خدا را نشناسد، همان کس است که به معرفت خداوند نرسیده 

 معرفت خاص ←. اسلام 14

ای را . خاص. و برای هر دو در قرآن آیه2. عام و 1اند : رخی از عرفا معرفت را بر دو دسته دانستهب

أَفمَنَ »را نمایندۀ معرفت عام و  (24)ابراهیم: «أَلَم تَرَ کَیفَ ضرََبَ اللََّهُ مَثَلاً کَلِمَةً طَیَِّبةًَ»اند. شاهد آورده

با این  (.35: 1350)جام نامقی، اند را نمایندۀ معرفت خاص دانسته (22)زمر:« شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإسِْلامِ

توضیح، خداوند شرحِ صدرِ پذیرفتنِ اسلام را در دل هر که ایجاد کند، درواقع او را مشمولِ معرفتِ 

 است. خاصِ خود کرده

 معرفت ←رحمت. 15

دهد که مشخص ای توضیح میگونه به (74عمران:  آل؛ 105)بقره:  «یخَْتَصَُّ بِرَحْمتَِهِ مَنْ یشَاءُ»دربارۀ آیۀ 

عام را استعداد حقایق معرفت نیست در این »شود رحمت را برابر با معرفت قرار داده است: می

این »شوند و معادن معرفت هستند؛ آنان که به صفت معرفت مخصّص می(؛ 244: 1388)خرقانی، «عالم

 (.244: 1388) خرقانی، «طایفه، اهل نبوت و ولایت اند

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       36

 معرفت در دنیا برابر با دیدار در عقبی. 16

توان به گوید؛ میمی (103انعام: )«لاَ تُدرِْکُهُ الْأبَْصَارُ وَهوَُ یُدْركُِ الْأبَْصَارَ»با توجّه به « ادراک»دربارۀ 

مراد از ادراک »توان ادراکِ سمع نامید. دیدارِ چشم، ادراک هم گفت و شنیدن گوش را هم می

قیامت: «)ربََِّها ناظِرَةٌ  إِلى*  وُجُوهٌ یوَْمَئِذٍ ناضِرَةٌ»و آیۀ « العیون اندر دنیا خواهد بود؛ نه اندر آخرت؛

آورد. وجه دوّمی را نیز برای ادراک ذکر کرده است: ادراک را به را شاهد می (23و  22

در هر »گوید؛ اگر مراد از این مصدر اندریافتن یا درک باشد؛ فته، می)دریافت( گر« اندریافتن»معنی

 باشد؛ رؤیت روا باشد؛ « رؤیت»شود. امّا اگر به معنی ؛ یعنی هرگز محقّق نمی«دو جهان نشاید

خدا موجود است؛ شاید که وی را ببینند و ادراک بر  چرا که رؤیت بر موجود افتد و
 (.34: 1349)کلاباذی،  اندر یابند؛ نشاید که وی را کیفیت افتد؛ وی را کیفیت نیست

دیدار اندر عقبی برابر معرفت است اندر »ازطرفی دیدار و معرفت را با هم مقایسه کرده است؛ 

؛ این سخنان را تفسیر دو وجهی «دنیا. اندر دنیا شناسند و اندر نیابند و اندر عقبی بینند و درنیابند

  (.34- 35: 1349باذی، )کلاداند و موافق با آن می( 103)انعام: « لاتدرکه الأبصار و هوَُ یدرک الابصار»

های در این  موردِ به خصوص باید گفت: عرفا وصوفیّه، در بسیاری از تفسیرها و تعبیرها و تأویل

عرفانیِ ویژۀ خود را در باب آن توضیح  –و عقاید کلامی خود، واژگان کلام را وارد ساخته

ن در همۀ آثار آنان، شاهد بود. توااند؛ توجهّ چشمگیر عرفا و صوفیهّ به مباحث کلامی را می داده

شود؛ این است که واژگان قرآنی که در این دو نظام، نصیب معانیِ واژگانِ قرآنی میتفاوت بارزی

در دستگاه صوفی موضوع معرفت هستند و در دستگاه غیر تصوفّی هم چون فلسفه و کلام و حتیّ 

درواقع یک واژۀ قرآنی در این است(؛  57: 1361این تعبیر از ایزوتسو، شوند )فقه، موضوعِ علم می

شد، گرفت یا معرفت، تبدیل به تصوّرات متفاوتی میاینکه موضوع علم قرار میها، نسبت به دستگاه

؛ امّا گاه اختلاف میان این «تصورّ یا مفهوم در ماورای این تصوّرات یکی بودمصداق این »اگرچه 

یک دستگاه، دستگاه فکری دیگری را به الحاد و شد؛ دو تصوّر چندان اساسی بود که باعث می

ویژه دربارۀ رؤیت خداوند.  و صفات و اسما و افعال او و به« الله»ویژه دربارۀ واژه  کفر متّهم سازد. به

و  ؛ اینجا نیز رؤیت خداوند را در معنای صوفیانه خود به عنوان معرفت گرفته(58: 1361)ایزوتسو، 

  است.موضوعِ معرفت قرار داده

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 37                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

 الهام رباّنی برای رسیدن به معرفت و شناختِ فجور و تقوای نفس ←. سکینه 17

سکینه را الهام  (؛4)فتح:  «لِیَزدادوا إیمانًا المُؤمِنینَ هُوَ الََّذي أَنزَلَ السََّکینَةَ فی قلُوبِ»با ذکر آیۀ 

رسد. در  داند که برای کسبِ شناخت و معرفتِ فجور و تقوای نفس به دل سالک می ای می ربانی

افتد تا سالک از صلاح و فسادِ  حالت مغلوبی، حواسِ نظرِ روح یا دل، بر صورتِ آن الهامات می

فَأَلهَْمهََا   سٍ وَمَا سَوََّاهَاوَنَفْ»نفس و ترقی و نقصان خویش اطلاع یابد؛ این الهام ربّانی برابر با 

است؛ درواقع این سکینه برای رسیدن به نوعی معرفت و شناخت، به ( 8و 7)شمس:  «فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا

سازد و موجب شود؛ این نوع معرفت، دل بنده را از اقسام فسق و فجور آگاه میدل بنده، الهام می

اینجا موحّد را سبب   ا سبب استدراج بود و زیادتی کفر،چنانکه مشرک ر»گردد و تقویت ایمان می

 (.293 -294: 1352)رازی، «کرامات گردد و زیادتی ایمان

 معرفت ←لیعرفون؛ عبادت  ←لیعبدون . 18

الْإِنْسَ إلََِّا وَ  خَلَقتُْ الجِْنََّ ماوَ »اند؛ آیه: یکی از آیاتی که عرفا و صوفیهّ بسیار از آن یاد کرده

است. برطبق این آیه هدف از خلقت جن و انس، عبادت خداوند است؛ عرفا  (56)ذاریات: « لِیَعْبُدُونِ

اند؛ در نظر آنان رسیدن به حقیقتِ عبادت، و صوفیه این عبادت را برابر با معرفت خداوند دانسته

 بدون کسبِ معرفت امری محال، ناقص و ناچیز است. 

تکوینِ مکونات، معرفتِ ذات و صفاتِ خداوندی بود سِرّ ایجادِ موجودات و حکمتِ 
اند و و خلاصۀ کاینات، مستعداّنِ قبولِ این سعادت آمدند که متحمّلانِ اعباءِ بارِ امانت

تفصیل این جمله و زبدۀ این زمره خواص عالم عبودیّت بودند از انبیا و اولیا أی 
  (.391: 1386نیز رک: هجویری،  40-41: 1381)رازی، لیعرفون 

کند؛ هجویری پس از آنکه معرفت را به دو دسته: معرفتِ علمی و معرفتِ حالی تقسیم می

معرفت، حیات دل بود »گوید: داند و میدر آیۀ مورد بحث را از مقولۀ معرفتِ حالی می «لِیَعْبُدُونِ»

قیمت بی به حق و اعراض سرّ از جز حق؛ و ارزش هر کس به معرفت بود و هر که را معرفت نبود؛

 (.391: 1386هجویری، «)بود

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       38

 معرفت ←. نور 19

« وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا یَمشِْی بِهِ فِی النََّاسِ» ؛(22زمر: « )أَفَمَنْ شَرَحَ اللََّهُ صَدْرَهُ لِلإِْسْلَامِ»در توضیح آیۀ 

. آنان را که لایق (57)ذاریات:  «لِیَعْبُدُونِالْإِنْسَ إلِاََّ وَ  الجِْنََّ وَ ما خَلَقْتُ»و با توجه به آیه  (122أنعام:)

ها را برگزیده، از ظلمات داند که پروردگار، آنعبادت یعنی معرفت خداوند هستند؛ کسانی می

و این نور را که برای آنان قرار ( 391: 1386هجویری، )«استدلشان به خود زنده کرده »بازرهانیده و 

 ند.دا شود، برابر با معرفت می داده می

 غایت معرفت ←اسم ذات  ←اسماء الهی ←. وجهه20

را برگزیدنِ اسمی از اسمای الهی در نهاد  (148)بقره:  «وَ لِکلٍَُّ وِجْهَةٌ هوَُ مُولََِّیها»در آیه: « وجهه»

ترین درجه یابند و به غاییها تحت لوای آن اسم پرورش میداند که هرکدام از انسانها میانسان

 رسند:معرفت می

بدان که هر شخصی را به حکم؛ استناد به اسمی است از اسماء الهی که تربیت و مدد 
جز از حیثیّت آن اسم به وی نرسد و مرجعش عاقبت آن اسم خواهد بود و موجود و 
مشهود وی آن است و آن اسم نسبت به وی اسم ذات است و غایت معرفت است 

  (.26تا:  )جامی، بی

های گو اینکه تحت نامی از نام-کند که در زندگی اتخاذ می هر انسانی با منش و بینشی

گردد.  همۀ ابعاد فکری او تحت تأثیر این نام است و عاقبت به آن نام برمی -رود خداوند، پیش می

 است.در این مرحله به اوج معرفت رسیده

 رساندن حکمت و معرفت به اهل آن ←. تقوی21

دقایق حکمت را و حقایق معرفت را به اهل »اند: آورده(26)فتح: »  کَلِمَةَ التََّقْوىألَْزَمهَُمْ  وَ»در توضیحِ 

ألا تضیعوا »که از نااهل پوشانیدن سنتی معهود است؛  غایت محمود است؛ چنان آن رسانیدن به

در اینجا  (؛160: 1374)قشیری، «الحکمه عند غیر اهلها فتضیعوها و لا تمنعوها من أهلها فتظلموها

معرفت را نیز از مصادیق این حکمت دانست و با توجه  ؛«المُؤْمِنِ الْحِکْمَةُ ضالََّةُ»توان با توجه به  می

 همانی تعریف کرد.  با رابطۀ  این« تقوی»به سخن قشیری هر دو را با 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 39                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

 معرفت ←. ثیاب 22
است.  مطرح بودهویژه عرفان  معرفت همیشه در ردیف بسیاری از حقایق و ارکانِ برترِ اسلام و به

؛ یعنی پاکیزه گردان «و طهر ثیابك من الدنس؛ تحظ بمددالله فی کلَّ نفس»جامی با ذکر روایت 

و نقل خوابی « در هر نفسی -تعالی -مند گردی به مدد و تأیید الله های خود را از چرک تا بهرهجامه

پردازد. در این رؤیا حضرت می (4ر:)مدث« ثِیابَكَ فَطهََِّرْوَ »به تفسیر معنای آیه: )ع( از حضرت علی

خدای تعالی بر تو »دهد که پاسخ می )ص(پرسد ثیاب من کدام است و پیامبرمی )ص(از پیامبر )ع(علی

پنج خلعت پوشانیده است؛ خلعت محبّت و خلت معرفت و خلعت توحید و خلعت اسلام و خلعت 

هرکه خدای را بشناسد در نظر  ایمان هر که خدای را دوست دارد بر وی آسان شود هر چیزی و

پس در اینجا محبت و معرفت و توحید و اسلام و  (؛566: 1386)جامی، « وی خرد نماید هر چیزی

 پایه تلقی گردیده است.ایمان هم

 )ص(حاصل آمدن معرفت محمّد ←. اکمال دین یا کمال دین23

معرفتِ نورِ محمّد، »اند؛ وقتی برای سالک، گفته( 3مائده:)« الْیَوْمَ أَکْملَْتُ لَکُمْ دیِنَکُمْ»دربارۀ آیه: 

شود و خطاب به وی ؛ مراتب سلوک در دنیا و آخرت تمام می«حاصل آید و بیعت بسته شود

و البته این « )ص(نعمتِ معرفتِ تو، کمالیّت یافت به رسیدن و حاصل آمدنِ معرفتِ محمّد»گویند:  می

دانند و آیه: مخصوصِ عارف بلکه مربوط به عموم مردم نیز می فقط معرفت را در تعریفی دیگر، نه

را برای اشاره به شمول آن ذکر ( 164عمران:  آل)« إِذْ بعََثَ فِیهِمْ رَسُولاً لْمُؤْمنِِینَٱ علََى للََّهُٱمنَََّ  لَقَدْ»

 (.57-58تا:  )عین القضات، بیکنند  می

 معرفت ای ایراد شده در کمالِگزاره ←. انی وجهت وجهی24
 کرد و در حقیقتِ وجود آن تأمّل و تفکرّ نمود. ها  نگاهوقتی در ملکوت آسمان )ع(ابراهیم خلیل

دلش بدان حاضر شد؛ به رؤیت فعل، طالبِ فاعل گشت تا حضور وی، فعل را دلیل 

 السََّماَوَاتِإِنَِّی وَجََّهتُْ وَجهْیَِ لِلََّذيِ فطَرََ : »فاعل گردانید و اندر کمال معرفت گفت

 (.547: 1386)هجویری،  [؛79]انعام:  «وَالأَْرْضَ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            21 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       40

شود که به کمال معرفت رسیده تنها از زبان کسی ایراد می «إنَِِّی وَجََّهْتُ وَجهِْیَ»یعنی گزارۀ 

 باشد و هیچ فعلی را نبیند و فقط چشم به فاعل داشته باشد.

      معرفت ذات و صفات حضرت به تعریف حق ←. علم لدّنی25
و مقایسۀ آن با یکدیگر سخن از علم لدنیّ پیش  )ص(و حضرت محمّد )ع(دربارۀ علم حضرت موسی

و »واسطۀ الواح؛  اند: علمِ تورات ازجانب خداوند به موسی داده شده بود؛ اما بهاند و گفتهآورده

آن بود تا شایستگیِ کتابتِ  )ع(برای موسی )ع(،فایدۀ صحبت خضر» (145)اعراف:  «کَتَبنا فِی الألواح

محققّ گشته بود:  )ص(؛ این مرتبه برای حضرت محمّد«حق گیرد و زحمتِ الواح از میان برخیزد

الرَّحمن :»کردند؛ نه از صورتِ کتب که « دل» تعلیم قرآن به پیامبر از راه»و  « الکَلم  جوامعاُعْطیتُ »

گوید: علم صنعت زره شمرد و مثلاً میعلم لدنیّ را برمی هایو بعد ویژگی (1)الرحمن: «عَلََّمَ الْقُرآْنَ

به معرفت ذات و صفات حضرت جلّت تعلّق دارد که »از علوم لدنیّ نیست؛ چرا که علم لدنیّ 

شود و شرط حاصل شدن و دریافت آن را این  واسطه به تعلیم و تعریف حقّ حاصل می بی

دن از لدن خویش به لدن حقّ رسد و به مقام مرد از وجود خویش بزاید تا بدین زا»داندکه  می

: 1352( )رازی، 6)نمل:  5«إِنََّكَ لَتلَُقََّی الْقُرآْنَ مِنْ لَدنُْ حکَیمٍ عَلیمٍ»که خداوند به او گفت:  )ص(پیامبر

239.) 

 :نتیجه
 معنا، جولانگاهزبان فارسی، از آن جهت که با زبان قرآن  )زبان عربی( متفاوت است؛ در لفظ و 

تری را برای معنابخشی و پرورش معانی قرآن در درون خود دارد و این دوگانگی تر و متنوعّخفرا

زبان مجالی را فراهم آورده تا هم، واژگان قرآن را به فهم مخاطبان  برای عرفا و صوفیۀ فارسی

ند. زبان نزدیک سازند و هم مبانی و اصول خود را به زبان فارسی برای مخاطبان  تشریح کن فارسی

شان عربی است به کتبی نیاز  شان فارسی و زبان دینی و مذهبیمخاطبانی که زبان ملی و مادری

ها در مشرب مردمان، نحوی والا در خود پرورده باشد و این کتاب ای از هر دو را بهدارند که آمیزه

ستن و هایی که جواز شرعی و عرفی خود را با آراچیزی نبود جز کتب عرفان و تصوّف. کتاب

آورد. آنچه در این جستار مورد دست می ، به)ص(استناد مطالب آن به آیات قرآن و احادیث پیامبر

تأکید بود؛ کارایی زبان فارسی در شرح و توضیح مفاهیم بلند قرآنی و عرفانی بود. زبان فارسی با 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            22 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 41                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

آنی با فصاحت و عبارات شیرین و رسا، مفهوم معرفت را با گنجاندن در مفاهیم بلند عرفانی و قر

 نحوی چشمگیر بازتاب داده بود. مانند خود به بلاغت بی

ازطرفی عرفا و صوفیه ضمن تفسیر عرفانی قرآن، در موارد بسیاری برای اشاعۀ مبانی خود از 

اند؛ در این جستار با دقّت بر واژگانی که به معرفت تأویل شده بود؛ آیات قرآن استفاده کرده

انی بسیاری با مفاهیم قرآنی و مبانی عرفانی یافت. یعنی در مواردی که توان همسویی و همس می

بینی و ایدئولوژی  میان آمده بود؛ با جهان واژگان قرآنی به معرفت تأویل شده و پیرامون آن سخن به

توانست در کنار تنها در تعارض نبود؛ بلکه می حاکم بر قرآن و دیگر مفاهیم و مبانی قرآنی نه

 گر قرآن به فهم آیات قرآنی از منظر عرفانی یاری برساند.تفسیرهای دی

 ها: نوشت پی
 (19)حشر:  نَسوُا اللََّهَ فأََنْساَهمُْ أَنْفُسَهمُْتو خود مرا در دنیا نشناختی... پس در آخرت  چگونه شناسی؛ » .1

همین معنی دارد: هر که نفس خود را فراموش کند، او را فراموش کرده باشد و هرکه نفس خود را یاد 

من عرف نفسه فقد عرف ربه و من عجز عن معرفه نفسه فأحري أن یعجز »آرد او را با یاد آورده باشد: 

رف نفسه بالفناء من عرف نفسه فقد عرف ربه أي من ع»و  (60-59تا:  )عین القضات، بی« عن معرفه ربه

و حضرت )ص( )این حدیث را به پیامبر« عرف ربه بالبقاء من عرف نفسه بالعبودیه فقد عرف ربه بالربوبیه

 (. 17: 1386)به نقل از حائری،  اندهر دو نسبت داده )ع(علی

2.  

 هست وادی طلب آغاز کار  

 پس سیم وادی است آنِ معرفت 

 هست پنجم وادی توحید پاک

 قر است و فنا  هفتمین وادی ف

 درکشش افتی روش گم گرددت  
                 

 وادی عشق است از آن پس بی کنار 

 پس چهارم وادی استغنا صفت

 پس ششم وادی حیرت صعبناک

 بعد از این روی روش نبود تو را

 گر بود یک قطره قلزم گرددت
 ( 397: 1366)عطار،                              

کاربرد تمثیل شجرۀ طیّبه در بازنمود اصطلاحات »با تمثیل شجره طیبه رک: به مقالۀ برای آشنایی  .3

  از نگارنده« عرفان و تصوف، با معرفی مصادیق کلمه طیّبه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            23 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       42

کانوُا لیُِؤمِْنوُا إِلََّا أنَْ یَشاءَ  ءٍ قُبُلاً ما شیَْ حَشرَْنا عَلَیْهمِْ کلََُّوَ   کلَََّمَهمُُ الْموَتْىوَ  لوَْ أنَََّنا نزَََّلْنا إِلَیْهمُِ الْملَائِکةََ وَ» .4

   (.  111)انعام:  «اللََّهُ وَ لکِنََّ أَکْثرََهُمْ یجَْهَلوُنَ

هم به آیۀ  (66)کهف:  «لََّدُنََّا علِْماًمِن  عِندِناَ وَعلَََّمْناَهُمَِّنْ  عِباَدِناَ آتَیْناَهُ رَحْمَةًمَِّنْ  فوََجَدَا عَبْدًا»آیه  .5

                              است که علم لدنیّ  از آن اتخّاذ شده است.      دیگری

 نامه: کتاب
 کریم قرآن –

شرکت ، ترجمه جواد طباطبایی؛ تهران: جامع الاسرار و منبع الانوار ، (1386آملی، سید حیدر. ) –

 علمی و فرهنگی.انتشارات 

، شرحِ ریاض عبدالله، الطبعه الثانیه، بیروت: شجره الکونم(، 1985ه.ق/ 1405الدین. )عربی، محییابن –

 دارالعالم.

، مقابله و تصحیح محمدسرور مولایی. تهران: طبقات الصوفیّه(، 1386انصاری هروی، خواجه عبدالله. ) –

 توس.

، ترجمه احمد بینی قرآنیشناسی جهانخدا و انسان در قرآن: معنی(، 1361ـ ایزوتسو، توشیهیکو. ) –

 ت سهامی انتشار.آرام، تهران: شرک

ترجمۀ محمّدجواد گوهری، چاپ چهارم،  صوفیسم و تائوئیسم،(، 1389ـــــــــــــــــــــــــــــــ .)  –

 تهران: روزنه.

، تصحیح و مقدّمه فرانسوی از هنری کربین؛ شرح شطحیاتم(، 1981ق/1360بقلی شیرازی، روزبهان. ) –

 تهران: انجمن ایرانشناسی فرانسه در تهران.

، تصحیح و تحشیه و مقدّمه علی التائبین و صراط الله المبینانس(، 1350نامقی، شیخ احمد. )جام  –

 فاضل؛ تهران: بنیاد فرهنگ ایران. 

تصحیح و مقابله حامد ربّانی )اصغر(، تهران:  اشعه اللّمعاتتا(، جامی، نورالدین عبدالرحمن. )بی –

 کتابخانه علمیّه حامدی.

، مقدّمه، تصحیح و تعلیقات نفحات الأنس من حضرات القدس(. 1386ـــــــــــــ . )ـــــــــــــــــــ –

 محمود عابدی، چاپ ششم، تهران: سخن.

؛ ترجمۀ قاسم کاکائی، چاپ عربی و مسأله اختلاف ادیانعوالم خیال؛ ابن(، 1389چیتیک، ویلیام. ) –

 چهارم، تهران: هرمس.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            24 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 43                                            در متون عرفان و تصوّف فارسی؛ چرایی و چگونگی« معرفت»تأویلِ آیاتِ قرآن به 

 

 ، تهران: علم.تصوف و ادب فارسی مبانی عرفان و(، 1386حائری، محمدحسن. ) –

تصحیح  دستورالجمهور فی مناقب سلطان العارفین ابویزید طیفور، (،1388خرقانی، احمد بن الحسین. )  –

شناسی فرانسه در پژوه و ایرج افشار، تهران: میراث مکتوب با همکاری انجمن ایرانمحمدتقی دانش

 ایران. 

به اهتمام محمدامین ریاحی؛ تهران: بنگاه ترجمه و نشر  ،مرصاد العباد(، 1352الدین. )رازی، نجم –

 کتاب.

، مقدّمه، تصحیح و تعلیقات مرموزات اسدی در مزمورات داودی(، 1381ــــــــــــــــــــ . ) –

 کدکنی، ویراست دوم، تهران: سخن.محمّدرضا شفیعی

 یان.، قم: ادهای احمد غزالیعرفان جمالی در اندیشه(، 1390رودگر، محمد. ) –

 چاپ پنجم، تهران: امیرکبیر. ارزش میراث صوفیّه،(، 1362) .کوب، عبدالحسینزریّن –

 ،  صمد موحد، چاپ سوم، تهران: طهوری.گلشن راز(، 1390شبستری، محمود. ) –

 زبان و ادب فارسی، مجلۀ «علم و معرفت از دیدگاه خواجه عبدالله انصاری»(، 1390شجاری، مرتضی. ) –

 .116-150، ص223، شماره 54نشریه دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تبریز، سال 

 احمد رنجبر، تهران: اساطیر. منطق الطیر،(، 1366عطار نیشابوری، فریدالدین. ) –

مؤیدالدین محمد خوارزمی به کوشش  ترجمه احیاء علوم الدین،(. 1375غزاّلی، ابوحامد محمد. ) –

 تهران: علمی و فرهنگی.محمدحسین خدیو جم؛ 

الزمان فروزانفر؛ ؛ تصحیحات و استدراکات بدیعترجمۀ رسالۀ قشیریّه(، 1374الزمان. )فروزانفر، بدیع –

 تهران: علمی و فرهنگی.

؛ تصحیح و مقدمه و تعلیقات مصباح الهدایه و مفتاح الکفایهتا(، کاشانی، عزاّلدین محمود بن علی. )بی –

 دوم، تهران: سنایی.الدین همایی، چاپ جلال

تهران:  ، چاپ چهارم،وحدت وجود به روایت ابن عربی و مایستر اکهارت(. 1389کاکایی، قاسم. ) –

 هرمس.

، تصحیح احمدعلی شرح التعرّف لمذهب التصوّف(. 1349کلابادی، ابوبکر بن محمّد بن ابراهیم. ) –

 رجایی، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.

، به کوشش علی نصیری، تهران: پژوهشگاه فرهنگ 4و3فت قرآنی جمعر(، 1387معرفت محمدهادی. ) –

 و اندیشه اسلامی.

 ؛ تهران: امیرکبیر.کشف االاسرار و عده الابرار(، 1371میبدی، رشیدالدین ابوالفضل. ) –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            25 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html


 هفدهمهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره ژوپ                                                                       44

 ، اسماعیل سعادت، تهران: نشر دانشگاهی.تفسیر قرآنی، و زبان عرفانی(. 1373نویا، پل. ) –

نگاهی به کاربرد تمثیل شجرۀ طیّبه در بازنمود »(، 1393دادی دستجردی. ) سعید و زهره اله ،واعظ –

سبک شناسی نظم و نثر ؛ فصلنامه تخصصی «اصطلاحات عرفان و تصوف، با معرفی مصادیق کلمه طیّبه
 347 -366، ص2، شماره 7؛ سال فارسی )بهار ادب(

تعلیقات محمود عابدی، ، مقدمه، تصحیح و کشف المحجوب(، 1386هجویری، علی بن عثمان. ) –

 تهران: سروش.

 ، عفیف عسیران؛ چاپ دوم، تهران: طهوری.تمهیداتتا(. القضات همدانی. )بیعین –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            26 / 26

http://erfanmag.ir/article-1-608-fa.html
http://www.tcpdf.org

