
 

 

       

 

 

 

 اخلاق عرفانی قرآن

 تأکید بر دیدگاه علامه طباطبایی با
                                                                                   منش الهیرضا 

 سعید حضوری 
   

اخلاق »توان آن را ضمن تبیین اخلاق خاص قرآن که می در این مقاله چکیده:

گرفته است. علامه ویژه عرفان عملی صورت نامید، تطبیق آن با عرفان به« عرفانی قرآن

و « عام انبیا»، «فلسفی -مادی»طباطبایی ذیل تفسیر برخی آیات قرآن از سه نوع اخلاق 

مخصوص اسلام و غیر مسبوق به سابقه معرفی  نام برده و نوع اخیر را« خاص قرآن»

گردد که  نموده است. با تأمل در ماهیت، مبانی و اهداف این نوع اخلاق، مشاهده می

بیان  بارو این پژوهش  ازاین تشابهات فراوانی میان آن و عرفان عملی وجود دارد.

داد؛ زیرا ماهیت اخلاق خاص قرآن، آن را با عرفان نظری و عملی نیز تطبیق خواهد 

 ها و اهداف بسیار با یکدیگر همخوانی دارند.    این دو در مبانی، روش

 اخلاق، عرفان، قرآن، توحید، اخلاق توحیدی :ها‌لیدواژهک 

                                                 
استادیار دانشکده عرفان دانشگاه ادیان و مذاهب      e- mail: Elahimanesh@chmail.ir             

دانشجوی دکتری تصوف و عرفان اسلامی، دانشگاه ادیان و مذاهب قم 
 e-mail:shozouri45@gmail.com 

 9/10/1394؛ پذیرش مقاله: 9/8/1394دریافت مقاله: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 22

mailto:Elahimanesh@chmail.ir
http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        46
 

‌

 

 مقدمه:
خود اختصاص داده و  محتوای اخلاقی و عرفانی، حجم قابل توجهی از آیات قرآن کریم را به

اخلاق و عرفای مسلمان نیز همین آیات الاهی است. در این ها و آثار علمای آبشخور اصلی اندیشه

میان علامه طباطبایی ازجمله دانشمندان مسلمان است که در آثار خویش اهمیت زیادی به مباحث 

سوره بقره از  157تا  153ضمن تفسیر آیات  المیزان اخلاقی و عرفانی داده است. ایشان در تفسیر

مبنای اخلاق مادی و فلسفی، اخلاق عام  :آورده که عبارتند ازن میاسه مبنای مهم اخلاقی سخن به

ویژه حکمای قدیم یونان،  ه( و اخلاق خاص قرآن. مبنای اول مربوط به حکما و فلاسفه، ب)انبیا دینی

 مبنای دوم متعلق به تعلیمات عموم پیامبران الاهی و مبنای سوم مخصوص قرآن کریم است.

های نفسانی و نیز اخلاق معتقد است که اصلاح خُلق و خویازطرفی علامه همچون علمای 

هم تکرار عمل صالح و مداومت بر آن است. با تکرار کسب ملکات فاضله تنها یک راه دارد و آن 

زودی  که آن اثر به طوریبه ؛گرددرفته در نفس، نقش بسته و استوار می عمل صالح، اثر فعل رفته

  .(534 :1، ج1364)طباطبایی،  شودای اخلاق حال به ملکه تبدیل میشود و به اصطلاح علمزایل نمی

ها هم یکی از سه مبنای  های اصلی در رفتارهای اخلاقی و تکرار آنایشان درخصوص انگیزه

کند. از دقت در مبنای سوم که رفتارهای را ذکر می« خداگرایی»و « آخرت گرایی»، «دنیاگرایی»

آید که این نوع داند، چنین برمیکسب رضایت الاهی می و صرفاً بر توحید خالص آدمی را مبتنی

عرفان و سیر و سلوک عرفانی گردیده است. بنابراین پرسش اصلی این پژوهش  وارد حیطة اخلاق،

« ماهیت اخلاق خاص قرآن چیست و چه ارتباطی با عرفان اسلامی دارد؟»گیرد که چنین شکل می

ویژه اخلاق خاص اخلاق و به گانةمبانی سه»موضوعاتی چون: بایست به سپس در همین راستا می

ساحات وجود آدمی و مراتب کمال »، «مفهوم معرفت عرفانی و مبانی، مراتب و اهداف آن»، «قرآن

 پرداخته شود.« تطبیق اخلاق خاص قرآن با عرفان»و نیز « او

باطبایی طرح گردیده اما علامه ط ةوسیل هب المیزانتنها در « اخلاق خاص قرآن»گرچه اصطلاح 

توان آن را در آثار عرفانی و اخلاقی علمای اسلام با توجه به مبنای توحیدی نابی که دارد می

مراحل اخلاق در از خواجه نصیرالدین طوسی، و  اوصاف الاشرافوفور مشاهده نمود. کتاب   به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 47                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

توان به عنوان میاز استاد جوادی آملی را که درواقع شرح کتاب خواجه نصیر است،  قرآن

 های قابلی در اخلاق توحیدی قرآن نام برد.   نمونه

 گانه اخلاق مبانی سه
سوره بقره، بحثی اخلاقی مطرح نموده و از سه مبنای  157تا  153علامه طباطبایی ذیل تفسیر آیات 

 برد که عبارتند از:  انحصاری در رفتارهای اخلاقی انسان نام می

 مبنای مادی و فلسفی .الف

کند، ملاک پسند یا ناپسند بودن آن را داوری انجام کاری می طبیعی وقتی ارادةطور انسان به

مبنای رفتارهای اخلاقی انسان را پذیرش یا رد آن  برخی از حکما رو ازایندهد. دیگران قرار می

آن است که جامعه آن را  دانند و معتقدند که ملاک رفتار پسندیده و ناپسندازسوی دیگران می

تحسین یا تقبیح نماید. علامه طباطبایی این نوع اخلاق را با عنوان اخلاق مادی یا فلسفی نام برده و 

 گوید: می

اصلی اخلاق مادی است. این روش از راه توجه دادن مردم به منافع و آثار  منفعت دنیوی انگیزة

کند؛ مثل اینکه گفته شود عفت و قناعت دنیوى رفتارها، آنان را وادار به رعایت فضایل اخلاقی می

نظر کردن از آنچه در اختیار دیگران است، انسان را سربلند و در انظار مردم بزرگ  و صرف

  .(534 :1ج ،1364)طباطبایی، عکس، حرص موجب خوارى و تنگدستى است سازد، ولى بر  مى

فیلسوفان  وسیلةنند ارسطو شکل گرفته و بهاما اخلاق فلسفی که براساس سنت فیلسوفان یونان ما

بر مصادیق فضیلت و رذیلت افعال انسانی است. آنان فضیلت و  مسلمان دنبال شده است، مبتنی

 اصلی وجود آدمی یعنی قوای شهویه، غضبیه و عاقله نوع عملکرد سه قوةی را ناشی از رذیلت اخلاق

م با تمایلات انسان ملای، به دنبال جذب منفعت و خیری است که هماهنگ و «شهویه قوة»دانند. می

مانند: کند؛ ، امور مضرّ و شرّ را از نفس آدمی دفع می«غضبیه قوة»شد؛ مانند: خوردن و نوشیدن. با

انسان را به خیر و سعادت رهنمون ساخته و از شر و شقاوت  «عاقله قوة»و  ،و مالدفاع از جان 

 دارد.  بازمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        48
 

‌

 

گانه، یک حالت اعتدال و میانه و دو حالت غیرمعتدل در جهت افراط و  هریک از قوای سه

هاست و افراط و تفریط، رذیلت محسوب شده و تفریط دارند. فضیلت هر یک از قوا، حد وسط آن

حرص یا »، حالت افراط آن «عفت»شهویه حالت اعتدال آن  در قوة شوند. مثلاًقلمداد میمذموم 

است. در مکتب اخلاقی فلسفی، افراد در صورت داشتن « تنبلی یا خمودی»و حالت تفریط آن « شره

عفت، شجاعت، حکمت و عدالت که حالت اعتدال در قوای حیاتی آنان است، مورد مدح  ملکة

روج از خط اعتدال و لغزیدن به جانب افراط یا تفریط، موجب ذم و سرزنش آنان قرار گرفته و خ

گردد. اگر کسی بخواهد مورد ستایش افراد اجتماع قرار گیرد یا از سرزنش آنان مصون بماند می

وجود آورده و از هرگونه راهش این است که بکوشد ملکات اعتدالی چهارگانه را در خود به

 ها خودداری نماید.  در آن روی و کوتاهیزیاده

  مبنای اخلاقی عام دینی  .ب

نگر و از ترین راه برای تهذیب نفس و تخلق به اخلاق پسندیده، توجه به حکم عقل جامععمومی

این روش که  .قضا و قدر الاهی .2 ؛فواید و مضرات آخرتی اعمال .1 دو مورد است: طریق اشاره به

جستند مورد تأکید قرآن کریم نیز بوده و آیات فراوانی بر آن بهره می)علیهم السلام( از عموم انبیا 

اول  دستة .را به دو دسته تقسیم کرده است ه طباطبایی آیات قرآن در این بارهآن دلالت دارند. علام

یک  که یکغایاتی کنند،  آیاتی هستند که اخلاق را از راه غایات اخروى، اصلاح و تهذیب مى

دوم آیاتی که از راه مبادى  د نه کمالات ظنى و خیالى، و دستةحقیقى قطعى هستنها کمالات  آن

این کمالات که آن مبادى نیز امورى حقیقى و واقعى هستند، به اصلاح اخلاق و تهذیب نفس 

اوست و باید با  چون آدمى خلیفة و قدر و تخلق به اخلاق الاهی. زند، مانند اعتقاد به قضاپردا می

 فات او را نمایش دهد.اخلاق خود ص

إنِ َّ الل َّهَ »مله آیات: جفراوانند، ازپردازند آیاتی که از راه غایات اخروی به اصلاح اخلاق می

هایشان  ها و مال از مؤمنان جان خدا» (؛111)توبه:  «الْمؤُْمِنِين  أ نْفُسهَُمْ وأَ مْوَال هُمْ بِأ ن َّ ل هُمُ الْجَن َّة  مِن  اشْت ر ى

صابران مزد » (؛10)زمر:  «اِنَّمَا یُوَفَّى الصَّابِرُون  ا جر هُم بِغ يرِ حِسَابٍ» .«تا بهشت از آنان باشدخرید، را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 49                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

عذابى  ستمکارانبراى » (؛22)ابراهیم:  «انَِّ الظَّالِمِين  ل هُم عَذ ابٌ ا لِيمً»و  «شود حساب و کامل ادا می بی

  «.دردآور است

ادی کمالات، مانند قضا و قدر یا تخلق به اخلاق الاهی و یا تأکید اما آیاتی که از طریق بیان مب

پردازند نیز بر اتصاف به صفات الاهی جهت دستیابی به سعادت اخروی به تهذیب اخلاق می

مَا ا صَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِى الا رضِ وَ لا فِى ا نفُسِكُم الَّا فِى كِت ابٍ مِن : »فراوانند، ازجمله آیاتی چون

به مال یا به جانتان نرسد مگر مصیبتى  هیچ» ؛ (22)حدید:  «ا ن ن بر ا هَا انَِّ ذ لِكَ علَ ى اللهِ یَسِيرٌ... ق بلِ

سف تأاز آیه  . این«این بر خدا آسان استو  پیش از آنکه بیافرینیمش، در کتابی نوشته شده است.

است جلوگیرى کرده و بر آنچه از دست رفته و خوشحالى و دلبستگى به آنچه موجود مردم 

گوید: چون حوادث مستند به قضا و قدر الهى است و آنچه باید به انسان برسد بالاخره خواهد  مى

است و نباید از کسى که ج ید برسد نخواهد رسید، بنابراین تأسف و خوشحالى بیرسید و آنچه نبا

مَا ا صَابَ منِ »چنین آیه: داند چنین امورى صادر شود. همزمام تمامى امور را به دست خداوند مى

به کسی هیچ مصیبتى جز به فرمان خدا » (؛11)تغابن:  «مُصِيبَةٍ اِلَّا بِاِذنِ اللهِ وَ مَن یؤُمنِ بِاللهِ یهَدِ ق لبَهُ

 .«کندهدایت مىخدا قلبش را  .به خدا ایمان بیاورد رسد. و هر که نمی

 اخلاق خاص قرآن .ج

است « محبت»و « معرفت»آید دارای دو مبنای مهم علامه برمیکه از سخنان  این نوع اخلاق چنان

 شود:به هریک پرداخته می به اختصارکه 

 مبنای معرفتی .1

لابد منظورى از آن عمل در نظر دارد، یا براى این  ه انسان براى غیر خدا انجام دهد،هر عملى ک

آورد و یا به خاطر ترس از  دست هخواهد آن را بکه در آن عزتى سراغ دارد و می دهد انجام می

قرآن کریم هم عزت را منحصر در  .دهد، تا از شر آن نیرو محفوظ بماندنیرویى آن را انجام می

اوند خدآنِ از تمامی  بهعزت » (؛65)یونس:  «إنَِّ الْعِزَّة  لِلَّهِ جَمِيعاً»خداى سبحان کرده، و فرموده: 

همة قدرت از » (؛165)بقره: « أ نَّ الْقُوَّة  لِلَّهِ جَمِيعاً»ده: و هم نیرو را منحصر در او کرده و فرمو« است

و معلوم است کسى که به این دین و به این معارف ایمان دارد، دیگر در دلش جایى « خداستآنِ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        50
 

‌

 

ماند، و اگر  خدا و تمایل و اعتماد به غیر خدا، نمى خدا و امید به غیرِ براى ریا و سمعه و ترس از غیرِ

ها و  راستى این دو قضیه براى کسى معلوم شود، یعنى علم یقینى بدان داشته باشد، تمامى پستى هب

شود و این دو قضیه دل او را به زیور صفاتى از فضائل، درمقابل آن رذائل ها از دلش شسته میبدی

 طبع و کبریا یر آن از قبیل مناعتو غ عزت یافتن به خداآراید، صفاتى الهى چون تقواى باللَّه و  مى

 .و غناى نفس و هیبتى الهى و ربانى

آن از  تنها ها و زمین و آسمانمالکیت جهان هستی و نیز در کلام خداى سبحان مکرر آمده که 

ها و زمین است از آن وى است که مکرر بیانش گذشت، و حقیقت این  و آنچه در آسمان خداست

گذارد  باقى نمى یجودى از موجودات استقلالبراى هیچ مو چنان است که خداوند آنبراى  مالکیت

دیگر چه کسى و به چه وجهى از خدا  در این صورتکند.  و استقلال را منحصر در ذات خدا مى

وجه، براى اینکه هر کسى را که تصور کنى، خدا مالک ذات او  هیچ کس و به نیاز تواند بود؟ هیچ بى

یمان به این حقیقت داشته باشیم، دیگر بویى از راستى ما ا هو صفات او و افعال او است و اگر ب

، هم شدن چنین ایمانى تمامى اشیاباپیدا !هرگزکنیم؟!  استقلال در خود و متعلقات خود سراغ مى

شوند، دیگر چنین استقلال ساقط می و هم افعالشان، در نظر ما از درجةذاتشان و هم صفاتشان 

غیر او را اراده کند  ای نیست که بتواند بلکه در درون او زمینه ،کندخدا را اراده نمیتنها غیرِ انسانى نه

تواند دربرابر غیر او خضوع کند، یا از غیر او بترسد یا از غیر او امید داشته باشد یا به غیر او به و نمی

چیز دیگرى سرگرم شده و از چیز دیگرى لذت و بهجت بگیرد یا به غیر او توکل و اعتماد نماید و 

 .(540- 541 :1، ج1364)طباطبایی، م چیزى غیر او شود و یا امور خود را به چیزى غیر او واگذارد یا تسلی

از فناى هر چیز  پسنماید، مگر وجه حق باقى را، حقى که  کند و طلب نمى چنین کسى اراده نمى

بارت کند جز از باطل، باطلى که ع کند مگر از باطل، و فرار نمى باقى است، همچنین اعراض نمى

چنین ایمانى براى هستى  خداست فانى و باطل است، و دارندةخدا، چون آنچه غیراست از غیرِ

های خویش در قبال وجود حق تعالی که آفریدگار اوست، هیچ استقلالی قائل نبوده و به خواسته

معنای  دهد. این درواقع همان توحید عملی بههای الاهی نیز هیچ اهمیتی نمیخویش دربرابر خواسته

 حقیقی آن است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 51                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

و ایمان قلبی  هاستفاده نموددر مقدمات استدلال فوق، از سه اسم عزیز، قدیر و مالک علامه 

شمارد. اما برمی شتوحیدی برای رفتارهای ای کاملاًرا موجب ایجاد انگیزه انسان به این اسما

 ایق قرآنی چنگ زد؛توان به دیگر اسمای الهی و حق آن اسم، میتوان فرض کرد به غیر از  می

تا و صفات الاهی دیگری هستند، اشاره کرده  که دربردارندة اسما علامه به برخی از آیات رو ازاین

الاهی و توحیدی چیزی برای فاعل مرید  جز انگیزةبراساس فرهنگ خاص قرآنی ثابت شود 

خالقُِ  رَبُّكُمْ، لا إِلهَ إِلَّا هُوَذلِكُمُ اللَّهُ »، (8 :)طه«  نىاللَّهُ لا إِلهَ إِلَّا هُوَ، ل هُ الْأ سْماءُ الحُْسْ»ماند، مانند:  مین

 :)طه «وَ عَن تِ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْق يُّومِ» (،7 :)سجده «ءٍ خ ل ق هُ الَّذِي أ حسَْن  كُلَّ ش يْ» (،102 :)انعام« ءٍ كُلِّ ش يْ

أ  وَ ل مْ یَكْفِ » (،22-23 :)اسری  «رَبُّكَ أ لَّا ت عْبُدوُا إِلَّا إِیَّاهُ  وَ ق ضى» (،116 :)بقره «كُلٌّ ل هُ قانِتُون »، (111

رَبِّكَ   وَ أ نَّ إِلى» (،45 :)فصلت «ءٍ مُحِيطٌ أ لا إِنَّهُ بِكُلِّ ش يْ» (،53 :)فصلت «ءٍ ش هِيدٌ كُلِّ ش يْ  بِر بِّكَ، أ نَّهُ علَى

 «ابِرِین ، الَّذِین  إِذا أ صابَتهُْمْ مُصِيبَةٌ قالوُا: إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِل يْهِ راجِعُون وَ بشَِّرِ الصَّ»و  ( 42 :)نجم « الْمُنْت هى
 .(156 :)بقره

بر این حقیقت دلالت دارند که الوهیت، خالقیت و ربوبیت بر هستی تنها از آنِ  آیات فوق

های اصلی که پایه خداوندبر اعتقاد به عزت، قدرت و مالکیت  علاوه خداوند است و شخص موحد

بایست باور قلبی داشته باشد که معبود و الهی باشند؛ میتوحیدی در رفتارهای انسان می ایجاد انگیزة

 چیز احاطه داشته و همة و بر همه هاست تمام موجودات و ظاهرتر از همة آنجز خدا ندارد. او خالق 

 شان به سوی اوست.تکس بازگش چیز و همه شود و همهامور به او منتهی می

  مبنای حبیّ .2

ای جز انسان و تسلیم بودن او دربرابر قهر و جبر الاهی به این معنا نیست که وی چاره مقهور بودن

شده و از روی  پذیرش آن ندارد؛ بلکه تن دادن به حاکمیت و ولایت الاهی، نوعی انتخاب حساب

آن کمال مطلق است. انسان در این مقام معرفت عمیق به خداوند و نیز از سر محبت و عشق به 

نیز « ارحم الراحمین»است « احکم الحاکمین»طور که  خوبی واقف است که خدای عزوجل، همان به

ارحم »و... است، « العقاب شدید»، «رقیب»، «ذوالقوه»، «ذوانتقام»، «منتقم»، «جبار»باشد. اگر  می

، «ذوالفضل العظیم»، «ذوالرحمه»، «الحاکمین رخی»، «حلیم»، «تواب»، «اهل المغفره»، «الراحمین

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        52
 

‌

 

نیز « هادی»و « ودود»، «وهاب»، «لطیف»، «قدوس»، «غنی»، «غفور»، «شاکر»، «سلام»، «رئوف»

و صفات الهی، انسان با اختیار خویش و از سر شوق، خود را مقهور و  باشد. با ایمان به نظام اسما می

داند بالاترین کمال و رشد آدمی همانا بندگی و یم دهد؛ چرا کهمطیع محض خداوند قرار می

 تسلیم عارفانه دربرابر مبدأ هستی است.

اند، صفات خداوند به دو بخش همچنین براساس تقسیمی که علما و عرفای مسلمان بیان نموده

شوند. صفاتی که مربوط به قهر و غلبه و تسلط خداوند بر هستی است، جلال و جمال تقسیم می

ل و آنچه مربوط به لطف و رحمت و زیبایی اوست، صفات جمالی خداست. قیصری صفات جلا

 گوید:می

ذات خداوند، برحسب مراتب الوهیت و ربوبیت، داراى صفات متعدد متقابل، مثل 
صفات متقابل را دو  خوشنودى و نارضایتى و ... است.لطف و قهر، رحمت و غضب، 

شود،  یرا هرچه به لطف مربوط مىآورند، ز صفت جمال و جلال در خود گرد مى
 (.34: 1387)قیصری، باشد  ه به قهر است، صفت جلال، مىصفت جمال و هرچه وابست

کند که محب صفات تنها خود را تسلیم صفات جلال می در نظام توحیدی، انسان نه رو ازاین

لاهی، به قهر اداند، با تسلیم دربرابر عزت، قدرت، مالکیت و  جمال نیز هست. انسان مقرب می

و سعادت نیز نائل گشته است. با رسیدن به مقام قرب و فنای حق  نهایت لطف، رحمت، مغفرت

درخواهد یافت که آنجا صفات جلال و جمال متحدند و کسی که در خدا فانی شده خود را در 

لک جز ا سار آنجچیز زیباست و چنین است که د بیند. در مقام قرب و فنا همهها میاتحاد با آن

بیند. به این نکته نیز باید توجه داشت که هیچ صفت جلالی، خالی از جمال صفت جمال چیزی نمی

و هیچ صفت جمالی بدون جلال نیست. یعنی در قهر خدا، لطف و در لطف او نیز قهر نهفته است. 

 گوید:قیصری می

حق حاصل هر یک از صفات جمال نیز، داراى جلالى است، مثل هیمانى که از زیبایى 
شود و هیمان عبارت از مقهور شدن عقل از زیبایى حق و سرگشتگى عقل در آن  مى

است. هریک از صفات جلال نیز، جمالى دارد و آن، همان لطفى است که در قهر 
 .(34: 1387قیصری، ) الهى پوشیده شده است

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 53                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

است که انسان با علامه طباطبایی نتیجه این مسلک را عبودیت حبیّ بیان کرده و بر این باور 

رسد. ایشان  می]نه صرف لذات بهشتی و نجات از جهنم[  متعال عبودیت حبی به قرب خداوند

کند که مسلک سوم؛ یعنی اخلاق قرآنی به  در مباحث اخلاقی به این نکته تأکید می سو ازیک

و   (360: 1، ج1417)طباطبایی، شود  توحید و نفی شرک دعوت کرده و منجر به عبودیت محض می

یوسف، نتیجه عبودیت محض یا عبودیت حبیّ را دستیابی به قرب  دیگر در تفسیر سورة ازسوی

داند. ایشان معتقد است افرادی که خداوند متعال را برای رسیدن به بهشت و فرار از عذاب  الهی می

ین عبودیت اثر اربها محبت به خداوند متعال است،  کنند؛ بلکه دلیل عبادت آن جهنم، عبادت نمی

ها و خداوند متعال  که هیچ حجابی بین آن گردند؛ چرا قرب خداوند متعال نائل می حبیّ به درجة

ها در طول زندگی نه فواید دنیوی بوده و نه فواید اخروی،  وجود ندارد؛ زیرا معیار و مبنای کار آن

س و هوای نفس در نظر ها فقط رضایت الهی بوده است؛ درنتیجه دنیا و ابلی بلکه ملاک کارهای آن

 اند به مقام قرب الهی نائل گشته ها ها نبوده، و آن ها ارزشی نداشته و مانعی برای عبودیت آن این
 .(162: 11، ج1417طباطبایی، )

 وصول به عبودیت حبیفرایند 

ازآنجاکه در اخلاق خاص قرآن، هدف اصلی کسب رضایت الهی است، این هدف، منجر به ذکر 

شود؛ درنتیجه ایمان بنده نسبت به خداوند متعال  دائمی و ذکر دائمی، منجر به محبت پروردگار می

و این جذبه و شور منجر به  شود پروردگارش می یافته و قلب او مجذوب تفکر دربارةافزایش 

دنبال ابتغای وجه   رسد که به ای می گردد. چنین کسی به درجه )عبودیت حبیّ( می محضهعبودیت 

الهی و کسب رضایت خداوند متعال است و تمام همّ و غم او محبوب ازلی و ابدی است، نه فضیلتی 

برایش مطرح است و نه رذیلتی، و نه ستایش و تعریف و تمجید مردم، نه توجهی به دنیا دارد و نه به 

اش عبودیت خداست و راهنما  آخرت، و نه توجهی به بهشت دارد و نه به جهنم، چنین انسانی توشه

 .(375 :1، ج1364)طباطبایی، و دلیلش، محبت اوست 

تهذیب نفس  ةوسیلالبته باید توجه داشت که در اخلاق خاص قرآن، معرفت و حبّ الاهی نیز به

« ابتغای وجه الله»و « قرب الهی»یدی قرآن کریم گردد. هدف اخلاق توحو تزکیه درون حاصل می

 که هدف اصلی در تزکیه و تهذیب نفس نیز قرب الهی و دستیابی به فلاح مطلق است. است، چنان

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        54
 

‌

 

 مفهوم عرفان و اقسام آن
 معنای شناختن، دانستن، اعتراف کردن، مشهور و نیکی است. به «عرََفَ»از ریشة در لغت عرفان 

باشد. ماده  می «معرفت»و مصدر دیگرش « عارف»اسم فاعل این مصدر  (واژه: ذیل 1360،الطلاب )منجد

و مشتقات آن برای نوع یا  «عرََفَ»بسیار قریب المعنی هستند. با این تفاوت که « عَلمَِ»با ماده « عرََفَ»

، «عرف»رود که با نوعی موشکافی و رمزگشایی همراه باشد. درواقع کار میخاصی از علم به مرتبة

  سوی آن است. شناختی از سطح به عمق، از ظاهر به باطن و یا از این سوی حجاب به آن

میسر نیست. امتیاز دیگر این  آن ادراکنوعی شناخت مطرح است که همه را « عرََفَ» در مادة

 «الله علَِمتُ »شود ماده این است که در مورد برخی موضوعات شناخت، کاربرد دارد. مثلاً گفته نمی

از  پساز علم « عرف»)خدا را شناختم(. و نیز ماده  «عَر فتُ الله »شود  را دانستم( بلکه گفته می )خدا

توان خدا را عارف نامید؛ بلکه او را  کند. به همین سبب نمی از فراموشی حکایت می پس جهل یا

برای این نوع شناخت،  خوانند. چرا که علم او مسبوق به جهل نیست. بنابراین نام عرفان عالم می

رساند که اولاً متعلق معرفت عرفانی امری خاص و بسیط مانند خدا بوده، ثانیاً معرفت عرفانی از  می

ای است که همواره با انسان  های متعارف نبوده که پس از جهل حاصل آید بلکه از گونهسنخ دانش

 .(58 -60 :1388، )موحدیان عطار پوشاند است و فقط غفلت آن را می همراه

ارائه گردیده است.  پژوهاناما در معنای اصطلاحی عرفان، تعاریف متعددی ازسوی عرفان

چه مسلم سازد. آنها، حتیّ نوعی ابهام در فهم حقیقت آن به ذهن متبادر میکه تعدد آن طوری به

لاً از آن تعاریف درصددند از یک معنا سخن بگویند و یک حقیقت را منکشف سازند. مث است همة

  :فته استدر تعریف عرفان گابوالخیر  ابوسعیدصوفیه 
یا  .«آنچه در سرداری بنهی و آنچه در کف داری بدهی و آنچه بر تو آید نجهی»

گوید: میجنید همچنین «. ابتدایش معرفت است و انتهایش توحید: »فته استعطا گ ابن
ق طبیعت و فرو تصوف صافی کردن دل است از مراجعت خلقت و مفارقت از اخلا»

میراندن صفات بشریت و دور بودن از دواعی نفسانی و فرو آمدن در صفات روحانی 
است الی الابد و خیرخواهی به  کار داشتن آنچه اولی و بلند شدن به علوم حقیقی و به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 55                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

)یثربی،  «جای آوردن بر حقیقت و متابعت پیغمبر کردن در شریعت امت و وفا به ةهم

1374 :33). 

تری از  توان گفت فهم جامع و دقیقیخوریم که میمیان تعاریف ارائه شده به تعریفی برمیدر 

 گوید: کند و آن تعریف قیصری است که میعرفان را بیان می

ه و صفاته و مظاهره و احوال المبدا و المعاد. و ائهو العلم باللَّه سبحانه من حيث اسم

ة واحدة هى الذات الاحدیة و معرفة طریق بحقایق العالم و بكيفية رجوعها الى حقيق

السلوك و المجاهدة لتخليص النفس عن مضایق القيود الجزئية، و اتصالها الى مبدئها و 

  .(7: 1381)قیصری،  اتصافها بنعت الاطلاق و الكلية

عرفان عبارت است از علم به حضرت حق سبحان، از حیث اسما و صفات و مظاهرش، 
و به حقایق عالم و چگونگی بازگشت آن حقایق به حقیقت و علم به احوال معاد 

واحدی که همان ذات احدی حق تعالی است؛ و معرفت طریق سلوک و مجاهده برای 
رها ساختن نفس از تنگناهای قید و بند جزئیت و پیوستن به مبدأ خویش و اتصاف به 

 نعت اطلاق و کلیت.

 عرفان نظری و اخلاق خاص قرآن رابطة
خواهد با کارکردی همانند فلسفه دارد و درصدد شناساندن هستی است. فیلسوف می عرفان نظری

ابزار عقل و براهین عقلی، عالم هستی را مورد شناسایی قرار دهد؛ اما عرفان درواقع نوعی 

تنهاحقیقت  شناسی شهودی از طریق کشفیات قلبی و باطنی است وعارف درصدد است که نه هستی

 به چشم دل مشاهده نماید، بلکه به آن دست یافته و در آن فانی گردد.هستی و مراتب آن را 

بالاتر از  در مرتبةشناسی قرآن  شناسی قرآنی است و هستیبر هستی اخلاق خاص قرآن مبتنی

های شناخت شناسی عرفانی دارد. راه حس، عقل و قلب راه حسّ و عقل تشابه زیادی با هستی

هستی از طریق حواس و پی بردن  است. آیات بسیاری بر مشاهدةی شده حقایق هستی در قرآن معرف

به خالق آن تأکید دارند. برخی از آیات نیز به صورت براهین عقلی با مقدمات یقینی یا تجربی بر 

کنند. اما قلب که در عرفان یگانه ابزار مشاهدات عرفانی و صفات او استدلال می و اسما وجود خدا

شده است. همین کارکرد نام برده شده که بر استفاده از آن نیز پافشاری  تنها در قرآن با است نه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        56
 

‌

 

شناسی قرآن دارای مراتبی است که از معرفت حسی تا شناخت قلبی امتداد دارد.  بنابراین هستی

 ةحس به عقل و قلب، مرتب ةسطح معرفتی انسان نسبت به عالم هستی از مرتب روی با ارتقای ازاین

رود. اخلاق توحیدی قرآن، محصول معرفتی عمیق نسبت به همین میزان بالا می اخلاقی او نیز به

بایست برای هستی و مراتب آن و نیز شناخت انسان و ساحات وجودی اوست. به همین دلیل می

 تخلق به اخلاق الاهی در این سطح از معرفت شهودی و عرفانی مدد گرفت. 

 عرفان عملی و اخلاق خاص قرآن رابطة
توان ارتباط تنگاتنگی در ریفی که از عرفان عملی و اخلاق خاص قرآن ارائه گردید، میبا تع

 : کنیمها اشاره می ترین آن ها میان آن دو در نظر گرفت که به برخی از مهم اهداف و روش

 اتحاد در هدف .1

پاداش و دفع بر جذب  گرچه در عرفان و اخلاق متعارف اسلامی که همان اخلاق عام انبیا و مبتنی

کیفر آخرتی است، هدف سالک خداست، اما انتهای وصول به حق در آن دو متفاوت است. هدف 

معنای آراسته شدن به اخلاق الاهی به منظور برخورداری  در اخلاق متعارف، رسیدن به قرب خدا به

ع اخلاق بسیار و توجه به منافع و مضارّ آن در این نو« خودیت»از مزایای آن در دنیا و آخرت است. 

وصول  تری دارد که عبارت است ازپررنگ است. اما در عرفان، هدف، اوج بیشتر و انتهای عمیق

« قرب»ای از به او. درواقع سالک به مرتبه حدت شخصی وجود، فنای در او و بقایبه حق، شهود و

اهد برای آن کند که بخواحساس نمی« خودیتی»رسد که برای خود اصولاً شأنی قائل نیست و می

 منفعتی را جذب یا ضرری را دفع کند.

نویسان مسلمان در آثار خویش، هدف و انتهای سیر و سلوک عرفانی را وصول به توحید عرفان

وجهه همت عارف و قبله مقصود او حق گوید: اند، مثلاً قیصری میناب معرفی و بر آن تأکید نموده

ست که ا آن بفضائل فقط براى آن ةرذائل و تحلی نفس از ةاست و مواظبت او بر طاعات و تصفی

بین او و حق برداشته شود و شاهد غیبى رخ بنماید. این طایفه در  ةحجب ظلمانى و نورانى واسط

سلوک راه باطن )چون طریقه حکمت و کلام هر دو سلوک راه ظاهر است( مقاماتى را پیمایند که 

چیز،  حق مطلق و گذشتن از همهه و روى و اقبال بچیز  اول آن توبه است و آخر آن گذشتن از همه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 57                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

نحو  نحو تحقّق و شهود است نه به شود، و این گذشتن از غیر و خود به شامل گذشتن از خود نیز مى

از فنا  یشده است، و فناى حقیقى شامل فنا علم و نظر، و از این گذشتن از اغیار و خود به فنا تعبیر

ام فنا، فنا منظور شود وگرنه همین خود حجابى است و آن وقت شود باین معنى که در مقمینیز 

رک: ) است که مقام وصول دست دهد نه عارفى بماند و نه معروفى، نه واصفى، و نه موصوفى

  .(12: 1381قیصری، 

استوار است در بخش « بر توحید ناب»گوید: در عرفان اسلامى که و یا میرزا احمد آشتیانی می

دار و  هم روشمند، نظام خود یعنى عرفان عملى که از جنس سیر و سلوک آناصلى و بنیادین 

نماید و سالک در « خداخو»بر یک دیالکتیک جامع و کامل است در پى آن است که انسان را  مبتنى

برابر معبود مطلق به خدا و محبتّ الهى و عبودیت درمعرفت اجمالى  اللهّ و در سایة پرتو سلوک الى

خداى سبحان راه یابد و عرفان تبیین مسیر و « معرفت شهودى»هم  معرفت تفصیلى، آنبتواند به 

 .(180: 1386آشتیانی، رک: )بسترهاى رسیدن عارف به توحید محض است 

کسب رضایت الاهی، زدودن مطلق  هدف سالک صرفًدر اخلاق خاص قرآن نیز مانند عرفان 

ای از شرک در آن یافت نشود. این ه هیچ شائبهک طوری ها و وصول به توحید ناب است، بهخودیت

های مادی و غیرمادی یا همان مقصود حاصل نگردد مگر به زدودن تمام تعلقات و وابستگی

الله است که مقصود عارف از های ظلمانی و نورانی از وجود سالک؛ و این همان فنای فیحجاب

اسوی الله در قصد و نیت سالک برای باشد. فنا چیزی جز کنار زدن مسیر و سلوک عرفانیش می

نوع اخلاق نیز محرک سالک، محبت خدا و عشق به عبودیت محض  انجام اعمالش نیست. در این

رو آیات الهی هدف آفرینش در برابر اوست. کمال انسان، در ظهور کمالات الهیه در اوست. از این

اند. کمال نهایی انسان ی کردهسوی کمال مطلوب و کسب فضایل اخلاقی معرف انسان را سیر به

وَقُلْ » :کند که در آغاز و پایان هر کاری خدا باشدگاه ظهور میتوحید است؛ و توحید در عمل آن

 .(80 :اسراء) «رَبَِّ أ دْخِلْنِي مُدْخ ل  صِدْقٍ وَأ خْرِجنِْي مُخْر جَ صِدْقٍ

 از آفرینش انسان را رساندن علامه طباطبایی نیز بر این نکته تأکید کرده که قرآن کریم، هدف

عبودیت  .(56 :)ذاریات «وَمَا خ ل قتُ الجِنَّ وَ الاِنسَ اِلَّا لِيعَبُدُونِ» کند:او به مقام عبودیت معرفی می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        58
 

‌

 

خلقت همان  الله نیست. غرض نهایى از فی عبارتی مقام فنای محض چیزی جز توحید خالص یا به

زخود و از هر چیز دیگر بریده، به یاد پروردگار خود حقیقت عبادت است، یعنى این است که بنده ا

  .(582 :18 ، ج1364)طباطبایی،  باشد، و او را ذکر گوید

توان گفت که هدف در اخلاق توحیدی قرآن، مشابه با هدف سالک در عرفان بنابراین می

و جلال  ای خدا، تخلق به اخلاق او، مشاهدةعملی است. هدف هر دو درواقع خالص گشتن بر

 جمال او و فنای در اوست.

 درون )ریاضت( هذیب نفس و تزکیةتتأکید بر . 2

بر سیر باطنی و تحول درونی  روش رسیدن به هدف در عرفان عملی و اخلاق خاص قرآن، مبتنی

شود. سیر رسیدن به خدا در هر دو، تنها از باطن حاصل می ست که از طریق تهذیب نفس و تزکیةا

پذیر است.  راستن آن به فضائل و محاسن امکانقلب از هر نوع آلودگی و رجس و آ پالایشطریق 

اخلاق قرآنی بر همین  نفس دارد و اصولاً اخلاق، تأکید بر تهذیب و تزکیة قرآن کریم درخصوص

دانند.  اصل بنا شده است. آیات متعددی از قرآن، رستگاری و سعادت انسان را در همین امر می

ی که هدف همچنین آیات .(9 :)شمس «ق د ا فل حَ مَن زَكَّاهَا»و   (14 :)اعلی «ا فل حَ منَ ت ز كَّيق د » :ازجمله

« وَ یُز كِّيهِم وَ یُعَلِّمُهُمُ الكِت ابَ وَ الحِكمَهَ» ، مانند:کندمیها معرفی نفس انسان رسالت پیامبران را تزکیة

 تأکید بر همین موضوع دارند.  (129 :)بقره «الحِكمَهَ وَ یُز كُّيهِمو  یُعَلِّمُهُمُ الكِت ابَ وَ »و  (2 :)جمعه

باطن  ةنیز اصطلاح تهذیب نفس و تزکی پژوهانعرفاناین در حالی است که در میان عرفا و یا 

شمار ها و تنهاترین مسیر در سیر و سلوک عرفانی برای وصول به حق بهترین واژهاز پراستعمال

ن را چیزی جز یابی به هدف بلند عرفاشود که راه دستدر عرفان یافت نمیرود. هیچ کتابی  می

تعلیمات عرفای راستین، بنای عرفان را بر  باطن معرفی کرده باشد. اصولاً تهذیب نفس و تزکیة

پیشنهادی قرآن معتبر  و سلوک را خارج از طریقةگذارند و سیر آن می های رازگونةقرآن و گزاره

شیعه و سنی هم وجود ندارد. این  پژوهانعرفاناین موضوع تفاوتی میان عرفا یا شمارند. در  نمی

نوعی منشأ تعلیمات عرفانی خویش را به  صوفیه و عرفای مسلمان به بیشتردانیم درحالی است که می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 59                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

یکی از امامان معصوم شیعه یعنی امام علی )علیه السلام(، امام سجاد، امام صادق و امام رضا )علیهم 

 باشند.رسانند و این امامان بزرگوار نیز درواقع مبینّ حقیقی کتاب و سنت میالسلام( می

اصل زیربنایی تهذیب نفس  دربارةهای فراوانی در متون اخلاقی و عرفانی در هر صورت نمونه

 شود: تنها به چند مورد اشاره می جاشود که در اینو تزکیه درون مشاهده می
ها و طهارت دل و حفظ حدود  و تأدیب اندام  نفس  را تهذیب بیشتر آداب دینداران

و شتاب در خیرات به وجود ها  ها و انجام عبادت حق و دورى از شهوات و شبهه
  .(191: 1382)سراج طوسی، آورد  مى

، تهذیب خوى،  نفس  تهذیب سفر دیانت و تحمّل مشقّت و تهذیب سه چیز است:
  .(19: 2، ج1383)میبدی،   تهذیب دل

است که توجه به « انّ اللّه خلق الإنسان على صورته»اساس عرفانى این مکتب موضوع 
  کشف و وحدت و اتحّاد عرفانى را سبب شده است. ... دل عارف، اگر به تهذیب

 یابد گردد و او خویش را بازتاب نور الهى مى پردازد، مرکز تجلىّ انوار حق مى  نفس
  .(537: 1375)سهروردی،

از جهت رفع آن حجب است و کشف آن عجایب و علوم و   نفس  ریاضت و تهذیب
 .(393: 1379)فرغانی،  وصول و تحقق بدان عالم

 حوریت کتاب و سنت. م3
دو از علومی هستند که ریشه در کتاب و سنت داشته و در بستر اسلام  اخلاق و عرفان اسلامی هر

هم علمای اخلاق براساس آیات الاهی و سیره و سنت  اند. هم عرفای مسلمان ورشد و نمو یافته

و با وسواس فراوان  پیامبر اکرم )صلی الله علیه و آله( اصول و فروع این علوم را طراحی نموده

 های نظری و عملی خود را از قرآن و سنت اخذ نمایند. اند که مبانی اندیشهتلاش کرده

های سنت پیامبر اکرم )صلی الله علیه و آله( از آموزهبر قرآن و  آثار عرفا و علمای شیعه علاوه

اند. آثار اخلاقی اخلاقی و عرفانی اهل بیت و امامان معصوم )علیهم السلام( نیز بسیار بهره جسته

از نراقیین و  ةمعراج السعادو  جامع السعاداتمسکویه،  از ابن تهذیب الاخلاق و تطهیر الاعراقچون 

هایی  از خواجه نصیر، بخش اوصاف الاشراف...، همچنین آثاری که بیشتر جنبه عرفانی دارد مانند: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        60
 

‌

 

و دیگر آثار ایشان چون  المیزانفیض کاشانی، مباحث عرفانی علامه طباطبایی در  البیضاء المحجةاز 

استاد جوادی آملی و بسیاری از  مراحل اخلاق در قرآناز امام خمینی،  چهل حدیث، رساله الولایه

 باشد.از آثار دیگر مبیّن این نکته می

دست ما رسیده نیز تأکید بر استفاده از کتاب و سنت به عنوان  در آثار فراوانی که از صوفیه به

محور اساسی در مباحث اخلاقی و عرفانی آنان مشهود است و خود آنان در  کتب خویش بر این 

یکى از پیران صوفى گفته است: گوشم علمى از علوم اهل ه عنوان نمونه، اند. بنکته تأکید داشته

)سراج طوسی،  و سنت  حقیقت را شنید آن را اجازه ورود به دل ندادم مگر پس از تطبیق آن بر کتاب

 و دیگری گفته:  .(377: 1382

رسول را در دست   خداى را در دست راست خویش گیرد و سنتّ  صوفى کسى است که کتاب

چپ خویش و به یک چشم در بهشت نگرد و به دیگر چشم به دوزخ و دنیا را ازارى کند بر میان و 

)شفیعی کدکنی، طاب کند که لبیّک اللّهم لبّیک! آخرت را ردایى بر تن و از میان آن دو مولى را خ

1384 :209).  

از قرآن و سنت  ربیشتگیرد نیز همچنین اصطلاحاتی که در این دو علم مورد استفاده قرار می

عبارتی همان عرفان حقیقی اسلام و محصول معرفت  که به در اخلاق خاص قرآن است. گرفته شده

 نااست همه تعاریف و اصطلاحات از متن قرآن و سخنان معصوم تر کتاب و سنتتر و درونیعمیق

ق، خلوت، تفکر، )علیهم السلام( اخذ شده است؛ به عنوان مثال اصطلاحاتی چون توبه، انابه، صد

حزن، رجاء، صبر، شکر، اراده، شوق، معرفت، یقین، سکون، توکل، رضا، تسکین، توحید، اتحاد و 

گرفته شده و در عرفان و اخلاق )علیهم السلام( ن گی از آیات قرآن یا روایات معصوماوحدت، هم

 شوند. کار برده میبه

 مراحل، مقامات و منازل مشترک  .4

شود. برخی از کتب عرفانی شمار تقسیم میای است که به مراحل و منازل بیفاصلهمیان حق و خلق 

ای است که اند. ریاضت، دورهها را به سه، هفت، ده، چهل، صد و حتی هزار منزل تقسیم نموده آن

وجود باره ترین آثاری که در این بایست این منازل را طی کرده تا به مقصود برسد. مهمسالک می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 61                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

خواجه نصیرالدین طوسی و از  اوصاف الاشرافخواجه عبداله انصاری،  منازل السائرین دارد،

  استاد جوادی آملی است. مراحل اخلاق در قرآنن معاصرا

از آثار فوق و نیز برخی کتب دیگر که مبنای تبیین مراحل عرفانی را آیات قرآن کریم قرار 

انی در نظر آنان با آنچه در این جستار، اخلاق توان استنباط کرد که سیر و سلوک عرفاند میداده

خاص قرآن نامیده شده، هماهنگی دارد؛ چرا که آنان با استفاده از آیات قرآن، منازل و مراحل 

ها را ویل عرفانی است، آنأهای خاص خود که نوعی تفسیر و تو با برداشت عرفانی را ترسیم نموده

 اند. نمودهتبیین 

یکی اخلاق علمی که به روش  ،اخلاق را در دو سطح مطرح کردهسی، نصیرالدین طوخواجه 

نفس آدمی از آن جهت که دارای ملکات نفسانی  ةرا تبیین و دربارآن حکیمان با استدلال، مبانی 

کند؛ شناخت نفس و قوای  شود بحث میاست و از او افعال ارادی پسندیده یا ناپسند صادر می

بخش دیگر، اخلاق عملی یا  .(48: 1356)خواجه نصیر  م اخلاق هستندنفسانی و کمال نفس، مبادی عل

مطرح  آن راهمان سیر و سلوک عرفانی است که چگونگی وصول به کمال و عوامل و موانع 

کارگیری ، هر یک از مراحل و منازل اخلاقی یا عرفانی را با بهاوصاف الاشرافوی در  کند. می

ای از تطابق عرفان عملی و اخلاق خاص توان آن را نشانهکه میای از آیات قرآن تبیین نموده آیه

 قرآن قلمداد کرد. 

از استاد جوادی آملی که یکی از مجلدات تفسیر موضوعی ایشان  مراحل اخلاق در قرآنکتاب 

است نیز با رویکرد اخلاق توحیدی قرآن نگارش یافته و با پسندیدن سبک محقق طوسی، همان 

ها پرداخته است. به عنوان مثال در بخش دوم کتاب از ام برده و به تشریح آنمنازل و مراحل را ن

گویند که عبارتند از: توبه، زهد، ریاضت، مراقبه و زدایی از سیر و سلوک سخن می مراحل مانع

گانه درواقع همان مراحلی است که محقق طوسی در باب دوم  محاسبه و تقوی. این مراحل پنج

آورده است. در بخش « ازاله عوایق و قطع موانع از سیر و سلوک»عنوان تحت  اوصاف الاشراف

سوم، استاد جوادی آملی تمام ابواب کتاب محقق طوسی را یکجا تحت عنوان مقامات عارفان و 

مراحل سیر و سلوک آورده و شرح داده است. آخرین مراتب سیر و سلوک وصول به مراتب 

 شود.  ها ختم می ت که هر دو اثر به آنتوحید، اتحاد و وحدت و بالاخره فناس

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        62
 

‌

 

طور پراکنده بهو در مقاصد و فصول آن  شرح جنود عقل و جهلدر کتاب  امام خمینی همچنین

مسائلی چون صبر و مراتب آن،  .به بسیاری از مقامات عرفانی و مباحث توحیدی پرداخته است

، توکل، شکر و مراتب آن و رضا تسلیم و فوائد آن، فضائل صمت، تواضع، زهد و مراتب آن، علم

 .شودبررسی این مباحث در کتب عرفانی یکی از محورهای اصلی محسوب می که

کید بر ذکرأت .5  

سوی خداست.  های اصلی در اخلاق و عرفان برای دفع خواطر مزاحم در سیر بهکارذکر یکی از راه

مشحون از  ،عرفای واصل استویژه آثاری که متعلق به  های اخلاقی و عرفانی به بیشتر نوشته

زدایی و نگهداشتن  اذکاری است که برای اوقات مختلف تجویز شده است. هدف از ذکر، غفلت

سالک در حالت بیداری است. از همین روی اذکار، کارکردهای مختلف و تقسیمات متعددی 

 ها و مقامات گوناگون سلوکی دارند.  براساس حالت

طور مداوم به ذکر عام و خاص  هنیز آمده است که آنان بدر حالات عرفا و علمای اخلاق 

توان از نقاط داشتند. در هر صورت، ذکر را میمشغول بوده و شاگردان و پیروان خود را بر آن وامی

بخش اعظمی از کتب  رو ؛ ازاینهم پیوند داده است مشترک مهمی دانست که اخلاق و عرفان را به

ذکر  هاست؛ مثلا گاهیبه اذکار مختلف و تقسیمات متعدد آن اخلاقی، عرفانی و تفسیری مربوط

: 1415 ،بحرالعلوم)است دارای هفت مرتبه: قالبی، نفسی، قلبی، سری، روحی، عیونی و غیب الغیوب 

 انده اطلاقی و حصری تقسیم نمودهو گاه به چهار قسم قالبی، نفسی و هریک را ب (179-178
 .(162 -192: 1415بحرالعلوم، )

تنها تمام  قرآن کریم آیات متعددی در اهمیت و تأکید بر ذکر دارد؛ این در حالی است که نه

های این کتاب مقدس نیز ذکر است. برخی  شوند، بلکه یکی از نامآیاتش مصداق ذکر شمرده می

اذْكروُا اللَّهَ ذِكراً  ایا أ یُّهَا الَّذِین  آمنَُو»دهند تا کمیت را القا کنند؛ مانند: آیات به ذکر کثیر فرمان می

ف إِذا ق ض يْتُمْ مَناسِككمْ ف اذْكروُا اللَّهَ »کنند؛ مانند: و برخی بر کیفیت اشاره می (41:)احزاب «كثِيراً

حال اگر ذاکر بخواهد کمیت و کیفیت ذکر را رعایت  (.20 :بقره) ...«كذِكرِكمْ اباءَكمْ أ وْ أ ش دَّ ذِكراً 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 63                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

باید با توجه تام مشغول ذکر و یاد خدا باشد، و این همان است مقام میکند همواره در هر حال و 

 شود.   که در عرفان و قرآن به عنوان مسیر و مقصد سالک از آن نام برده می

 جوهر محبت و عشقتوجه خاص به  .6

برد، محبت و عشقی است که وجود او را ه سالک را در طریق توحید، وارد و به پیش میآنچ

و از حب الاهی نسبت به ذات خویش است  برآمدهکشاند. این عشق سوی معشوق می و به فراگرفته

وصفات اویند نیز ساری و جاری گشته است. بنابراین تمامی  سراسر عوالم وجود که مظاهر اسما در

تعالی عشق و محبت تنها به منشأ خود یعنی ذات حق اند نهموجودات که مظاهر اسما و صفات الاهی

چرا که آنان  ؛ورزند و این عشق نسبت به اولیای الاهی بیشتر استیکدیگر نیز عشق می به که دارند

 اند. تری از اسما و صفات الاهی را نمودار ساخته کامل ةجلو

اند، فراوانند؛ طور مستقیم یا با اشاره و رمز به این موضوع اشاره کردهدر قرآن کریم آیاتی که به

خداوند محبوب  (.165: )بقره «و الذین آمنوا اشد حبا لله »....فرماید: که می به عنوان مثال این آیه

را دارد. عشق به خداوند منشأ همة  منان بیشترین محبوبیتطور خاص در نزد مؤهمه است اما به

وَ سقَاهُمْ رَبُّهمُْ »را در آیه « شراب»اصلی حیات اوست. یا برخی  اعمال و رفتارهای مؤمن و جوهرة

بدان که مراد از شراب در کلام عرفا، مى اند: و گفته عشق معنا کرده به (21:)انسان «اباً ط هُوراًش ر

ندارد و چون این  آن را احب جرأتى طاقت آشامیدن دو جرعةکه هیچ ص است  و محبت  عشق

فرماید:  شراب طهور حقیقت و ظلش در دنیا نار محبّت و عشق، و موردش قلب است، حق تعالى مى

کافى است که تو را از  آن بارى یک جرعة (6 :)همزه «نارُ اللَّهِ الْمُوق دَةُ الَّتِي ت طَّلعُِ عَل ى الْأ فْئِدَةِ»

رنگى رساند و احتیاج تو را مبدلّ به غناى  خودى خود خلاص نماید و از عالم رنگ تو را به مقام بى

 .(91: 1386)سبزواری، کند که وجود مقیدت را مطلق مى انمطلق گرداند، همچن

اند که جمع فی الله از دو مسیر سخن گفته رسیدن به مقام قرب الاهی یا فنای برای پژوهانعرفان

تر همین مسیر آن دو نیز ممکن است، یکی مجاهده و ریاضت و دیگری عشق و محبت. راه آسان

به دلشان افتاده و  عشق و محبت است. بسیاری از واصلان به حق از طریق همین محبت و عشقی که

الله را در اندک زمانی  اند بدین مقام دست یافته و راه طولانی سیر و سلوک الیمجذوب آن گشته

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        64
 

‌

 

ها و سخنان نوشتهاند. از همین روی، آثار اخلاقی و عرفانی پر است از عبارات، اشعار، دلپیموده

 دهد.     آنان که سراسر بوی عشق و محبت به وصال معبود می

 نتیجه:
رفتارها تحسین و تقبیح اجتماعی است. هرچه با عقل معاش  در اخلاق مادی مبنای انگیزة .1

گردد. در مبنای فلسفی تعدیل قوا موجب پسندیده شود، تحسین و هرچه ناپسند آید تقبیح می

 گردد. تحسین و افراط و تفریط آن موجب تقبیح اجتماعی می

 و نیز توجه به قضا و قدر الهی آدمی، لذت یا ألم اخرویمبنای رفتارهای  در اخلاق عام انبیا .2

اما به جهت انگیزة  ،رآن کریم استویژه قاست. این ملاک مورد تأکید کتب آسمانی و به

 شرک مبرا دانست.  توان آن را از شائبةغیرتوحیدی نمی

ت به بر توحید ناب بنیان نهاده شده و از دو مبنای معرفت شهودی نسب اخلاق خاص قرآن .3

پیوند عمیقی با عرفان اسلامی رو  ازاینخداوند و محبت و عشق به او تشکیل شده است. 

بر کتاب و سنت پیامبر )صلی الله علیه و آله( و سیره اهل بیت )علیهم السلام( دارد که آن  مبتنی

 است. نیز بر همین مبانی بنا شده

ازد، دارای تشابه فراوان و حتی پردکه به تبیین شهودی هستی و مراتب آن می عرفان نظری .4

بینی قرآنی در اخلاق نظری است و عرفان عملی که درواقع سلوک نفسانی و  منطبق با جهان

 باشد. وصول به بالاترین مراتب هستی است، منطبق با اخلاق عملی قرآن می

اخلاق خاص قرآن و عرفان اسلامی در هدف، تأکید بر تهذیب و ریاضت، ابتناء کتاب و  .5

 ت، منازل و مقامات مشترک و تأکید بر ذکر با یکدیگر انطباق دارند. سن

 نامه: کتاب
  قرآن کریم –

پژوهشگاه علوم و  :جمعی از نویسندگان،  قم ،کتابشناخت اخلاق اسلامی(، 1389. )احمد پور، مهدی –

 فرهنگ اسلامی. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 65                                                                                   دیدگاه علامه طباطباییاخلاق عرفانی قرآن با تأکید بر 
 

 

 

ه رساله الولایشرح ترجمه و ، سر سلوک(، 1386) محمدجواد رودگر. آشتیانی، میرزا احمد؛ –
 .آیت اشراق :)آشتیانى(، قم

 ، تهران، حکمت. رساله سیروسلوک منسوب به بحرالعلوم(، 1360بحرالعلوم طباطبایی نجفی، مهدی. ) –

کتابخانه موزه  :، محمد طباطبایی بهبهانی، تهرانالمقربین تسنیم(، 1382الدین محمد. ) تبادکانی، شمس –

 و اسناد مجلس شورای اسلامی.

 اسراء.  :)مراحل اخلاق در قرآن(، قم تفسیر موضوعی قرآن کریم(، 1377آملی، عبداله. )جوادی  –

 اساطیر. :، تهراناللمع فى التصوف(، 1382. )سراج الطوسی، ابونصر –

 نشر علم. :، تهرانشرح گلشن راز(، 1386) سبزواری، محمدابراهیم. –

 :ابومنصور اصفهانی، تهران‌)ترجمه(، عوارف المعارف(، 1375وحفص. )الدین اب سهروردی، شهاب –

 انتشارات علمی فرهنگی.

 :محمدباقر موسوی همدانی، قمترجمه المیزان فی تفسیرالقرآن، (، 1374) .محمدحسینطباطبایی،  –

  انتشارات اسلامی. 

 انتشارات اسلامی.، قم: المیزان فی تفسیرالقرآن(، ق1417) .ـــــــــــــــــــــــــــ  –

 ، مشهد: انتشارات امام. اوصاف الاشراف(، 1361) نصیرالدین.طوسی، خواجه  –

 ، تهران: چاپخانه زر.اخلاق ناصری(، 1356ـــــــــــــــــــــــــــــــ . ) –

دفتر تبلیغات  :، قم، رضا مرندیمشارق الدرارى شرح تائیه ابن فارض(، 1379. )فرغانی، سعیدالدین –

 اسلامی.

مؤسسه پژوهشی حکمت و  :الدین آشتیانی، تهران جلال، قیصرىرسائل (، 1381) ود.قیصری، داو –

 فلسفه ایران.

 دارالکتب العلمیه. المزیدی، بیروت: فرید، شرح علی تائیه ابن الفارضق(،   1425) ـــــــــــــــــ . –

 حکمت. موسوی، تهران: حسین سید، بر فصوص الحکم(، مقدمه شرح قیصری 1387) ـــــــــــــــــ . –

 انتشارات اسلامی.(، 1360) .الطلابمنجد  –

 دانشگاه ادیان ومذاهب.  :، قممفهوم عرفان(،  1388. )موحدیان عطار، علی –

ه آموزگار، ال نگارش حبیب، خلاصه تفسیرادبی وعرفانی قرآن(، 1383یبدی، ابولفضل رشیدالدین. )م –

 اقبال.تهران: 

 طهوری. :تهران وردی ناصری، ، حقالحقایق ةزبد(، 1363. )نسفی، عزیزالدین –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            21 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html


 هشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال نهم/ شماره هفدهمژوپ                                                                        66
 

‌

 

مرکز تحقیقات  پاکستان: ،(شش رساله) همدانى على وآثارمیرسید (، احوال1370) همدانی، سید علی. –

 فارسی ایران و پاکستان.

 .دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه :قم، عرفان نظری(، 1374. )یثربی، یحیی –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-607-fa.html
http://www.tcpdf.org

