
 

 

 1عرفان شریعت: از تعارض تا گفتگو

 گونه شناسی ارتباط میان عرفان و شریعت
 *الاسلامی علی شیخ

 **ابوالفضل تاجیک

در طول تاريخ تمدن  -به نمايندگي فقها  -رابطه ميان عارفان و متشرعين  چكيده:

اي پر فراز و نشيب بوده است. تلقي عارفان از شريعت نيز به همين منوال  اسلامي، رابطه

با نوسانات مختلفي همراه بوده است. برخي از اهل تصوف، حقيقت را همان شريعت 

انگارند و  حقيقت را وراي شرع و قانون مي انگاران( و برخي ديگر دانند )وحدت مي

هاي  دانند )معارضان(. برخي گروه حضور شريعت را مخلّ ظهور طريقت و تصوف مي

يك در حريم  اصالت دادن به هر يك از دو گفتمان، معتقدند نبايستي هيچبا ديگر نيز 

ي و جهان ديگري ورود کرده و هر يك متكفل سامان دادن به بخشي از نيازهاي اين

انديشان(. گروه ديگري نيز فارغ از آنكه خود به  جهاني فرد است )استقلال آن

انديش معتقدند، در پي ايجاد  انديش يا استقلال يك از دو گروه وحدت کدام

اند و معتقدند چنانچه  گو ميان اين دو گفتمان پرقدرت فرهنگ و تمدن اسلامي و گفت

هاي موجود در هر  ان اين دو گروه پتانسيلبس مي گو و برقراري آتش و بتوان با گفت

يك را به فعليت رساند، فرهنگ و تمدن اسلامي شاهد يك جهش عظيم رو به جلو، 

سوي معنوي خواهد بود )گفتگو(. اين مقاله  و هم در جهات مادي و هم در سمت

کوشد تا آراي جريانات مختلف فكري اسلامي را ذيل يكي از اين چهار گروه  مي

 ي نمايد.بند دسته

 شريعت، عرفان، تعارض، استقلال، وحدت، گفتگو، فقه ها:‌كليدواژه

                                                                                                 
 استاد گروه تصوف و عرفان اسلامي، دانشگاه آزاد اسلامي، واحد علوم و تحقيقات، تهران، ايران*

 دانشگاه آزاد اسلامي، واحد علوم و تحقيقات، تهران، ايراندکتري تصوف و عرفان اسلامي، آموخته  دانش**

e-mail:a.tajik1100@gmail.com  
 16/4/1394 ؛ پذيرش مقاله:11/11/1393 دريافت مقاله:

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                52

 

 مقدمه:
بر مبادي و مباني خاصي هستند که براي درك رابطه و مواجهة اين دو  عرفان و شريعت مبتني

هاي موجود  فرض ديگر بايستي به آن مبادي و مباني توجه کرد و بدون شناخت پيش گفتمان با يك

کوشد با  اين رابطه ناممكن خواهد بود. اين پژوهش با توجه به اين موارد ميدر هر يك کشف 

ديني  فرهنگي در گفتمان درون -شناسي اين دو حوزة پر قدرت تمدني  بررسي مواضع شناخت

ها را مورد نقد و کاوش قرار داده و جايگاه هر يك از اين دو را در  اسلام ابعاد گوناگون مواجهه آن

هاي گوناگون از رابطة شريعت  د کنكاش قرار دهد. اين مقاله به بررسي انواع تلقيجهان کنوني مور

ها  هاي فكري از شريعت با توجه به پارادايم فكري آن پردازد. نوع تلقي اين نحله و طريقت مي

 بندي نمود:  ها را درچهار گروه کلي دسته توان اين تلقي متفاوت است و درمجموع مي

 گرايان( و حديث )نص تقليل شريعت به فقه .1

 تعميم شريعت به دين )متكلمين( .2

 تأويل شريعت به سنت )متصوفه سنتي( .3

 فكران( تفسير شريعت به اخلاق )روشن .4

هاي چندگانه است که نوع رابطة شريعت با عرفان نيز دچار نوسانات  براساس همين سوگيري

آيد يقيناً مراد يك  رو در فصول مختلف وقتي سخن از شريعت به ميان مي شود. ازاين مختلف مي

 هاي پيشين يا پسين، يكسان نخواهد بود.  گروه از شريعت با گروه

 ها نيز بپردازد؛ دارد تا به اين پرسش اين مقاله در ظرف محدود خود تلاش

نسبت عرفان با تصوف چيست؟ نسبت عرفان با شريعت چيست؟ آيا شريعت همان فقه است؟ و 

گونه که برخي معتقدند بايد در مواجهة با اين مسئله از گوهر اديان سخن گفت و رويُه اديان  آيا آن

 چه نقشي دارد؟ را در گذر تاريخ به تأويل سپرد؟ اخلاق در اين معادله

 شناسي بپردازد نگارش چنين پژوهشي انجام گرفت. براثر نبود اثري مستقل که تنها به اين گونه

 بخش اول: تعارض
پديدة تعارض ميان شريعت و طريقت، کمتر در حوزة نظر و بيشتر در حيطة عمل پديدار شده است. 

نظر به لزوم و وجوب پايبندي به  هاي فكري در اسلام در حوزة تقريباً همة فرق و نحل و گرايش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   53                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

سو، مسئله  اند و تقريباً معارضي در اين حوزه وجود ندارد. اما ازآن اصول شريعت تأکيد کرده

متفاوت است و معارضان تصوف يا طريقت در ميان ساير طوايف فكري اسلامي از فقها، متكلمين و 

گونه که  آيد، شريعت را آن ميان مي بهفلاسفه بيشترند. برخي مدافعان تصوف نيز آنجا که پاي عمل 

گري و  و به همين دليل همواره متهم به لاابالي  اند کمتر عمل کرده فقها و متشرعين خواسته

 اند. گرايي شده اباحه

و شريعت را يا   هر دو طرف معادله در بسياري از اوقات از تفسير مفهوم شريعت غفلت ورزيده 

اند که قابليت جمع و آشتي ميان اين  تفاسير شاذّ و نادر بر آن حمل نمودهقدر  يا آن  به فقه تقليل داده

دو به وجود نيامده است. معارضان در ميان طايفة فقها و متشرعين به چند دسته از علل و دلايل 

توانند با هم جمع شوند که بتوان يك  ها عرفان و شريعت نمي موجب آن کنند که به استناد مي

حد از اين دو به دست داد. متشرعين معتقدند تصوف هم به لحاظ ماهيت و هم گفتمان تجميعي وا

هاي قرآني و  به جهت خاستگاه با معارف اسلامي سر ستيز دارد و تناسب و سنخيتي ميان آموزه

 (.28: 1385)اصفهاني، تعاليم تصوف وجود ندارد 

شواهد موجود در آثار و  داران و معتقدان به تصوف نيز به انبوهي از ادله و درمقابل، طرف

بر  هاي قرآني بهره برده شده است. افزون ها از آموزه کنند که در آن هاي صوفيانه استناد مي آموزه

هاي اوليه را  گيري تصوف در دامان اسلام در دهه بر حضور و شكل آن، استنادات تاريخي مبني

خود را از اتهام ناخلف بودن و عدم اند و بدين طريق  دليلي بر خلف بودن اين فرزند اسلام دانسته

ميان  سو وقتي پاي عملكرد و سنجش مباني عملي صوفيه به دانند. اما ازآن انتساب به اسلام مبرا مي

شويم. گويي ميان نظر و عمل در تصوف  ها و ترديدها مواجه مي ها، اتهام آيد با انبوهي از پرسش مي

دهند با  دست مي تفسيري که صوفيان از شريعت بهبينانه،  شكافي عميق است و يا در حالتي خوش

قدر تفاوت دارد که درنهايت بسياري از متشرعين عطاي تصوف را به  تلقي متشرعين از شريعت آن

انگارند. برخي فرق تصوف نيز تقليل شريعت  لقايش بخشيده و از اساس آن را معارض شريعت مي

رو  اين تر از فقه دارد، از عت و سنتْ معنايي بس فراخدانند و معتقدند شري به فقه را امري نادرست مي

معناي موسع آن تعارض که ندارند  وجه با سنت و شريعت به هيچ عملكرد و مباني نظري تصوف به

گرايان(. اما  ترين قرائت از شريعت و سنت نزد اين طايفه موجود است )نظر سنت هيچ، بلكه نزديك

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                54

 

ترديد آب عرفان و شريعت با هم به يك جو نخواهد  ه شود بيمعناي فقه انگاشت اگر شريعت فقط به

اند  ترين حالت همواره به دو ساحت ظاهر و باطن براي دين معتقد بوده بينانه رفت. متصوفه در خوش

اگر نگوييم  -که البته ظاهراً ريشه در قرآن دارد  -و همين باور به نظام دو ساحتي ظهور و بطون 

آيد با  دست مي هايي که از ظاهر و سطح دين به وت ميان برداشتکم نوعي تفا تعارض، دست

 گردد. هاي باطني از دين را موجب مي ها و برداشت تلقي

رو غالب  در اين منظر حضور هر يك از اين دو گفتمان، متعرض ديگري خواهد بود و ازاين

رخ داده است. در  هاي تاريخي ميان دو گفتمان عرفان و شريعت در اين جريان ها و اصطكاك تنش

اين  گفتمان، شريعت معارض طريقت بوده و حقيقت فراتر از شريعت و طريقت قرار گرفته است. 

گانه  بندي سه صورت سه نامتساوي تعريف شده و البته اساساً اين تقسيم ها در اين نگرش به نسبت

‌دانند:  صوفيه مي)شريعت، طريقت، حقيقت( مورد تأئيد متشرعين نيز نيست و آن را از جعليات 

 «حقيقت‌≠طريقت‌‌≠شريعت‌»

الاصول  بر مفروضاتي است که ميان تصوف )عرفان( و شريعت را علي اين ديدگاه مبتني

بيند و در ميان متقدمان و متأخران متصوفه و متشرعين و  ناپذير، غيرهمگون و نامتجانس مي آشتي

است. وجود انبوهي از فتاوي تكفير و داران بسياري برخوردار بوده  فكران ديني از طرف روشن

سوي فقهاي شيعه و سني صادر شده حاکي از حضور قدرتمند اين گفتمان  ارتداد اهل تصوف که از

اين ديدگاه  از اين دست برخوردها ميان فقيهان و عارفان زياد است. حتي تا عصر حاضر است.

صلي يعني غلات )مشتمل بر غاليان ريزي شده و در ميان سه گروه ا براساس چند تئوري اصلي پايه

فكران  متقدم و نيز برخي از اهل تصوف(، فقها )اهل حديث و اخباريون، اهل تفكيك( و روشن

داران جدي و مستحكمي دارد. و نيز بخشي از بدنة کلامي و فلسفي جديد نيز در کنار  مدرن طرف

بزرگان و عالمان اند.  تصوف سه گروه فوق از حاميان تفكيك و تعارض ميان دو گفتمان شريعت و

اي با عنوان  که حميد خوشنويس در مقاله اند صدر اسلام و معاصر، آثار فراواني در ردّ صوفيه نوشته

کتاب و رساله مستقل در اين باب اشاره دارد که  140به بيش از « هاي نگاشته شده بر تصوف رديه»

 (.85 ،109: 1383ويس، خوشن)رك: البته تاکنون شماري به آن افزوده شده است 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   55                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

 . غاليان1

دست آمده مسئلة الوهيت امام يا پيامبر است. بديهي  بارزترين ويژگي که در تعريف غلو و غاليان به

ايمان داشتند، از اساس و مبنا با  )ص(و پيامبر )ع(است افراد يا فرقي که تحت اين عقيدة کلي به ائمه

رو که در  آن هاي حاکم بر گفتمان غلو از انديشه هاي توحيدي اسلام دچار تعارض بودند. آموزه

که ماهيتاً ميل به -ها نوعي تندروي و افراط را در خود دارد؛ ذاتاً با روح شريعت اسلام  همة حوزه

 -ويژه در دورة دوم  به -اي که اهل تصوف  گيرد. معادلة پيچيده در تعارض قرار مي -اعتدال دارند 

وارد انديشة اسلامي کردند، راه را براي ورود  )ص(و پيامبر )ع(مهالحقي ائ تحت عنوان جنبه يلي

 )ص(آساني هموار نمود و از ائمه و پيامبر به )ع(تئوريزه انديشه غلوآميز در باب الوهيت معصومين

الواقع بشر نيز نبودند و اوصاف  گاني تصوير نمود که گرچه با صراحت خدا نبودند اما في الهه

انسان ساخته بود. البته ناگفته نيز نماند هدف يا منشأ  نيمه -خدا  جوداتي نيمهفرابشري از ايشان مو

گانه، الزاماً باورهاي ايماني و محبت افراطي نبوده و  هاي خداي تمام فرق يا افراد غالي، از اين تكريم

اند که  رسيده کم به نبوت يا امامت همان خدايي مي دست )ع(بسياري از ايشان از قِبل اولوهيت ائمه

گاه  هيچ )ع(خود ساخته بودند! لازم به ذکر نيست که اين فرق غالي، در طول حيات و حضور ائمه

اند و آن بزرگواران همواره با صراحت تمام بر آرا و عقايد  مورد تأييد و وثوق آن بزرگواران نبوده

 (.261 :25 ج مجلسى،)اند  ها مهر باطل زده افراطي آن

هاي غالي که  ميان شريعت و تصوف )طريقت و عرفان( در ميان گروه نتيجه آنكه ربط و نسبت

حضور شريعت  اي معارضانه بوده و اساساً هاي متصوفه ادامة بقا دادند رابطه بيشتر در قالب گروه

هاي غالي است. حضور پررنگ و محوري امر تأويل  ها و انديشه مخل ادامه حيات اين دسته از گروه

توان ادعا نمود  که مي طوري هاي غاليان است؛ به دربرابر تمكين از  نص متن قرآن نيز از ويژگي

يل را با شدت و که اگر تأو طوري اساساً دکترين غلو برمبناي اصل تأويل شكل گرفته است؛ به

اعتبار خواهد  هاي مختلف دارد، از اين دکترين حذف کنيم امر غلو، بي هايي که در گروه ضعف

 شد.

 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                56

 

 گرايان  . نص2

 .  متقدمان: خوارج، اهل حديث، اشاعره، حنابله2 -1

معتقدان گرايي افراطي در همان صدر اسلام و در ميان خوارج آشكار گرديد.  هاي نص رگه نخستين

نقل را بر عقل مقدم اغلي گرايي، يا اعتباري براي عقل در فهم و تفسير قرآن قائل نيستند يا  به نص

ها، اعم از قديم و جديد، اشعريان متقدم،  توان اهل حديث و سلفي دارند. در يك نگاه کلي مي مي

. (65-104 :1389: ،آريان)نمود آن محسوب  ةها، و مدعيان مكتب تفكيك، را زيرمجموع اخباري

گرايي  حنابله و طبقاتي از اشاعره نيز در طي قرون بعد به اين صف پيوستند و دربرابر هرگونه تأويل

 شدت قد برافراشتند.  براي آيات و روايت به

 . متاخران2-2

 :، اخباريونمكتب تفكيك

اران د گرايي در شيعه نيز مانند بيشتر جريانات کلامي تا عصر حاضر نيز ادامه يافت و طرف روند نص

رؤياي »دنبال  نيز دانست به قرن يازدهم داران اخباريون ها را ميراث مكتب تفكيك که شايد بتوان آن

شدند و لذا فلسفه و   معرفت، ناقد و نافي هرگونه دخالت فكر بشري در حيطة فهم ديني« خلوصِ

تعبيري حتي  به ترين چهرة نسل دوم که گردد. مهم عرفان در اين نگاه، معارض مباني ديني تلقي مي

مكتب تفكيك، بقاي خود را مديون وجود ايشان است، به استاد محمدرضا حكيمي در دورة معاصر 

 رسد.  مي

از نظر استاد حكيمي در طول تاريخ، سه روش شناختي وجود داشته و تنها از اين سه روش 

را عبارت از  اختصار آن امكان دريافت و شناخت حقيقت ميسر بوده است. اين سه جريان که به

شناسيم سه راه منفك از يكديگر و کاملاً متباين  وحي و عقل و کشف؛ يا قرآن و برهان و عرفان مي

اندازي عقل و عرفان فرض شده و اختلاط اين سه راه با  اند. ساحت بلند وحي دور از دست بوده

)حكيمي، ب شود شده که ممكن است هر کسي مرتك تري دانسته مي يكديگر نيز از اشتباهات بزرگ

1375 :161.) 
هاي  ه سمت ديدگا متأخر مكتب تفكيك اما از شيوة اعتدال استاد حكيمي حرکتي دوباره به  نسل

« عرفان مصطلح»تر بر ارکان فلسفه و  نخستين اين مكتب آغاز کرده و به حدت و شدت هرچه تمام

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   57                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

ص اين مكتب است که در هاي شاخ يكي از چهره مهدي نصيريتاختن آغاز نموده است. ازجمله، 

هاي اخير در مناظرات و مشاجرات بسياري در دفاع از تفكيك و رد فلسفه و عرفان در  سال

 هاي مختلف به تبليغ  اين مكتب پرداخته است. برنامه

 اي  . تصوف فرقه3

رغم بيان مواضع  خصوص در دو سدة اخير به واقعيت آن است که برخي از فرق تصوف به

الخطاب آسماني  مثابة يك مانيفست الهي و فصل معناي فقه به گاه به شريعت به هيچ مدارانه، شريعت

اند و بيشترين تلقي ايشان از فقه، متبادرکنندة نوعي  براي اداره امور فردي و اجتماعي ننگريسته

جهاني انسان  دهي امور اين عنوان علمي دنيوي متكفل سامان استقلال است که در اين نگرش فقه به

عنوان علمي حقيقي که متضمن سعادت اخروي ابناي بشر است تلقي  کنار تصوف و عرفان به در

بينانه بر اهل تصوف غلبه دارد لكن قسمي از متصوفه نيز از متقدمان  گردد. البته اين نگاه استقلال مي

ها  ن گروهاند. فقه و شريعت در منظر اي اند که نگاه معارضانه با اين مقوله داشته و متأخران بوده

معارض با عرفان و تصوف فرض گرديده و وجود و حضور هر يك نافي وجود و حضور ديگري 

هاي  انگاشته شده است. شريعت در اين منظر، مجاز از فقه است و ناظر به آن دسته از تعاليم و آموزه

که در سيري باشد. از اين منظر، طريقت  اند مي قرآني که تنها با اعمال و مناسك ديني گره خورده

خطي پس از مرحله نخست واقع گرديده کمال مرحلة شريعت است و به همين منوال مرحلة 

حقيقت نيز که پس از شريعت قرار گرفته تكامل يافته دو مرحلة پيشين است و کساني که به اين 

ردند. گ رسند از قيد هرگونه جزميّت و قوانين محتمل بر دو مرحلة پيشين عملاً آزاد مي سرمنزل مي

بر مواردي که عدم تقيد به آنان موجب خروج فقهي از دين و مذهب نخواهد شد، برخي از  علاوه

فرق تصوف نسبت به برخي از مناسك عبادي، همچون صوم و صلات نيز تقيدي نداشته و حتي 

يه الله توان به اهل حق يا علي اند. ازجملة اين فرق مي ها نيز معرفي کرده نوعي جايگزين براي آن

ساکن در مناطق غربي ايران اشاره نمود. پرستش مشايخ و دعوت رسمي اقطاب برخي از فرق 

تر متشرعين و  تصوف به پرستش خود نيز يكي ديگر از اموري است که موجب تعارض هرچه بيش

 توان در اين گروه گنجاند. هاي صوفيه شده است. حروفيه، نقطويان و قرامطه را نيز مي آموزه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                58

 

 ز انديشمندان ديني جديد. بخشي ا4

دانان و  اما تعارض بين شريعت و تصوف در مكتب تفكيك متوقف نشد و برخي از فلسفه

ازجمله نسل  عبدالحسين خسروپناهاند.  پژوهان و متكلمين جديد نيز بر اين تباين صحه گذارده فلسفه

فرسايي کرده است. او با وجود  جديد از کساني است که در حوزة کلام جديد قدم برداشته و قلم

اي ندارد وي معتقد است  تعلق خاطري که به مكتب صدرا دارد؛ ميانة خوبي با تصوف فرقه

عتقد گري، يكي از عللي است که خسروپناه تصوف را بدان متهم نموده و م گريزي و اباحه شريعت

هاى اخلاقى و انحرافات جنسى و فاصله گرفتن از شريعت نيز مشكل ديگر بسيارى از  آسيباست 

به همين جهت، عرفان اصيل اسلامي از التقاط و انحراف معتقد است:  يهاى صوفيه است. و فرقه

 (.90: شماره1390، خسروپناهد )بر شدت رنج مي هاي صوفيه به فرقه

رود در مواجهه با  شمار مي د از تاليان و شارحان حكمت صدرايي بهالله مصباح نيز که خو آيت

نگاهي انتقادي دارد و  -دهد  بيني فلسفي صدرا را تشكيل مي که مبناي جهان-اصل تشكيك وجود 

او همچنين  (.142و  141، 10 شماره، تقريرات، فصلنامه مكتب وحي)داند  تلويحاً آن را معارض شريعت مي

تنها  نه را ي متعال و نفي مطلق کثرتادت وجود، نفي وجود از غير خدوح  ةلئدرخصوص مس

بلكه همچنين مستلزم نفي اعتبار علوم حضوري متعلق به  داند؛ مي مستلزم نفي اعتبار احكام عقل

  الله مصباح يزدي(. رساني آيت )پايگاه اطلاعشمار آورده است  بهنفس و افعال و انفعالات آن نيز 

 كولارفكران س . روشن5

و از ضرورت   گزين اخلاق کرده فكري مدرن معتقد است فقها در عصر مدرن، فقه را جاي روشن

که با  حتي آنان -فكران مدرن  اند. در ميان روشن غفلت ورزيده« الاخلاق فقه »اي با عنوان  شاخه

اساساً با نيز نسبت ميان شريعت و تصوف به يك ميزان نيست. برخي  -شوند  پسوند ديني شناخته مي

دهد و  ها تكافوي نيازهاي بشر عصر جديد را نمي اند و معتقدند اين گفتمان هر دو گفتمان مخالف

تمسك جست  -اند از آن به گوهر دين تعبير کنند  که ايشان مايل -بايستي به مقوله ثالثي 

 ها؛ شايگان، ملكيان، آشوري، سروش(.  )حداکثري

سوز و راهي براي  هاي اجتماعي، خانمان ن را به عرصهورود تصوف و عرفاعبدالكريم سروش، 

هاي اجتماعي  و معتقد است که ظرفيتداند  هاي اجتماعي مي تر استبداد به عرصه ورود هرچه بيش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   59                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

دهنده نوعي گفتمان اجتماعي سياسي باشد يا بتوان از بطن آن  قدر نيست که بتواند سامان عرفان آن

 ستخراج نمود. نحوة اداره سياسي يك اجتماع را ا

. او که همّ خود را در دارد همين نگراني را ابراز مي نيز با تأکيد بر مسئلة اخلاق، مصطفي ملكيان

ده، فقه را فاقد کارآمدي لازم جهت مواجهه کر «عقلانيت و معنويت»هاي اخير مصروف نظريه  سال

داند و معتقد است بايد در پي ساختن  هاي روحي و رواني و معنوي بشر مدرن مي و حل بحران

نظامي فكري معنوي از تلفيق دو امر عقلانيت و معنويت بود. قرائت ملكيان از معنويت نيز ناظر به 

 (.1685 : شماره1379ملكيان، ) مدار اديان و مكاتب گوناگون است هاي اخلاق بخش

با آنكه در فضاي آکنده از  لاهوري اقبالزبان غيرايراني،  فكران فارسي در ميان روشن

تصوف و عرفان  يحال، در آرا کرد، بااين هاي صوفيانه و مكاتب مختلف عرفاني تنفس مي انديشه

: 1378، سرگل زائي) داند مي  طونکشتن نفس متأثر از تعاليم افلا ةلئو صوفيان را در مسرکود نيافت. ا

هاي غيراسلامي وحدت  به بنيادي «اسرار خودي و تصوف» عنوان اي تحت در مقاله و (153شماره

 . سازد روشن مي، وجود است  برخلاف وحدت کهخود را  ةوجود اشاره نموده و عقيد

جاکه  فكري مدرن، غالباً نگاهي از سر رحمت و تحبيب به عرفان و تصوف دارد و ازآن روشن

تر به نوعي دستيابي به  فكر اساساً در پي تقليل کارکردهاي سياسي اجتماعي فقه است و بيش روشن

ن واسطة امر قدسي است، عرفا انديشد و در پي بازسازي اسطورة تجربة بي تجربة ديني يا عرفاني مي

هاي بالاي  قيدتر است همواره به عنوان گفتماني با ظرفيت را از آن جهت که روشي فرامذهبي و کم

ميان  شدن دانسته است. اما هنگامي که سخن از وجوه اجتماعي و اثرات جمعي تصوف به جهاني

که گفته شد برخي  که چنان فكري يكي از منتقدان جدي تصوف است؛ تاجايي آيد جريان روشن مي

ساساً عطاي عرفان و تصوف را به لقاي آن بخشيده و از بيم آنكه از درون شيشة عرفان و تصوف، ا

غولي مهيب بيرون نيايد که نتوان آن را مهار نمود، با هرگونه تلاش جهت ورود تصوف به 

نيز بايد در اين سلك  داريوش آشوري رااند.  هاي سياسي اجتماعي مخالفت ورزيده عرصه

 . ( 2010سي،  ژوئن بي )شبكه فارسي بيود بندي نم دسته

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                60

 

 بخش دوم: استقلال
شود وجود نوعي خطوط  در اين منظر، در عين آنكه از تنش و تعارض ميان دو گفتمان پرهيز مي

گردد. در اين  ها به قلمرو ديگري مي ن قرمز ويژه در هر يك از دو گفتمان، مانع از تداخل و ورود آ

دار امور باطني عالم است. غزالي و  دار ظواهر و طريقت عهده عهده منظر، شريعت مقدمة طريقت و

 فارابي از بزرگان قائل به اين نگرش هستند.

اند و براي هر يك  داران اين ديدگاه به نوعي تفكيك و استقلال ميان اين دو گفتمان قائل طرف

ديگري طغيان نمايد و يك از حد و حدود خود بر  از دو، حدود و ثغوري متصوّرند که نبايد هيچ

اساساً اين دو گفتمان قابليت اجتماع نيز ندارند. برخلاف گروه نخست که قائل به تعارض ميان 

نمايند اين گروه در عين به  اند و از اين رهگذر از جدال و جدل نيز استقبال مي شريعت و تصوف

ها را نيز  رض بين آنرسميت شناختن استقلال هر يك از اين دو گفتمان، هرگونه تقابل و تعا

وجو نمود.  فكران ديني مدرن جست داران اين ديدگاه را بيشتر بايد در ميان روشن پذيرند. طرف نمي

ها و  تبع آن عرفان، برخي جزميت چه اينان به سبب رويكردهاي مدرن خود به مقولة دين و به

اند و از اين  رد توجه قرار دادههاي موجود در علم فقه را به اعتبار ذاتي يا عرضي بودنشان مو اطلاق

معتقدند که فقه برخلاف عرفان که از اصول ذاتي دين است  رسند؛ اما رهگذر به نفي کامل فقه نمي

ها شده و درنتيجه از عرضيات ديني قلمداد  امري است که با زمان و مكان دچار برخي دگرگوني

براي هر يك وجود دارد؛ اما از آن حيث  لذا اين دو گفتمان در عين استقلال و اعتباري کهشود،  مي

که يكي مربوط به ذاتيات و ديگري مربوط به عرضيات دين است، ماهيتاً يكي نيستند و به وحدت 

 گو و مصالحه ميان اين دو برقرار است.  و رسند؛ اما زمينه براي گفت نمي

هاي باطني از  افتآيد و دري دست مي هايي که از سطح و ظاهر دين به وجود تفاوت ميان تلقي

آن در بين برخي از طوايف فكري اسلامي قدري تلطيف شده و از شدت و حدت اختلافاتي که در 

دو گروه معارضان بود، در اينجا خبري نيست. البته با اين قيد که به اعتقاد اين گروه، مسئوليت و 

معيار ديگري سنجيد و  يك را با ماهيت تصوف و فقه چنان از يكديگر جداست که اساساً نبايد هيچ

المبنا کاري خطا و اشتباه است. به اعتقاد اين گروه، هر يك از اين دو گفتمان  قياس اين دو علي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   61                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

مسئوليت ساحتي از انسان و اجتماع را بر عهده دارند و منطقاً حوزه کارايي و کاربرد هر يك در 

 ديگري تداخلي ندارد. 

 . تصوف سكولار 1

کم فراديني. تصوف سكولار  ست با قرائتي اگر نگوييم غيرديني، دستتصوف سكولار، عرفاني ا

جهاني و بدون مرز است و در پي نيل به اين هدف، شريعت و فقه را در حد  دنبال نوعي از دين به

 پذيرد. اثر و عرضي مسائل عرفاني مي هايي رقيق و کم آموزه

در عداد معارضان فقه و شريعت  توان تصوف سكولار را از اين منظر، بر اين باوريم که نمي

اند و نيز به دليل برخي از تصريحاتي که  نوعي از شريعت حداقلي قائل نشاند؛ بلكه ازآنجاکه اينان به

هاي نوظهور  انديشان قرار بگيرند. برخي از گروه در آثارشان وجود دارد، بايد در شمار استقلال

قلال شريعت و عرفان مطرح شريعت، با معادلة است حسب ظاهر، رابطة خود را با عرفاني نيز لااقل به

 کنند. مي

هاي تصوف برآمده از نظام خانقاهيِ سنتي، نوعي تمايل به دين شخصي و اقبال  يكي از ويژگي

کم شريعتي خفيف و  هاي عرفاني است. معنويتِ بدون شريعت )يا دست به سكولاريزاسيون آموزه

مانده از  است که اثرات وضعي آن بر نظام برجايترين ويژگي معنويت مدرن  اثر(، مهم کم

معناي آن نيست که نظام خانقاهي، نظامي  شود. البته اين به هاي سنتي نيز کمابيش مشاهده مي خانقاه

معناي فقه، جايگاهي را که  هاي دورة جديد، گفتمان شريعت به بدون شريعت است اما در خانقاه

مثابة نوعي پوشش دربرابر انتقادات فقها مورد  اده و بيشتر بهتر از آن برخوردار بود، از دست د پيش

هاي  گيرد. کمااينكه در بحث حرمت سماع، عشريه، مراسم تشرف، ايجاد مكان استفاده قرار مي

توان از موارد زاوية عرفان با فقه دانست. ضمن  مستقل از مساجد و تحت عنوان حسينيه و ... را مي

نيز در شديدتر شدن « جمهوري اسلامي»به نام « فقها»تي با اشراف آنكه، ايجاد يك سيستم حكوم

 اثر نبوده است.  اين زاويه ميان عرفان و شريعت بي

 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                62

 

 فكران ديني . روشن2

فكري ديني از ابتدا در پي حل و فصل اختلاف ذاتي ميان سنت و مدرنيسم برآمد و از همين  روشن

که نمود کامل آن در  -فاوتي به مسئلة سنت هاي مختلف رويكردهاي مت رهگذر، ايشان در دوره

نشان دادند؛ از تلاش براي علمي کردن مفاهيم ديني و اسلامي توسط  -فقه و شريعت است 

شناسي  ريزي نوعي جامعه هاي علي شريعتي براي پي تا تلاش 40و  30بازرگان  و سحابي در دهه 

ملكيان و کديور پس از انقلاب که  و سرانجام رويكردهاي سروش و 50و  40هاي  اسلامي در دهه

فكري ديني در ايران در طي  اند؛ اما در يك نگاه کلي، روشن نوعي نگاه فراديني بوده قائل به

« ستدِ خلاق ميانِ سنّت و مدرنيتّ است و وجويِ تعادل و داد در جست»هاي مختلف، همواره  نسل
 (.9: شماره 1390 ،آشوري)

تواند نسبت به  ه سبب اتصاف به صفت ديني بودن نميفكر ديني، در عين آنكه ب روشن

حال نيز قائل به وجود  تفاوت باشد؛ درعين هاي فقهي در کليت دين بي گذاري و نقش آموزه تأثير

 -داران  دهي به امور دنياي دين عنوان علمي که متكفل سامان هاي فقهي به مرزهايي براي آموزه

 باشد. است، مي -سنتي 

در نسل نخست )بازرگان، سحابي، شريعتيِ پدر و...( خود در پي تطبيق  فكري ديني روشن

شود تا نقش شريعت در اين  خيزد؛ اما اين حرکت موجب نمي هاي دين با جهان مدرن برمي آموزه

که بازرگان در دورة نخست از سلوك فكري خود در پي  رنگ تلقي شود؛ تاجايي حرکت کم

 هاي شرعي است. بر آموزه مبتنياثبات ضرورت تأسيس يك حكومت ديني 

از نخستين کساني بود که در نسل دوم  (1358-1383)عبدالكريم سروش در دورة دوم تفكر خود 

اي از  روشني در آثارش منعكس نمود و حتي در پاره انديش ميان فقه و عرفان را به اين نگاه استقلال

پردازي در باب اين تفكيك ميان فقه و تصوف نيز  سمت نوعي تئوري گوهايش به و آثار و گفت

قبض و بسط تئوريك از انتشار  پسديني  فكري روشن ةپروژکه برخي معتقدند  پيش رفت تا جايي
 (. 15 -16: شماره 1390)سروش دباغ،  ورق آشكاري در اين ديار خورده است شريعت

آيد که آنان اجمالاً منكر جايگاه فقه  دست مي فكران ديني به از بسياري از کلمات روشنالبته 

رو تأکيد  گيرد. ازاين چشمه مينيستند، بلكه نگراني آنان از ناديده انگاشتن ديگر ابعاد دين سر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   63                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

 اي داري و آن دين (169: 1380سروش، ) اما توقف در آن سزاوار نيست ،کنند که فقه مطلوب است مي

کند و  روح و اکتفا به ظواهر را طلب مي که عمل بياست تصوري از دين  ؛خيز است که آفت

، 21/9/79ملكيان،)يست آن نولي شرط کافي  ؛داري است فقه هرچند شرط لازم دين ةيازندگي برپ

داند که ماهيت وجودي آن وابسته به شيوة  عبدالكريم سروش فقه را دانشي دنيوي مي (.1692 شماره

 (.36،41، 47: 1388 )سروش،زيست ابناي بشر با يكديگر است 

اش در حكمت صدرايي، گرچه قاعدتاً در گروه  سبب مشي فلسفي مرتضي جوادي آملي نيز به

بر برزخيت اخلاق بين عرفان و  اش  مبني انديشان ميان فقه و تصوف قرار دارد؛ اما تئوري وحدت

اخلاق برزخ نمايد. او معتقد است  فكران ديني نيز قابل احصاء مي فقه، نظريات او را در گروه روشن

فقه و عرفان در امتداد هم و  باطن عرفان است ةظاهر فقه و جلو ةاخلاق جلو و بين فقه و عرفان است

اما معتقد است اساساً ما با دو گونه يا دو سنخ  سروش دباغ(. 13: شماره 1390، جوادي آملي) هستند

اي براي  داري و دينبر عبد  داري مبتني مواجه هستيم: دين -و لابد تلويحاً دو نوع دين  -داري  دين

 (.5: شماره 1389)دباغ،  سازگار کردن معارف ديني با معارف غيرديني

ويژه در نسل سوم به اين نتيجه رسيد که در مواجهه با عرفان و تصوف  فكري ديني به البته روشن

رد و ميان آو ها سخن به توان از انواع عرفان و عرفان ميتر داشت و  تر و محققانه بايد نگاهي دقيق

هايي که متضمن يك يا  هاي گوناگون را در آن سراغ گرفت و از يكديگر بازشناخت؛ عرفان مؤلفه

)سروش  ها برقرار است بلكه شباهتي از نوع شباهت خانوادگي ميان آن ؛مشترك نيستند ةچند مؤلف

هاي گوناگون  هتوان نحل اسلامي مي     در دل عرفان سنتيِ ايراني از همين روست که (.1390دباغ، بهمن

و  عطار نيشابوري ةعرفان عاشقان، غزالي  عرفان خائفانه :نظير ؛عرفاني را از يكديگر تفكيك کرد

، عرفان متنعمانه علاءالدوله سمنانيعرفان ، عربي عرفان فلسفي و غيرخراسانيِ ابن، الدين رومي جلال

 (.5: شماره 1389)دباغ، ... و  حافظ  و کامجويانه و ناقدانه

نسبت چنين دو ساحت کلاسيك و مدرن براي عرفان قائل است و معتقد است  سروش دباغ هم

وجه است؛ نه تباين، نه  ، به تعبير منطقيون عموم خصوص من«عرفان کلاسيك»و « عرفان مدرن»ميان 

 تر از دباغ، شناسي عرفاني را پيش اين گونه(. 5: شماره 1389)دباغ،  خصوص مطلق و تساوي و نه عموم

توان به اقسام گوناگوني از  ملكيان نيز براساس نژادي انجام داده و معتقد است به لحاظ نژادي مي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                64

 

ها دارد؛  ها در عين وجوه مشترکي که با ديگر عرفان عرفان قائل شد که البته هر يك از اين عرفان

 (.27)ملكيان، درسنامه، هاي خاص خود نيز هست  داراي ويژگي

اي از ابهامات موجود در متون مختلف  قي از انواع عرفان، قدري به حل پارهرسد اين تل نظر مي به

ديگر،  گشا باشد. ازسويي عرفاني و رويكردهاي چندگانه عارفان و متصوفه به مسائل گوناگون راه

اين تفكيك مكاتب مختلف عرفاني در فهم نحوة ارتباطات ميان فقه و تصوف نيز سهم مهم و 

بندي درستي از رابطة ميان فقه و  توان به جمع ها نمي نظر گرفتن اين تفاوت مؤثري دارد و بدون در

شناسي رابطة ميان  تصوف در طول تاريخ اسلام دست يازيد؛ اين عدم تفكيك و فقدان گونه

هاي بسيار از جانب معارضان تصوف  تفاهم هاي مختلف عرفاني با فقه، موجب بروز سوء سنخ

گويي سازنده ميان فقه و تصوف به وجود  و مجالي براي برقراري گفتگرديده و باعث شده تا کمتر 

فكران ديني و بخشي از ساکنان مدارس علميه  اي است که گروهي از روشن بيايد. اين، همان دغدغه

دررو و  گوي رو و را به صرافت برقراري رابطة ميان فقه و عرفان و فراهم نمودن فضايي براي گفت

انگاري ميان دو ساحت فقه و تصوف  برآن، بايد دقت نمود که استقلال افزون‌سازنده انداخته است.

اي را  مثابة تيغي دو دم است که حرکت روي اين خط فكري هر لحظه امكان فرو افتادن به ورطه به

 شود. اش ختم به تعارض ميان فقه و تصوف مي دارد که نتيجه

 . تصوف سنتي3

کردند، قائل به  کساني که در فضاي تصوف سنتي تنفس مي بيش و پيش از همه، بسياري از عرفا و

آيد.  دست نمي اي از ارتباط ميان فقه و تصوف بودند که از آن جز استقلال تلقي ديگري به گونه

. غزالي طي بحران ابوحامد محمد غزالي باشد که فقه را دانش دنيوي ناميد ،ناقدان فقه ةشايد سردست

گذراند مدت يازده سال از امور دنيوي فاصله گرفت. دوران يازده سالي از سر  روحي که در ميان

 نشيني معنوي غزالي او را متقاعد کرده بود که: سالة گوشه

کنند، بهترين طريقة زندگي  صوفيان کساني هستند که منحصراً راه خداوند را طي مي
 (.94: 1390)غزالي، ها و اخلاقشان نيكوترين است ترين راه را دارند و راهشان راست

اند و نه اصحاب قال.  او به  در اين دوران غزالي به اين نتيجه رسيد که صوفيان ارباب احوال

رسد که بين معرفت نظري و معرفت کشفي اختلافي بسيار وجود دارد و تنها اميد او در  اينجا مي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   65                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

اگر سخنان  (.83و  90 :1390غزالي، )رسيدن به يقين و سعادت اخروي در گرو پيروي از صوفيان است 

گيري کنيم بسياري از  کمال آن، پي ةگيري تا مرحل شريعت از ابتداي شكل ةصوفيان را دربار

تنها ضروري  از نظر آنان شريعت نه .اند مشايخ عرفان بر لزوم شريعت و عمل به آن تأکيد داشته

ابواب علوم باطني توان گشود و راه باز شدن  بلكه طلسم وجود انساني را جز بدان کليد نمي ؛است

و گام نهادن در طريقت، بدون رعايت شريعت، جز هوا و  (498و  501: 1370)جامي،  تنها شريعت است

اما واقعيت آن است که  (.251: 1393 ،لاهيجي) هوس و وسوسه و زندقه و الحاد پيامدي نخواهد داشت

يه داد و در مقام دفاع برآمد، توان بر آن تك از غالب اين تعابير و تفاسير، حداکثر تفسيري که مي

انديشانه نسبت به مسئلة شريعت و طريقت است. با اين وصف در ميان اهل  نوعي از تفسير استقلال

اند که  و بر اين باور بوده  تري از اين استقلال سخن گفته اند که به صراحت بيش تصوف کساني بوده

کشف ست. هجويري به تصريح در ني« هماني اين»معناي  همراهي شريعت و طريقت هرگز به
آورد؛ کساني  اند سخن به ميان مي از دو گروه که در رابطه با شريعت به گمراهي افتادهالمحجوب   

دانند و گروهي که به تعطيل شريعت پس از کشف حقيقت حكم  که شريعت را حقيقت مي

 (.498-499: 1390)هجويري،دهند  مي

 انديش را به تصريح تمام در قالب مصداقي روشن با قلالاما اين نگاه استهمداني  القضات عين

 اند اند که نماز ظاهر )نماز فقهي( را ترك کرده افراد بسياري بوده :که کند بيان مياشاره به اين نكته 
 (. 374: 1 ج، 1377القضات،  )عين

اندازة مولانا در انتقال مفاهيم و تعاليم صوفيانه به جهان مدرن  يك به در ميان عارفان شايد هيچ

هاي مولانا دارد. مولانا  ويژه در ايران پيوند عميقي با آموزه فكري ديني به نقش نداشته است. روشن

شود که  وشن ميها ر دهد که با تأمل در همة آن دست مي چند گونه تمثيل از شريعت به مثنويدر 

 ها وجود دارد. اي، استقلالي و موقتي در همة آن نگاه مرحله

 ؛ديباچه دفتر پنجم(رك: )منزلة دارو  شريعت به

 (؛1402 -1403: ابيات 3)رك: مثنوي، دفترمنزلة نردبان  شريعت به

 )رك: ديباچه دفتر پنجم(؛منزلة نور راه  شريعت به

 (.3228 -3230يات: اب2)رك: دفتر منزلة پوست  شريعت به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                66

 

افق با مولانا نيز بيش از همين دست تمثيلات در تبيين رابطه شريعت و حقيقت  ديگر عارفان هم

که از تمثيلات پر کاربرد عارفان و -تمثيل مغز و پوست را  گلشن رازدر  شبسترياند  بهره برده

 (.123: 1390)شبستري، دهد  مورد استفاده قرار مي -صوفيان بوده است 

 سوم: وحدت بخش
 . حكماي مكتب صدرا1

 . تصوف معتدل کلاسيك2

گونه تفاوتي را  اين نظرگاه در پي اثبات وجود وحدت و عينيت ميان اين دو گفتمان است و هيچ

بيند. در اين نگاه، حقيقت همان شريعت است. در اين منظر، روابط ميان شريعت و  ها نمي ميان آن

 شود:  طريقت به صورت سه کميّت متساوي تعريف مي

‌«شريعت‌=‌طريقت‌=‌حقيقت»

بار در ميان عالمان و عارفان شيعي بحث وحدت  براي نخستين الاسرار معجاسيد حيدر در 

شيعه را حامل  نمايد. او شريعت، طريقت و حقيقت را مطرح و ادلة فراواني در اثبات آن ايراد مي

کند  حسب باطن معرفى مى دار آن به حسب ظاهر و شريعت، و عرفان و تصوف را ميراث اسرار انبيا به

 (.343 -379: 1368)آملي،  کند ع مىبه وحدت حقيقى تصوف و تشيّ و پس از آن حكم

رود که  شمار مي ترين چهرة اين گروه به لهين شيرازي شاخصأپس از سيد حيدر، صدرالمت

افكند براساس وحدت عرفان و قرآن و برهان بنا نهاده شد. او در پروژة  اساساً گفتماني را که او پي 

رغم سيد  رو که به ميان سه ساحت عقل، دين و معرفت است و ازآنخود در پي اثبات وحدت ذاتي 

نگريست، روشمندترين  حيدر، به تراث فلسفي و حكمي مكتب مشاء و اشراق نيز به چشم ارادت مي

در مكتب تهران، همة حكما   ويژه رود. تقريباً پس از صدرا، به شمار مي پرداز اين گروه به نظريه

اي،  آقا محمدرضا قمشهاند. آراي  ها نموده اثبات همين نظريه کوشش شارح و تالي او بوده و در

نام  و بسياري از حكيمان صاحباي، حكيم اشكوري، علي آقا مدرس زنوزي  حكيم الهي قمشه

توان  هاي اخير مي هاي اين گروه در دهه ترين چهره ديگر در اين گروه قابل بررسي است. از شاخص

زاده آملي و  آبادي، علامه طباطبايي، علامه حسن الله محمدعلي شاه آيتبه امام خميني اشاره نمود. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   67                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

نيز ازجمله علي کيوان قزويني  عباسشمار آورد.  توان در اين زمره به الله جوادي آملي را نيز مي آيت

سبب خروج بر نظام تصوف مرسوم و خانقاهي،  هاي گمنام عرفان در سدة اخير است که به چهره

ها و انتقاداتش بر نظام تصوف مرسوم، بسيار به  آموزي يافت و ديدگاه و عبرت سرگذشت خواندني

 حكماي صدرايي اقتراب يافته است.

انديش تنها محصور به حكماي متأخر شيعه نبوده و در بين متقدمان نيز  اما اين نگاه وحدت

ي در آثار و گفتارش عرب اند. ازجمله خود ابن کساني اين ايده را مطرح نموده و بر آن تأکيد کرده

رود  شود و بي اين ترازو بيم آن مي داند که نظام هستي با آن تراز مي شريعت را نمودار ترازويي مي

 در منظر او: (325: 1386، ابوزيد)که نظام هستي به کژي و ناهنجاري بيفتد 

گونه که با ظاهر آنان پيوند دارد با باطن  اند که احكام ديني همان مردان خدا دريافته
کنند و نه باطن را بر ظاهر. در پي  آنان نيز پيوند دارد. اينان نه ظاهر را بر باطن چيره مي

شناخت احكام باطني شريعت نيز هستند تا به اين شيوه، هر دو سوي ظاهر و باطن را 
 (.215: 1ق، ج1365عربي،  و رك: ابن 318: 1386، ابوزيد)رند با هم پاس بدا

توان به برخي عارفان تالي مكتب  بر ايشان در ميان متقدمان معتقد به اين رويكرد مي افزون 

نظير صدرالدين قونوي اشاره نمود. شريعت در نزد برخي از متقدماني همچون قونوي،  -عربي  ابن

رو در مقام عينيت با حقيقت واقع گرديده است. قونوي  و ازاينمنزلة ساحت ظهور حقيقت است  به

دخل و  هرگونهداند و  شريعت را ازآنجاکه با وجود تكويني عالم درآميخته است عين حقيقت مي

داند و از اين روست که  منزلة تصرف در نظام تكوين عالم مي تصرف و خدشه در شريعت را به

در  عربي ابن دار نمودن ساحت شريعت را ندارد. و خدشهکس در اين منظر حق دخل و تصرف  هيچ

 :گويد مي فصوص
هرکه از شريعت فاصله بگيرد، اگر تا آسمان هفتم بالا رفته باشد، به چيزي از حقيقت،  

چرا که حقيقت، عين شريعت است. شريعت، مانند جسم و روح  دست نخواهد يافت...
  (.35 :1ج ،1365عربي،  ابن) حقيقتاست که جسمش، احكام است و روحش، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                68

 

 گو و بخش چهارم:گفت
تر به  چه بيش ها را هر هاي هر دو گفتمان دارد آن کوشد تا با شناختي که از توانايي اين منظر مي

ديگر ترغيب نمايد. نسبت شريعت و طريقت در اين منظر نسبت  گو و تعامل با يك و عرصة گفت

‌ها در اين نگرش به صورت:  ميان دو روي يك سكه است. نسبت

‌«‌شريعت‌+‌طريقت=‌حقيقت»

 گردد. مي تعريف

اين گروه نيز با پذيرش برخي نقاط افتراق و تمايز ميان اين دو گفتمان، اما قائل به وجود نقاط 

تر در درون اين دو  گو و تقرب هرچه بيش و هاي بالقوه و استواري جهت گفت اشتراك و ظرفيت

گردد؛  ب ميها از آن سيرا نظر اينان، آبشخور واحدي که هر دو اين گفتمان گفتمان هستند. به

گو  و شود تا بتوان بر سر برخي مسائل مذاکره نمود و اختلافات را تا حد ممكن با گفت موجب مي

ها با نام سكولارهاي حداقلي ياد  توان از آن حل و فصل نمود. چنانچه اشاره رفت، اين گروه که مي

توان  لة اين ميانجي ميوسي اند و معتقدند به نمود؛ قائل به وجود ساحتي واسط ميان شريعت و تصوف

شريعت و عرفان را بر سر ميز مذاکره نشاند و از آشتي ميان اين دو گفتمان منافع کثيري را عايد 

واسطة اين حلقة  جهان اسلام نمود. اخلاق در ميان اين گروه از جايگاه خاصي برخوردار است که به

پوشش داد و هم آن ساحتي از وجود توان هم بخشي از نيازهاي عرفاني انسان امروز را  مفقوده مي

انسان که بر فقه و احكام ديني ابتنا يافته را از نظر دور نداشت. اينان بر اين باور نيز هستند که اخلاق 

امري فراديني و حتي ماقبل ديني است و از اين روست که بايد فقه را به اخلاق عرضه کنيم و 

ني ما منافاتي نداشته باشد قابل اجرا و اعتنا خواهند زما چنانچه احكام فقهي با شهودات اخلاقي اين

بود و در غير اين صورت، با احكامي که تاريخ مصرفشان منقضي شده روبرو خواهيم بود و بايد 

ها بيابيم. اين نظرگاه نيز گرچه در ميان  گزيني مناسب و متناسب با زمان و مكان براي آن جاي

‌ تري برخوردار شده است. داران بيش هاي اخير از هوا ههداراني داشته، اما در د متقدمان طرف

انديشند  هاي اين گروه با گروهي که به وحدت شريعت و تصوف مي البته بايستي ميان ديدگاه

تفاوت قائل شد. برخي از اين گروه به جدايي ذاتي ميان فقه و تصوف اعتراف دارند؛ اما از 

نمايند. اين گروه برخلاف سكولارهاي  بال ميگو و مذاکره جهت تقرب آرا نيز استق و گفت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   69                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

اند با اندکي  حداکثري که اساساً با ورود هرگونه ايدئولوژي به عرصة سياست و اجتماع مخالف

هاي موجود در فقه و تصوف نگريسته و نافي همة امكانات موجود در اين دو  تسامح به ظرفيت

شريعتي را ذيل اين گروه « امت و امامت» گفتمان جهت اجتماعي شدن نيستند. شايد بتوان گفتمان

ها و تمايزهاي ذاتي ميان تصوف و فقه  داران اين نگرش با آنكه به تفاوت بندي نمود. طرف طبقه

خود را دارند؛   هاي ويژه باور دارند و معتقدند هر يك از اين دو گفتمان در زبان و منطقْ چارچوب

طورکل از يكديگر جدا دانست. شريعت و عرفان در اين  به ها را توان و نبايد آن حال، نمي اما درعين

 شود. مثابة دوايري با فصل مشترك انگاشته مي نگرش به

توان به مجلسي اول و فيض اشاره نمود  گيرند مي ازجمله فقهاي متقدم که در اين حوزه جاي مي

د که در جهت اين تقريب الله منتطري ازجمله فقهايي هستن و در ميان متأخران نيز امام خميني و آيت

در اين باب  الله منتظري آيت« سفير حق و صفير وحي»اند. ازجمله بايد رساله  کوشش زيادي نموده

هاي عرفاني و فقهي و کلامي در باب پديده وحي به شمار آورد.  را اثري مؤثر در پيوند نظرگاه

فيلسوفان شيعي )علامه فكران ديني، بخشي از متكلمين جديد،  بر آنچه ذکر شد روشن افزون

توان  گراياني نظير سيد حسين نصر و ... را نيز مي سنتاله مصباح( و  جعفري، علامه طباطبايي، آيت

 شمار آورد. به« گفتگو»در عداد معتقدان به 

 نتيجه:
بنابر آنچه در اين پژوهش آمد، حكم واحدي دربارة رابطة ميان عرفان و شريعت وجود ندارد. نه 

اند و نه همه متصوفه تاريخ اسلام، قائل به وحدت ميان  ن قائل به رد و بطلان عرفان بودههمه متشرعي

گيري حكمت متعاليه، رويكرد غالب ميان  توان گفت که پس از شكل شريعت و عرفان؛ اما مي

سويي  گرايي و هم تعبيري هم انگارانه ميان شريعت و عرفان و يا به حكماي شيعه، رويكرد وحدت

 طريقت و حقيقت بوده است.شريعت، 

ها بهرة فراواني برده، موجب شده است تا  هاي کلامي شيعه که در حكمت متعاليه از آن ظرفيت

گريزي و  گريزي موجود عرفان سنتي قدري متعادل گردد و حكماي صدرايي از آفت علم عقل

شق در اين تر بري باشند. جدال تاريخي عقل و ع بودن مفاهيم حكمي و عرفاني بيش  ضدعقل

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                70

 

اي که در اين گفتمان حكمي  خورد و اساساً رويكرد تجميعي تر به چشم مي گفتمان حكمي، کم

ظاهر متضاد را در خود دارد. همچنين در  هاي به وجود دارد ظرفيت بالايي جهت پيوند دادن ساحت

تحولات  شناسي ارتباط عرفان و شريعت اين نكتة مهم را نبايد دور از ذهن نگاه داشت که گونه

سياسي و اجتماعي نقش بسيار مهمي در نوسان اين ارتباط و نيز تلقي صوفيان از شريعت داشته 

هاي دين( در خطر افتاده و بيم انقراض و  معني کل آموزه است. هرجاکه موجوديت شريعت )به

ني مندي از دو لبة تيغ تصوف؛ يع انحطاط کلي دين رفته، تصوف به ياري شريعت آمده و با بهره

آميز با ديگر  زيستي مسالمت سو راه تعامل و هم تساهل و تسامح فرهنگي، ديني و اجتماعي ازيك

ها را باز نموده و از اين طريق به پايايي اساس دين ياري رسانده و  ها و سنت اديان و فرهنگ

ل گاه که تساهل و تسامح، کاري از پيش نبرده و قوت خصم بيش از توان تحم  ديگر، آن ازسوي

کار آمده است. دورة سلطة مغول بر ايران، نمونة تاريخي  بوده، لبة سياسي و جهادي تصوف به

 مناسبي از هر دو روش تصوف بوده است. 

اند، تمييز ميان انواع عرفان و نيز ارائة  رسد آنچنان که برخي روشنفكران ديني نيز گفته نظر مي به

از ابهامات موجود در متون مختلف عرفاني و اي  تبييني صحيح از شريعت، قدري به حل پاره

ديگر، اين  گشا باشد. ازسويي رويكردهاي چندگانه عارفان و متصوفه به مسئلة شريعت بسيار راه

تفكيكِ مكاتب مختلفِ عرفاني در فهم نحوة ارتباطات ميان شريعت و عرفان نيز سهم مهم و 

بندي درستي از رابطة ميان  وان به جمعت ها نمي مؤثري دارد و بدون در نظر گرفتن اين تفاوت

شناسي صحيح  شريعت و عرفان در طول تاريخ اسلام دست يازيد؛ اين عدم تفكيك و فقدان گونه

هاي بسيار از جانب معارضان  تفاهم هاي مختلف عرفاني با شريعت، موجب بروز سوء رابطة ميان سنخ

گويي سازنده ميان عارفان و  و گفت تر مجالي براي برقراري تصوف گرديده و باعث شده تا کم

فكران ديني و بخشي از  اي است که گروهي از روشن متشرعين به وجود بيايد. اين همان دغدغه

ساکنان مدارس علميه را به صرافت برقراري رابطة ميان شريعت و عرفان و فراهم نمودن فضايي 

انگاري  بايد دقت نمود که استقلال برآن، افزون‌رو و سازنده انداخته است. گوي رودر و براي گفت

مثابة تيغي دو دم است که حرکت روي اين خط فكري هر لحظه  ميان دو ساحت فقه و تصوف به

شود. ما  اش ختم به تعارض ميان فقه و تصوف مي اي را دارد که نتيجه امكان فرو افتادن به ورطه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   71                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

منع و تهديد و »ان داشته باشد و صورت کنترل شده در جامعه جري اگر عرفان و تصوف بهمعتقديم 

ي مشفقانه «گفتگو»منصفانة علمي و « نقد و بررسي»گروندگان به عرفان، جاي خود را به « تحديد

هاي کاذب نيز فراهم نخواهد شد و عطش معنويت در  بدهد، البته مجالي براي بروز و جولان عرفان

 يراب خواهد شد.هاي زلال و پالايش يافتة عرفان اسلامي س جامعه با جرعه

هاي  اين امر هم از اضمحلال عرفان و تصوف و تبديل آن به يك سري آداب و رسوم و سنت

آميز با ديگر  زيستي مسالمت کند و هم به طريق اولي به حفظ بقاي دين و هم صرف جلوگيري مي

 رساند. خواهدها مدد  گرايي با ساير فرهنگ اديان و ملل و هم

 ها: نوشت پي
وام ستاندم؛  گو و علم و دين؛ از تعارض تا گفتنام  به جان. اف. هات،اله را از کتاب ارزشمند نام اين مق .1

کتابي که در آن، هات به بررسي رابطة ميان علم و دين از چهار منظر پرداخته و نه مسئله را در پاراديم 

 است.فكري چهار گروه، تحت عناوين اصلي تعارض، تمايز، تلاقي و تأييد واکاويده 

 نامه: کتاب
 قرآن کريم –

قرآن ، «گرايان شأن و کارکرد عقل در تفسير قرآن از ديدگاه نص»(، 1389. )آريان حميد –
 . 65 -104 ،6، سال سوم، شماره دوم، پياپي شناخت

 .9  ، شمارهشهروندِ امروز  مجله، گو با سروش دباغ و گفت(، 1390شهريور ) .داريوش ،آشوري –

، تصحيح و مقدمه: هنري کوربن و عثمان و منبع الانوار جامع الاسرار، (1368)آملي، سيد حيدر،  –

 .انستيتو ايرانشناسي و فرانسه و انتشارات علمي و فرهنگي :يحيي اسماعيل، چاپ دوم، تهران

 تصحيح ابوالعلا عفيفي، بيروت: دار صادر. ، الحكم فصوص (،ق1365الدين. ) ، محييعربي ابن –

 دوره چهار جلدي، ، بيروت: دار صادر.المكيه،  الفتوحات  تا(، )بي. ـــــــــــــــــــــــــــ –

 ، ترجمه راستگو، تهران، نشر ني.عربي چنين گفت ابن(، 1386ابوزيد نصر حامد. ) –

الالهيـه و مخالفتـه مـع علـوم      الهدي في بيـان طريـق الهدايـه    ابواب(،  1385اصفهاني، ميرزا مهدي.) –
 ، به کوشش سيد محمدباقر يزدي، قم: بوستان کتاب، قم.يونانيه

 .( www.mesbahyazdi.irالله مصباح يزدي ) رساني آيت پايگاه اطلاع –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            21 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


 پانزدهمشماره پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                                72

 

 .( www.bbc.com/persianسي فارسي ) بي پايگاه اينترنتي برنامه بي –

 (. nasiri1342.blogfa.com)پايگاه اينترنتي مهدي نصيري  –

 :تهـران  ،مقدمه و تصحيح محمـود عابـدي  ، نفحات الانس(،  1370جامي، نورالدين عبدالرحمن.) –

 اطلاعات: 

 .13، شماره ماهنامه مهرنامهوگو با  گفت(، 1390)تيرماه  .مرتضي ،جوادي آملي –

 ، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامي.مكتب تفكيك(، 1375حكيمي، محمدرضا. ) –

فصلنامه  ،«ستيز گريز و مرجعيت رويكرد شريعت ،تصوف»(، 1390 )اسفند .عبدالحسين ،خسروپناه –
 .90، شماره معارف

 .85، شمارهفصلنامه آينه پژوهش، «هاي نگاشته شده بر تصوف رديه» (،1383خوشنويس، حميد. ) –

 .  1388، اسفند1، شماره ماهنامه مهرنامهگو با  و گفت»(، 1388دباغ سروش. )اسفند  –

 .16-15، شماره هفته نامه آسمان، «اي از عرفان مدرن واره طرح»(، 1390ن ـــــــــــــــ . )بهم –

  .4  ، شمارهمهرنامهماهنامه   ،«بازرگان متأخر در برابر بازرگان متقدم» (،1389ـــــــــــــــ . )مرداد  –

 .5، شمارهماهنامه مهرنامه، «فكري ديني عرفان و ميراث روشن»(، 1389ـــــــــــــــ . )مهر  –

  .1685شماره  (، 13/9/1379. )روزنامه ايران –

 .1692شماره  (،21/9/1379. )روزنامه ايران –

 (.3/1/78) .عصر آزادگان  روزنامه –

،  «اقبـال لاهـوري    تصـوف از ديـدگاه    غيراسـلامي   بنيادهـاي »(، 1378)تيرمـاه   .محمد ،زائي سرگل –

 .153، شماره کيهان فرهنگي

 چاپ چهارم، تهران: صراط. ، عاشقانهقمار (،  1379، عبدالكريم. )سروش –

 چاپ سوم، تهران: طرح نو. ،اخلاق خدايان(، 1380ــــــــــــــــــــــــ . ) –

 .صراط :، تهرانقصه ارباب معرفت (، 1388ــــــــــــــــــــــــ . ) –

و  اصغر سيد آبادي، پايگاه کانون ايرانـي پژوهشـگران فلسـفه    گو با علي و شايگان، داريوش. گفت –

 حكمت. 

 ، مجموعه آثار، به اهتمام صمد موحد، تهران: طهوري.گلشن راز(، 1390شبستري، محمود.) –

 .تهران: اساطير، ، به اهتمام علينقي منزوي؛ عفيف عسيرانها نامه(،  1377القضات همداني. ) عين –

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            22 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html


   73                                                           عرفان شریعت از تعارض تا گفتگو

 

 ;عفيـف عسـيران   ;، مقدمه، تصـحيح و تحشـيه و التعليـق   تمهيدات(، 1360ــــــــــــــــــــــــــ .) –

 .منوچهري ;چاپ چهارم، تهران

 .موليتهران: ترجمه ناصر طباطبائي. ، المنقذ من الضلال(،  1390غزالي. ) –

الله مصـباح   گانه ملاصـدرا، تقريـر درس آيـت    ضيح مباني يازدهتو، 10شماره وحيفصلنامه مكتب  –

 يزدي.

 تهران: زوار.ز، مفاتيح الاعجاز في شرح گلشن را (،1393لاهيجي، محمد بن يحيي. ) –

 الاحاديث(. )نرم افزار جامع، بحار الانوار .مجلسى –

 (.21/9/79) 1692، شماره روزنامه ايرانمصطفي،  ملكيان –

  (.13/9/79) 1685، شماره روزنامه ايران.  ــــــــــــــــــــ –

 ، دروس استاد، دانشگاه اديان قم.درآمدي به عرفان تطبيقيــــــــــــــــــــ..  –

تصـحيح محمـود عابـدي، چـاپ هفـتم،       ،کشـف المحجـوب  (، 1390بـن عثمـان.)   هجويري علـي  –

 تهران:سروش.

‌

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            23 / 23

http://erfanmag.ir/article-1-412-fa.html
http://www.tcpdf.org

