
 

 

 

 بررسی معنای دوگانۀ استخلاف در عرفان اسلامی
 ثانیمحمود یوسف

 فائزه بالایی

خلافت از مفاهیم اصلی عرفان اسلامی است. مفهوم استخلاف عبد از رب  :چكيده

شناسی عمیقی در عرفان است منجر به انسانکه به برخی آیات و روایات نیز مستند 

نظری شده و بیشتر مورد توجۀ عرفا بوده است. استخلاف عبد از رب به جهت   

های منحصر به فردی چون جامعیت اسما و صفات الهی، وساطت فیض، کون ویژگی

تعالی، در جامع بودن، تناظر با عالم کبیر و دارا بودن بالاترین معرفت نسبت به حق

ود این مختصر شریف است. اما نوع دیگری از استخلاف نیز در عرفان اسلامی وج

شود و برخی از عرفا نیز اشاراتی وجود دارد که براساس ارتباط عبد و رب استنباط می

اند. استخلاف رب از عبد رابطۀ دوسویۀ عبدی است که به مقام به آن داشته

کرده و به قلۀ منیع فقر و عجز و  الجمعی رسیده و معارف عمیق توحید را درکجمع

عبودیت تامه رسیده است. این دسته از اولیای الهی با وجود داشتن قدرت دخل و 

گزینند و از پروردگار خویش تصرف در تمام امور عالم عبودیت و فقر را برمی

شرح و توضیح این کنند. مقالۀ حاضر به استخلاف در جمیع امور خود را مسئلت می

 پردازد.ستخلاف میدو نوع ا

  استخلاف رب از عبد، استخلاف عبد از رب، خلافت، خلیفه، استخلاف ها:کليدواژه

 
                                                                                                 

ایران و فلسفهمؤسسۀ پژوهشی حکمت  استادیار              E-mail:  yosefsani@yahoo.com  

 دکتری عرفان اسلامی ۀدانشجوی دور E-mail: balaei.1389@ gmail.com                                                 

 20/7/1393پذیرش مقاله: ؛  18/2/1393دریافت مقاله: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 22

mailto:E-mail:%20%20yosefsani@yahoo.com
http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             146

 

 مقدمه 

ترین مفاهیم عرفان اسلامی است. انسان به استناد صریح قرآن و روایات مقولۀ خلافت یکی از مهم

دیگر متمایز کرده، خلیفۀ خداوند است و مشخصات منحصر به فردی دارد که او را از موجودات 

شناسی عمیق ای به انسان، به انساندهد. چنین نگاه ویژهبلکه او را بالاتر از ملائکه و کروبیان قرار می

دیگر سراسر بیاندهد. بهای از آثار عرفانی را تشکیل میو ظریفی منتهی شده است که بخش عمده

است. عارفان مسلمان « موحد»و « توحید»یا « الله ةخلیف»و « الله»عرفان نظری بحث از دو مقولۀ اصلی 

اند که از دریچۀ این تمایزات، امتیازاتی را برمبنای مبانی عرفانی برای خلیفۀ خداوند قائل شده

گردد. دقت نظر و تعمق در آثار عرفانی نشان تعالی و جهان هستی تبیین میارتباط خلیفۀ خدا با حق

کار رفته است. استخلاف نوع دوم یعنی ی در دو معنا بهدهد که استخلاف در عرفان اسلاممی

استخلاف رب از عبد کمتر مورد توجه قرار گرفته و بیشتر به اشاراتی بسنده شده است، اما به یقین 

چنین ارتباطی بین رب و عبد برقرار است؛ چنانچه برخی از ادعیه نیز به آن تصریح دارند. استخلاف 

شود و رب عکس میروردگار خویش است، اما گاهی چنین ارتباطی بهنوع اول، استخلاف عبد از پ

گردد. بررسی و تدقیق در یابد و در تمام امورات وی جانشین او میاز عبد خود استخلاف می

تر ارتباط عبد و رب استخلاف نوع دوم یعنی استخلاف رب از عبد منجر به شناخت بیشتر و عمیق

که استخلاف نوع دوم در عرفان اسلامی را  اثبات کند و به شود. مقالۀ حاضر درصدد است می

 های هر دو نوع استخلاف بپردازد.    بررسی ویژگی

 استخلاف نوع اول: استخلاف عبد از رب
استخلاف نوع اول، استخلاف عبد از رب خویش است. این نوع استخلاف در عرفان اسلامی بسیار 

شناسی خاصی در عرفان اسلامی شده است که جایگاه انسان مورد توجه قرار گرفته و منجر به انسان

نحو منحصر به فردی نسبت به موجودات دیگر حتی ملائکه و روحانیون تبیین در این استخلاف به

 گردد.می

مقام (، 30)بقره: «خَلِیفة الْأَرْضِ في جاعِلٌ إنِِّي للِْمَلائِكَةِ  وَإِذْ قال ربَُّكَ»عرفا طبق آیۀ شریفۀ: 

هایی را برای خلیفۀ شناسیِ عرفانی ویژگیکنند و براساس انسانخلافت الهی را برای انسان تبیین می

 شمارند. الهی می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     147    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

کند. ازجمله اینکه خداوند حکم خلافت را های مختلفی میعربی از این آیۀ شریفه استفادهابن

ستند؛ چرا که مؤنث محل تکوین استفاده کرد که دو لفظ مؤنث ه خلیفةو  خلافةاعطا کرد و از لفظ 

مانند خلیفه است، از نائب استفاده نکرد و همچنین نفرمود انسان « نائب»لحاظ معنا است و با آنکه به

عربی به صراحت اشاره یا داعی. چرا که خلیفه اختصاص به انسان کامل دارد و نه انسان حیوان. ابن

: 3، جدتاعربی،  بی)ابنانسان که انسان حیوان است  کند که خلیفه مختص انسان کامل است و نه نوعمی

 (. 297و  298

تناسب انسان برای پذیرش خلافت الهی را قابلیت روحانی این  الدیناحیاء علومغزالی در 

داند؛ زیرا این مخلوق الهی )روح( که در وجود انسان نیز به ودیعه گذاشته شده است، از موجود می

وَ يسَئَْلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ من أَمْرِ »عظمت غیرقابل ذکری برخوردار است و آیۀ شریفۀ: 

 (. 61: 14تا، ج )غزالی، بی، به همین مطلب اشاره دارد (85)اسراء: « رَبِّي

 های خلیفۀ الهی موارد زیر است: ترین ویژگیممه

 الف. خلیفۀ الهی جامع جمیع اسما و صفات الهی است 

الهی هستند و هر موجودی که   بینی عرفانی، همۀ موجودات مظهر اسما و صفاتبراساس جهان

ریت ای از وجود دارد از این قاعدۀ عرفانی مستثنی نیست. تفاوت و تمایز موجودات در مظهبهره

قدر استعداد و قابلیت خود برای هریک از اسما و صفات الهی است. بنابراین هر موجودی به

یابد. در میان موجودات مختلف تنها انسان است که مظهریت برای یکی از اسما و صفات الهی می

  (.54: 1366)پارسا،استعداد و قابلیت مظهریت برای همۀ اسما و صفات الهی را داراست 

را اشاره به  (75)ص:  «ما منََعَك أن تَسجُدَ لما خَلَقتُ بیدیََّ»آیۀ شریفۀ: الحکم فصوص شارحان

فرماید که او را با دو دست خودم آفریدم و منظور دانند. خداوند دربارۀ انسان میجامعیت انسان می

فات از دو دست خداوند صفات جمالیه و جلالیۀ الهی است. یعنی انسان مظهر تمام اسما و ص

خداوند است و این معنای جامع بودن انسان است که با دو نسخه تطبیق دارد؛ یکی صورت عالم که 

همان حقایق کونیه است و ظاهر انسان با این نسخه تطبیق دارد؛ و دیگری صورت حق که حقایق 

ۀ خداوند واسطۀ این جامع بودن، خلیفکند. انسان بهالهی است و باطن انسان با این نسخه مطابقت می

تواند خلافت الهی را برعهده بگیرد؛ چرا که ممکن است شده و اگر چنین جامعیتی در او نباشد نمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             148

 

ای شایستۀ خلافت بر عالم رعایا چیزی را از وی طلب کنند که در وجود وی نباشد و چنین خلیفه

 .(96و  97: 1، ج1368)خوارزمی، نیست 

د از پروردگار خودش دارد، انسان را شبیه خداوند عربی دربارۀ استخلاف نوع اول که عبابن

کند به کسی که جمیع اسمای الهی را بتواند را استثنا می «لَیسَ کَمثِلِه شَيء»داند و آیۀ شریفۀ: می

دلیل است که خلافت انسان از خداوند  همین قبول کند. چنین کسی شبیه خدا شده است و به

یابد؛ زیرا خلافت و جانشینی درصورتی محقق فضل و برتری میگردد و بر تمام ملائکه صحیح می

عنه در دست خلیفه باشد و بتواند در امورات وی تصرف کند. شود که کلیۀ احکام مستخلفمی

 (.299: 3، ج دتابیعربی، )ابنعنه، قدرت تصرف دارد که خلیفه در جمیع اموال و احوال مستخلفچنان

واجد این جمعیت و جامعیت شد، قابلیت خلافت الهی را  توان گفت آدم چوندرواقع می

نچه خلیفۀ او درآ( تعالىحق) یعنى صورت کسى که او را خلیفۀ خود قرار دادیافت. پس اگرآدم به

 اند: در بیان این جامعیت چنین نیز گفته .شده است ظاهر نباشد خلیفه نیست

الهى و قادر بر تدبیر عالم نباشد .....اگر آدم متصف به کمالات حق و متّسم به صفات 
خلاصه اینکه خلیفه باید به صفت مستخلف باشد تا بتوان گفت . خلیفه نخواهد بود

پس خلیفه . جانشین اوست و خداى متعال متصف به صفات کمالیه و مدبر عالم است
او نیز باید متصف به کمالات او باشد و قادر بر تدبیر عالم، تا جانشین اوگردد     

 (.60 - 61، 1378زاده آملی، سن)ح
 گوید: دربارۀ جامعیت خلیفۀ الهی می )ره(امام خمینی

و اول اسمی که به تجلی احدیت و فیض اقدس در حضرت علمیۀ واحدیه ظهور یابد 
است که در وجهۀ « الله»و مرآت آن تجلی گردد، اسم اعظم جامع الهی و مقام مسمای 

و در تجلی ظهوری کمال جلا و استجلاء عین غیبیه عین تجلی به فیض اقدس است 
اعتباری است و تعین اسم جامع و اعتباری و کثرت اسمائیه بهمقام جمع واحدیت به
است. چنانچه « )ص( عین ثابت انسان کامل و حقیقت محمدیه»صورت آن عبارت از 

مظهر تجلی عینی فیض اقدس، فیض مقدس است؛ و مظهر تجلی مقام واحدیت، مقام 
هیت است و مظهر تجلی عین ثابت انسان کامل، روح اعظم است و سایر موجودات الو

اسمائیه و علمیه و عینیه، مظاهر کلیه و جزئیه این حقایق و رقایق است...و از اینجا 
شود که انسان کامل مظهر اسم جامع و مرآت تجلی اسم اعظم است... و معلوم می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     149    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

ترین آیات و ی از مصادیق آن است، بزرگبالجمله انسان کامل که آدم ابوالبشر یک
تعالی است.... همۀ ذرات کائنات، آیات مظاهر اسماء و صفات حق و مثَلَ و آیت حق

اندازۀ وعاء وجودی و مرآت تجلیات آن جمال جمیل هستند، منتها آنکه هریک به
یک آیت اسم اعظم جامع، یعنی الله نیستند، جز حضرت کون جامع و خود، ولی هیچ

 (.634 - 635: 1382)امام خمینی،قام برزخیت کبری... م

صورت جامع آفریده و او را آیینۀ اسما و صفات خویش قرار داده پس خداوند انسان کامل را به

 است.   

 ب. خلیفۀ الهی واسطۀ فیض بین حق و خلق است 

راین با قدرت ازآنجاکه خلیفۀ الهی جامع جمیع اسما و صفات حق و خلیفۀ مطلق الهی است، بناب

وسیله و واسطۀ او در دیگر حق بهعبارتکند و حافظ و مدبر خلق است. بهالهی در عالم تصرف می

کند و کند. همانند روح که مدبر و محافظ جسم است و در آن تصرف میخلق تدبیر و تصرف می

سبب حیات و فضلیت جسم است. فضیلت و شرافت و بقا و معنی عالم به خلیفۀ الهی است. 

: 1378آملی،   زاده)حسندیگر خلیفۀ الهی باطن و غیب عالم است و عالم ظاهر و شهادت است بیانبه

52.) 

 گوید: عربی چنین میابن
ها را مورد رحمت خود قرار سوی عالم نظر کرده و آنواسطۀ انسان کامل بهخداوند به

دهد.... انسان کامل برای عالم مانند نگین انگشتری است که محل نقش و علامتی می
رو خداوند او را خلیفۀ خود نامیده است شود و ازایناست که خزانۀ هستی او حفظ می

کند... او رحمت عظیم الهی بر خلق زیرا در سایۀ وجود او جهان و جهانیان را حفظ می
 1385عربی، )ابنتعالی است است که واسطۀ تجلی حق در این عالم و دلیل معرفتی حق

 .(523: ب

 کند: جامی  وساطت خلیفۀ الهی را چنین تبیین می
واسطۀ او و کسی که در مرتبۀ او رسیده انسان کامل واسطۀ بین حق و خلق است که به

شود و اگر آن نازل می است، فیض و برکات حق که سبب تعالی تمام هستی است بر
واسطۀ بودنش میان واجب و ممکن وجود نداشته باشد، هرگز انسان کامل با توجه به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             150

 

کند، زیرا برای گرفتن فیض الهی رابطه و عالم هستی فیض الهی را دریافت نمی
 (.97: 1370)جامی،  تناسب شرط است

 کند: گونۀ دیگری بیان میامام خمینی نیز این وساطت را به

عین ثابت انسان کامل در نظام ظهور به مرتبۀ جامع و در اظهار صور اسمائی در نشئۀ 
که اسم اعظم، جامع جمال و جلال و علمی، خلیفۀ اعظم الهی است، زیرا ازآنجایی

ظهور و بطون است، امکان ندارد که با مقام جمعی خود در هیچ مظهری تجلی نماید، 
ای وجود وچک ننماید، بنابراین باید مظهر و آیینهای کزیرا او بزرگ است و در آیینه

گاه روح او گردیده و انوار قدسی حق در آن آیینه منعکس داشته باشد که بتواند جلوه
شود تا زمینۀ ظهور عالم قضای الهی فراهم گردد و اگر عین ثابت انسان کامل نباشد، 

یک اعیان ثابته نباشد، هیچگردد و اگر ظهور هرگز هیچ عینی از اعیان ثابته ظاهر نمی
)امام توان دریافت کرد از موجودات عینی و خارجی ظاهر نشده و فیض وجود را نمی

 .   (35: ب1386خمینی، 

افق با مقام مشیت الهی که همان فعل خداوند و سبب دیگر مقام خلیفۀ الهی را همدرجایی

 داند: خلقت اشیاست می

یده و فعل او همان مشیت اوست، حتی وجود با خداوند همۀ اشیاء را با مشیت آفر
مشیت ظاهر شده و این مشیت همان اسم اعظم است... و کسی که به مقامی رسیده و 
افق او با افق مشیت یکی شده و آغاز و انجام آفرینش به اوست، همانا حقیقت 

است که خلیفۀ الهی بر اعیان ماهیت و مقام واحدیت مطلقه  )ع(و علوی )ص(محمدی
 .(100: الف 1386)امام خمینی، ستند ه

داند که همۀ هستی در تسخیر اوست و تأکید عربی نیز حقیقت محمدی را خلیفۀ الهی میابن

و آغاز آفرینش و اولین موجودی است که پدیدار گردیده « هباء»کند که اولین موجود در می

 است.

آن ارادۀ مقدس حقیقتی پدید آمد  خداوند سبحان هنگامی که اراده نمود عالم را بیافریند، از

گردد و هیچ موجودی از نظر قبول و پذیرش در آن هباء زمینه نداشت جز یاد می« هباء»که از آن به 

آغاز آفرینش  )ص(شود. پس حقیقت محمدیکه از او به عقل اول تعبیر می )ص(حقیقت محمدی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     151    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

،   )ص(شخص به حقیقت محمدیترین عالم و اولین موجودی است که پدیدار گردیده و نزدیک

 .(169: 1، ج 1405عربی، )ابناست که امام عالم و سر همۀ  انبیا است  )ع(طالبابیابنعلی

عرفا براساس این اصل که خلیفۀ الهی واسطۀ فیض بین حق و خلق است، تأویل نوینی از سجدۀ 

دهندۀ وساطت آدم بین شاندهند. از نظر ایشان سجدۀ موجودات بر آدم نموجودات بر آدم ارائه می

صورت همیشگی و پیوسته باقی است و چون این وساطت تا قیامت حق و خلق است و این سجده به

 باقی است سجود موجودات بر آدم نیز باقی خواهد بود. 

 گوید: باره میصدرالدین قونوی دراین

 القیامةالي يوم  الخلافة باقیةو خلیفة ... و ان هذا السجود مستمر مادام في الوجود 

 .(138: 1375)قونوی،  فالسجود باق

همچنین عرفا براساس اصل وساطت خلیفۀ الهی بین حق و خلق اعتقاد دارند که تا این خلیفه در 

بندد به فرمایش صدرالدین دهد و چون وی از این جهان رخت برمیزمین است قیامت رخ نمی

 قونوی: 

انشقت السماء و کورت الشمس و انكدرت النجوم و انتثرت و سیرت الجبال و 

 (249: 1371)قونوی،  القیامةزلزلت الأرض و جاءت 

 ج. تناظر خلیفۀ الهی با عالم خارج

جامعیت خلیفۀ الهی نسبت به تمام اسما و صفات الهی و کمالات هستی و همچنین وساطت او 

شود و این ویژگی آن است که ری از این مختصر شریف مینسبت به عالم سبب طرح ویژگی دیگ

یابد که  تنهایی برابر با عالم کبیر و جهان آفرینش است. این نکته زمانی اهمیت ویژه میوی به

براساس نگاه عرفانی چون موجودات عالم هر یک مظهر یکی از اسما و صفات الهی هستند، دارای 

ای از مراتب عالم، ی از یکدیگر هستند. درحقیقت هیچ مرتبهها و کمالات متفاوت و متمایزویژگی

تنهایی تمام مراتب و تمایزات را در خویش عیناً در دیگری موجود و حاضر نیست، اما خلیفۀ الهی به

 دارد. 

داند که اگر دلیل ملاصدرا انسان کامل را نسخۀ مختصر از همۀ عالم در نظام هستی میبه همین

 .(620تا: )ملاصدرا، بیخوبی بشناسد، همۀ جهان آفرینش را شناخته است کسی بتواند او را به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             152

 

اند و بر مطابقت انسان کامل با کتاب تدوین یعنی گاهی نیز به تطابق بین سه حقیقت پرداخته

امل تمام دایرۀ کنند. از نظر امام خمینی انسان کقرآن و کتاب تکوین یعنی عالم خلقت تأکید می

شود و انسان کامل کتاب وجود است و به او دایرۀ هوالاول، هوالآخر، هوالظاهر، هوالباطن ختم می

 .(55: الف1386)امام خمینی، کلی الهی است 

 کند: گونه تبیین میزاده آملی تطابق بین انسان و قرآن و جهان را اینالله حسنآیت
و مطابق هم هستند و انسان کامل هم با هریک از این دو کتاب تدوینی و تکوینی هر د

که عالم را و یا انسان کامل را در یک کفۀ ترازو و قرآن را ها مطابق است. آنچنانآن
بینیم که سر مویی تفاوت ندارد. لذا انسان کامل، عالم در کفۀ دیگر قرار دهیم می

 . (55: 1369زاده آملی، )حسناست و انسان کامل، قرآن است 

توجه در باب تناظر این است که عرفا در این تناظر فضلیت و برتری انسان بر عالم  کتۀ قابلن

واسطۀ صورت، عالمِ صغیر است و عالم، انسان کبیرِ گیرند و معتقدندکه انسان بهخارج را در نظر می

جهت استعلای انسان، عالم کبیر است و عالم، انسان صغیر و این مطلب به مفصل. اما از روی مرتبه،

 (.  92و  91: 1370)جامی، علیه است خلیفه بر مستخلف

 د. خلیفۀ الهی کون جامع است

از نظر عرفا جهان هستی دارای طبقات مختلف است و پس از مرتبۀ غیب الغیوب پنج حضرت و 

، حضرت «غیب نزدیک به غیب مطلق»، حضرت «غیب مطلق»ترتیب حضرت مرتبه دارد که به

است که هر حضرتی عالمی مخصوص « شهادت مطلق»و حضرت « به شهادت مطلقغیب نزدیک »

، «ملک و طبیعت»عالم « شهادت مطلق»، عالم «اعیان ثابته»عالم « غیب مطلق»خود دارد که عالمِ به

غیب نزدیک »و عالم « عقول و نفوس کلیه»یعنی « جبروت»عالم « غیب نزدیک به غیب مطلق»عالم 

است که « کون جامع»است. حضرت پنجم « نفوس جزئیه»یعنی « وت و مثالملک»عالم « به شهادت

است. عوالم چهارگانۀ نخست هر یک در جای خود استوار « انسان کامل»عالم مخصوص به آن 

خود را داراست یک را به حریم دیگری راه نیست. هر عالم نیز کمالات مخصوص بههستند و هیچ

. تنها حضرتی که جامع همۀ کمالات چهار حضرت دیگر هم های عوالم دیگر استو فاقد ویژگی

است که عالم آن « کون جامع»نحو تفصیلی و جزئی است، حضرت نحو جمعی و وحدانی و هم بهبه

 .(90: 1375)قیصری، است « انسان کامل»

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     153    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

 تعالی استهـ .  خلیفۀ الهی دارای بالاترین معرفت به حق

که هیچ موجودی جامعیت جاشود  و ازآنشناسی مربوط میتاین ویژگی خلیفۀ الهی به حوزۀ معرف

تعالی معرفت ندارد اندازۀ خلیفه به حقدلیل هیچ موجودی نیز بههمینخلیفۀ الهی را ندارد به

چیز نیست که تسبیح حق را نگوید و به حمد او قیام . همچنین در عالم هیچ(53: 1378زاده آملی، )حسن

 گوید:خود می شرح فصوصکه مسخر انسان نباشد. خوارزمی در  چیز نیستننماید، و هیچ
منزله تسبیح و تحمید حق است. از آنکه تسخّر عالم ...وتسخّر عالم مر انسان را به

مرانسان را  انقیاد و عبادت است، و این عبادت مستلزم تنزیه و تحمید است از آنکه 
ه ظاهر است در عبودیت انسانیه به کند هویت الهیه را کاهل عالم به عبادتش ایصال مى

کمال حقیقى و مقام جمعى الهى، وآن عین تنزیه است از نقایص، و وصف است به 
 (.728: 2، ج1368)خوارزمی، محامد 

درحقیقت هرچه در عالم وجود دارد مسخر انسان کامل است و موجودات مختلف از طریق 

جاکه انسان کامل بالاترین معرفت را به ازآنتعالی هستند. بنابراین تسبیح خلیفۀ الهی مسبح حق

تعالی، تنها خلیفۀ مطلق الهی است و موجودات دیگر از طریق تعالی دارد مسبح حقیقی حقحق

واسطۀ حقیقت صورت انسانیه و مقام گویند. این فضلیت بهتسبیح خلیفۀ الهی تسبیح خداوند را می

 جمع الهی در خلیفۀ الهی است. 

 دیگر های و.  ویژگی

شود که بسیاری از ها و تمایزات دیگری نیز منجر میمقام استخلاف عبد از رب خویش به ویژگی

عنوان نمونه گفته شده که خلیفۀ  گانۀ ذکر شده ارجاع دارد. بهها به یکی از موارد پنجاین ویژگی

تعالی است. حق« اراسم مرید و مخت»الهی دارای مقام اختیار است؛ چرا که تنها انسان است که مظهر 

درحقیقت این ویژگی یکی از رموز جامعیت انسان کامل و مظهریت وی برای تمام اسما و صفات 

 الهی است، گرچه ممکن است ذکر جداگانۀ آن تأکیدی بر اراده و اختیار خلیفۀ الهی باشد.   

و خلق و خط  اند زیرا که بین حق و عالم و جامع حقو یا اینکه خلیفۀ الهی را برزخ دانسته

واسطۀ بودن بین حق و این ویژگی به (. 22: جتاعربی، بی)ابنفاصل بین حضرت الهی و کونی است 

ای بررسی صورت خصوصیت جداگانهرو در برخی موارد بهخلق خلیفۀ الهی بازگشت دارد؛ ازاین

چنین گاهی انسان فرد خلیفۀ الهی بیشتر مورد توجه قرار گیرد. همشده است که جامعیت منحصر به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             154

 

نگرد واسطۀ او به عالم میاند به این معنا که مردمک چشم حق است و حق بهدانسته« عین»منزلۀ را به

 این ویژگی نیز بیان لطیفی از وساطت خلیفۀ الهی بین حق و خلق است. (.157: الف1385عربی،  )ابن

       1اند.مختلفی بر خلیفۀ الهی نهادههای شناسی عمیقی اسامی و نامعرفا برمبنای چنین انسان

، به (441: 1383)جهانگیری، برد کار میرا به« الانسان الکامل»عربی که برای نخستین بار اصطلاح ابن

، «الانسان الاول»، (4: الفتاعربی، بی)ابن «الانسان الارفع»کند و اسامی مانند این اصطلاح قناعت نمی

دهد. همچنین و.... را مورد استفادۀ خود قرار می (94: جتاعربی، بی)ابن«  فمختصر شری»، «کلمه جامعه»

انسان »عربی قرار گرفته است. تعابیری همچون این اصطلاح بارها با مضامین دیگر مورد استفادۀ ابن

لکامل ا»، «تام و کامل»، «الانسان فی العالم الاعلی»، «انسان اول»، «انسان الحق»، «انسان اعلی»، «عقلی

    ( .    441: 1383)جهانگیری، «..... آدم معنی و حوای معنی»، «مظهر کمال صفات الهی»، «التمام

و از اصطلاحات دینی برای مفهوم انسان کامل  عربی پا را از این هم فراتر نهادهشارحان ابن

« امام»و « معصوم»، «قطب»عنوان نمونه سید حیدر آملی معتقد است که لفظ اند. بهاستفاده نموده

 گوید: کلمات مترادفی هستند که بر خلیفۀ الهی صادق است. وی می

... و القطب و المعصوم أو القطب و الامام لفظان مترادفان صادقان علي شخص واحد 

 .(222: 1368)آملی،  الله تعالي في ارضه خلیفة و هو

توان هایی را نمیچنین تطبیقاینشود که گاهی خلیفۀ الهی با برخی حقایق عالم تطبیق داده می

 2ها خودداری شده است.دلیل از بررسی این تطبیق همین ای محسوب کرد، بهویژگی جداگانه

 استخلاف نوع دوم، استخلاف رب از عبد 
نوع دیگری از استخلاف وجود دارد که در آثار عرفانی کمتر مورد توجه قرار گرفته است. البته 

استخلاف وجود دارد. این نوع استخلاف، خلافت خداوند از عبد است.          اشاراتی به این نوع 

تعالی گردد، رب جای اینکه عبد خلیفۀ حقعبارتی این خلافت عکس خلافت نخست است و بهبه

 شود. دار میگردد و امورات گوناگون وی را عهدهخلیفۀ عبد خود می

رب خود و هم استخلاف رب از عبد خود عربی معتقد است که هم استخلاف عبد از ابن

هایی بر هر دو نوع استخلاف وجود دارد. خداوند از زبان صحیح است و در قرآن کریم دلالت

و در استخلاف عبد از رب خود خطاب به حضرت داوود  «سَمعَِ الله لِمَنْ حَمدَِهُ» گوید:عبدش می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     155    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

فرماید: ، و حتی خطاب به عموم مردم می(26)ص:  «الْأَرْضِفي  خلَیفةيا داوُدُ إِنَّا جَعلَْناكَ »فرماید: می

، همچنین در باب نیابت و استخلاف خود از عبد (7)حدید:  «وَ أنَْفِقُوا مِمَّا جَعلََكمُْ مُسْتَخْلَفِینَ فِیهِ»

 (. 9)مزمل:  «فاَتَّخذِْهُ وَکِیلًالا إلِهَ إِلَّا هُوَ »، ویا (2)اسراء:  «لَّا تتََّخِذُوا من دُونِي وَکِیلًا»َفرماید: می

دهد و از خدای خود    هنگام سفر پروردگار خویش را مورد خطاب قرار می )ص(پیامبراکرم

 في الأهل الخلیفةاللهم أنت الصاحب في السفر و : »خواهد که خلیفۀ وی نزد اهل و عیالش باشدمی

 .(671: 1، ج دتاعربی، بی)ابن« والمال و الولد

 های استخلاف نوع دوم موارد زیر است: رین ویژگیتمهم
 استخلاف رب از عبد، در نتیجۀ سیر استکمالی عبد است.  الف.

منظور تبیین این خلافت لازم است که تأملی در باب ارتباط عبد و رب داشته باشیم. شاید به

ه انسان قدم در وادی ترین ویژگی خلیفۀ الهی را مقام ولایت وی دانست؛ چرا که مادام کبتوان مهم

های خلیفۀ الهی در وی به مقام فعلیت نرسیده است. کدام از ویژگیولایت و قرب الهی ننهاده هیچ

های خلیفۀ الهی اختصاص به انسان کنند که ویژگیعربی و شارحان وی تأکید میدلیل ابنهمین به

ای از این اشتراک دارد، هیچ بهرهکامل دارد و انسان حیوان که تنها در صورت با انسان کامل 

 . (297: 3، جدتاعربی ،  بی) ابنخصوصیات نخواهد داشت 

داند سید حیدر آملی شرف و فضلیت انبیا و رسل و اولیای الهی بر سایر مردم را از این باب می

ین صورت بالقوه اکه سایر مردم بهکه ایشان مقام خلافت الهی را بالفعل دارا هستند، درصورتی

  (.49: 1367)آملی،قابلیت را دارند 

عبارتی با فنای او در خداوند تعالی، و یا بهبنابراین ولایت انسان کامل با قرب او به ذات حق

شود، زیرا انسان با فنا از صفات و حدود و تعینات امکانی و تقییدات خلقی از این قیود و حاصل می

شود و تا زمانی که در دام این تعینات و الهی نائل می تنگناها رها شده و به شهود حقایق و مراتب

قیودات اسیر است شمسِ توحید بر وی طلوع نخواهد کرد. اما چنانچه توفیق ترک این   

تعالی مبدأ افعال و گفتار او ها و قیود را یافت، ملبس به لباس حقانی خواهد شد و حقمحدودیت

ترک قیود سبب نمایان شدن تجلی حق در وی  گردد و در او تجلی خواهد کرد. درحقیقتمی

یابد و خواهد شد. خلیفۀ الهی با ورود در مقام ولایت به مدارج استکمالی خلافت الهی دست می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             156

 

تواند در عوالم غیب شود و میتعالی، صاحب مقام ربوبیت میواسطۀ حقتحت ربوبیت مستقیم و بی

 الله دارای مراتب مختلف است.ق و فنای فیتبع مراتب قرب به حو شهود تصرف کند. ولایت به

 شود.است که طی آن تمام افعال فرد در فعل حق مستهلک می« فنای فعلی»نخستین مرتبۀ فنا 

دومین مرتبۀ آن فنای صفاتی است که در آن همۀ حالات و صفات فرد در صفات الهی فانی 

 شود.شده و عبد متخلق به صفات الهی می

بر افعال و صفات، ذات فرد نیز در ذات الهی فانی است که افزون« ای ذاتیفن»آخرین مرتبۀ فنا 

شود و همۀ رفتار ماند. در این فنا سراسر وجود عبد حقانی میشده و هیچ اثری از انیت و انانیت نمی

رسد. در این می« مقام قرب نوافل»یابد و در این مرحله است که به و گفتار و افعالش صبغۀ الهی می

رو طبق حدیث قدسی حق، چشم متجلی شده، ازاین« الباطن»حق در خلق مستور بوده و با اسم  قرب

 گردد:و گوش بنده می

ءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرضَْتُ عَلَیْهِ، وَ إِنَّهُ لَیَتَقرََّبُ إلِيََّ باِلنَّافلِةَِ ...وَ ماَ تَقَرَّبَ إِلَيَّ عبَْدٌ بشِيَْ 

وَ بصََرَهُ الَّذیِ يُبْصِرُ بهِِ، وَ لِساَنهَُ  بِهِ، يَسْمَعُ الَّذیِ سمَعَْهُ کنُتُْ أَحبْبَْتُهُ فإَِذاَ أُحبَِّهُ؛حتَىّ 

 الَّذیِ يَنْطِقُ بِهِ، وَ يَدَهُ الَّتِي يبَطِْشُ بِهاَ؛ إنِْ دَعاَنِي أَجبَْتُهُ، وَ إنِْ سَأَلَنيِ أَعْطَیْتُهُ...
 .(73و 72: 4، ج1429،)کلینى

داند؛ چرا که خداوند با هویت خویش ها میترین قربتعالی را نزدیکعربی این قرب به حقابن

تر از این امکان ندارد، زیرا عین عبد را اثبات کرده است و شود. نزدیکهمۀ قوا و اعضای عبد می

ت که گردد و این امر را هم ثابت کرده اسدر سمعه و بصره و لسانه و رجله به عبد برمی« ه»ضمیر 

شود که خدا هویت خود )و نه صفات خود( را معلوم می« کنت»این عین، همان عبد نیست. از لفظ 

عین شنوایی و بینایی و جمیع قوای عبد دانسته است بلکه از این هم بالاتر رفته و به قوا اکتفا  

عربی نفرموده و هویت خود را عین زبان و دست و پا و اعضای عبد خود قرار داده است. ابن

 گوید: می
شود... عبد هویتی به جز خدا ندارد، حق عین آن چیزی است که عبد نامیده می

ظاهرش صورت خلقی محدود و باطنش هویت حق نامحدود است ... و درواقع خدا 
: 4، ج دتاعربی، بی)ابنطور سایر قوا و ادراکات عبد هم سامع و هم سمع است و همین

 . (563و  140

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     157    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

  (.55، 1371)قونوی، عبد فاعل و مدرک است و حق سبحانه آلت وی است در این قرب 

شود که در این مقام عظیم همه حاصل می« بقای بعد از فنا»پس از این مقام یعنی فنای ذاتی مقام 

کند. شود و خدا از دریچۀ عبد تجلی میچیز حق است و همۀ وجود عبد، گوش و چشم خدا می

که در قرب است. در این مرحله از قرب بقا بر فنا مقدم است درصورتیاین همان مقام قرب فرائض 

کند. این عبد است که تجلی می« الظاهر»تعالی با اسم نوافل فنا بر بقا مقدم است و در این قرب حق

گردد. در این قرب شنیدن و دیدن به حق مربوط است و بنده، وسیلۀ ادراک آلت و وسیلۀ رب می

توان گفت خلق در حق مخفی و پنهان است. درحقیقت در قرب نوافل خلق میاصطلاح اوست و به

عربی، )ابنصفات حق را پوشیده است و در قرب فرائض حق است که با صفات خلق ظاهر شده است 

 (.105:الف 1385

درحقیقت اول درجات کمال قرب نوافل و اوسط درجات آن قرب فرائض است و آخر 

ر است مرتبۀ تمحض و تشکیک است که مرتبۀ تمحض مرتبۀ خروج درجات کمال عبدکه قابل ذک

از حکم تعینات و امتناع از احکام امکان است و مرتبۀ تشکیک مرتبۀ تردد بین دو طرف )حقی و 

ای ای است که از میل به وسط پاک و منزه است و این همان مرتبهخلقی( است. مرتبۀ جمع مرتبه

بلکه بین مرتبۀ کنت سمعه و  «ومََا رَمَیتَْ إِذْ رمََیْتَ وَلَـكِنَّ اللّهَ»فرماید: است که خداوند متعال می

که  3بصره و بین مرتبۀ کمالی که اختصاص به مقام احدیت جمع دارد، مراتب مختلفی وجود دارد

از جملۀ آن مراتب ولایات عامه و خاصه و نبوات عامه و خاصه و خلافات است و مرتبۀ کمالِ 

شود و در این مرتبه بین تشکیک و از استخلاف حق از عبد و استهلاک واقع میاحدیت جمع بعد 

در این مرتبه است که گاهی عبد استخلاف از  (.101و  102تا: ) قونوی، بیدهد تمحّض، جمع رخ می

رب خویش دارد و گاهی رب استخلاف از عبد خود و این مقام عظمایی است که جامع استخلاف 

  (.394تا: ، بی)جندیو خلافت است 

دیگر، در این مرتبه گاهی عبد عبودیت تامه دارد و با کمال افتقار و عجز تمام امورات را بیانبه

دهد و گاهی نیز ربوبیت دارد و در جمیع کند و استخلاف رب از عبد رخ میبه حق واگذار می

و که جامع این دو رکند و استخلاف از رب خود دارد، و ازاینامورِ رب خود دخل و تصرف می

شود. عبد جامع بین عبودیت و ربوبیت کبری است. او عبد پروردگار مقام است مقام جمع گفته می

جهانیان است و گاهی نیز خلیفۀ رب العالمین است و استخلاف از رب دارد و گاهی نیز عبد مطلق 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             158

 

شود در کلیۀ کند و حق خلیفۀ عبدش میاست و تمام امور خود را به پروردگارش افاضه می

في الأهل و  الخلیفة اللهم أنت الصاحب في السفر و»فرمودند:  )ص(اموراتش. چنانچه پیامبر اکرم

همین طریق هم عبد استخلاف از رب دارد و هم رب استخلاف از عبد خود دارد به «المال و الولد
 (.112: 1370)کاشانی، 
 یک سکه هستند.استخلاف عبد از رب و استخلاف رب از عبد دو روی  ب(

رسد که کار رفته است، اما به نظر میاستخلاف در دو معنای متفاوت در عرفان اسلامی به

توان گفت که دو روی نماید و میاستخلاف حقیقت واحدی دارد که به دو نحوِ مختلف رخ می

 واسطۀ اسما وشود وخلیفۀ رب خود، بهیک سکه است. عبد مظهر تمام اسما و صفات الهی می

گردد. سپس رب خلیفۀ عبدش گردد و از تمام صفات بشری و خلقی فانی میصفات الهی می

گیرد و خلیفۀ او در جمیع امورات او از اموال و احوال شود و تمام امورات عبد را در دست میمی

 شود.و... می

را  تصلا کند و قیام عبد درعربی انعکاس این خلافت دوسویه را در نماز هم برقرار میابن 

داند و معتقد است که نیمی از نماز اختصاص به ربّ و نیم دیگر حضور توأمان عبد و رب می

های نخست آن مختص به است که آیه الكتاب فاتحة عربی سورۀاختصاص به عبد دارد. منظور ابن

حتی در این عبارت شود و نیمۀ عبد آغاز می «ايّاكَ نَسْتَعینوَ  ايّاكَ نَعبُْدُ»خداوند است و از آیه: 

که مختص عبد است، ربّ وجود دارد؛ چرا که استعانت از خداوند با وجود عبادت عبد لحاظ شده 

و بر عدم استقلال عبد و افتقار وی حتی در عبادت پروردگارش تأکید شده است.  همین ارتباط 

رقرار است. خداوند بر نماز و استخلاف در ظهور و تجلی خداوند نیز بدوسویه بین عبد و رب علاوه

نیاز است در که از تمام عالمیان غنی و بیکند و درحالیدر صور محدثات و مخلوقات تجلی می

کند و بدون مخلوقات تجلی و ظهور معنا نخواهد داشت. مخلوقات نیز در صور آنان تجلی می

ی این تقابل ظاهری گوید که گویای سخن میگونهعربی بهوجود افتقار ذاتی به خداوند دارند. ابن

ولََكمُْ »شریفه:  گیرند در تمام هستی جاری و ساری است. وی آیهکه از یک حقیقت سرچشمه می

 عربی،)ابنداند که بیانگر یکی از احکام شریعت است، از این قاعده مستثنا نمی «فِي الْقِصَاصِ حَیَاةٌ

 (.299: 3، ج دتابی

 گوید: کند و میاستخلاف اشاره میفناری نیز به حقیقت واحد این دو نوع 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     159    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

اللهم أنت الصاحب في : الاستخلاف کما قال علیه وآله السلام بعبارة اما تصريحاً

في الأهل و المال و الولد،ثم للیوم الجمع بین حكمى اللیل و النهار من الخلیفة  السفر و

بكمال هو فة مرتبةالخلا و الاستخلاف من الطرفین، فكذا للكامل الجامع بین الخلافة

  (.516: 1374)فناری،  الاستخلاف لغیبته في ذات ربه من غیر انحصار فیهمامرتبة 

: شریفه معیت و همراه بودن این دو نوع استخلاف را براساس آیه« فص الیاسی»عربی در ابن

 دهد: این گونه توضیح می (17)انفال:   «رمي ومََا رَمَیتَْ إِذْ رَمَیْتَ وَلَـكِنَّ اللّهَ»

چیز و مؤثر در همه است، قول تعالی فاعل همهدلیل بر ظهور حق در اعیان و اینکه حق

زیرا خداوند ابتدا از « رمي وَمَا رَمَیْتَ إِذْ رَمَیْتَ وَلَـكنَِّ اللّهَ» وی در سورۀ انفال است:

نفی پرتاب نمود، سپس آن را برای او اثبات کرد ) إذ رمیت( و  )ص(صورت محمدی
دوباره آن را از وی سلب نمود و برای خود اثبات کرد ) و لکن الله رمی( . پس 

. و البته پرتاب قابل )ص(تعالی است، اما در صورت محمدیکنندۀ حقیقی حقپرتاب
)خوارزمی،  ر اوستجهت که وی مجلای حق و مظهاست ازآن )ص(انتساب به پیامبر

1385 :675 .) 

توان ادعا کرد که استخلاف عبد و استخلاف رب با اینکه در نگاه نخست درحقیقت می

درتقابل با یکدیگر قرار دارند حقیقت واحدی دارند که در سیر استکمالی عبد و کسب مراتب 

وقتی عبد با  شود و چنین نیست که در یکی از این دو استخلاف منحصر شود.توحیدی حاصل می

کند و خلیفۀ وی تمام افتقار و عجز خویش تسلیم رب خویش است رب در عبد خویش تصرف می

شود و زمانی نیز عبد خلیفۀ رب خویش است و در کلیۀ امورات رب در اهل و مال و امورش می

 (. 58: 1374)قونوی، کند، لکن خلافت وی محدود و مقید است خود تصرف می

 ز عبد خلافتی مطلق استاستخلاف رب ا ج(

عربی تفاوتی بین استخلاف عبد از خداوند و استخلاف خداوند از عبد قائل است و آن این ابن

است که استخلاف عبد از پروردگارش خلافت مقید است و به حسب شأنی است که خداوند به او 

. (298و  299: 3ج د،تاعربی، بی)ابنکند و استخلاف خداوند از عبد خلافت مطلق است عطا می

وجه از جنس هیچاستخلاف رب از عبدش در این مرتبه با حفظ جلال و کینونت الهی است و به

 تشبیه، تکییف، حصر، احاطه، حلول و بدلیت نیست.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             160

 

نکتۀ محلِ اختلاف عرفا در این مورد این است که همۀ عرفا برخی صفات را منحصراً مختص 

تعالی چه چیز است، اختلاف دارند. همین ختصاصات حقدانند، اما در اینکه اذات باری می

تعالی موجب اختلاف خلافت عبد و خلافت رب است. البته  از نظر امام اختصاصات ذات حق

چنان والا و مضمحل در ذات احدیت است که واجد خمینی افق ولایت و ربوبیت انسان کامل آن

ها از است. این ویژگی« ت و احاطۀ وجودیوجوب وجود و ازلی»تعالی ازجمله های حقهمۀ ویژگی

تعالی دارد و وجه تمایز او با انسان کامل است. امام منظر بسیاری از عرفا صرفاً اختصاص به حق

 گوید: خمینی می

از نظر من وجوب وجود و ازلیت و احاطۀ وجودی همه برای انسان کامل نیز ثابت  
نچه برای خداوند سبحان تحقق دارد است و تفاوت بین آنچه برای او ثابت است و آ

در مقام احدیت ذاتی، همان تفاوتی است که بین ظاهر و مظهر و غیب و شهادت و 
  (.51: 1410) امام خمینی،جمع و تفضیل است 

 استخلاف رب از عبد مقام والا و مختار اولیای الهی است  د. 

نظر ایشان هر آنچه که رنگ وجود  دهند. ازعرفا تحلیل جالبی از استخلاف عبد از رب ارائه می

چیز مالکیت ندارد و مال، عمر و آلات بدنی و قوا و نیروها دارد ملک خداوند است و عبد در هیچ

و کمالات فطری و.... همه و همه ملک خداوند است و بدون اذن خداوند تصرف در این ملک روا 

او داده شده است و این نشانۀ  نیست. عبد چون خلیفۀ الهی است اذن تصرف در ملک خداوند به

مند است و حداقل آن تصرف در ای از این خلافت بهرهاستخلاف از رب است و هرکس به اندازه

چه خلیفه به اذن خدا در مال و بدن و قوا و نیروها است. لکن این نکته محل توجه است که هر آن

وَ أنَْفِقُوا مِمَّا جعََلَكُمْ مُسْتَخْلَفینَ »فرماید: کند، ملک خداست. چنانچه آیۀ قرآن میآن تصرف می

منظور از آیۀ شریفه این است که از آنچه شما را خلیفه ساخته است انفاق کنید و (. 7)حدید:  «فیهِ

)خوارزمی، ملک از آن خداست. پس عبد جز به طریق خلافت در ملک الهی اجازۀ تصرف ندارد 

 (. 184: 1، ج 1385

رسد ربوبیت در او به طریق عرضی است و اصلاً مقام استخلاف خداوند میبنابراین عبدی که به 

رسد تحذیر شود و از هرگونه تصرفی که بوی ربوبیت از آن به مشام میبه ربوبیت متصف نمی

 کوشد.کند و در وفای حقِ عبودیت میکند و برای اوامر شرعی قیام میمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     161    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

رسیده  خلیفة اللهيی عبدی که به مقام ویژگی را برا فصوص الحکمجندی در شرح خود بر 

کند و آن این است که با وجود اینکه با همت خود که همان ارادۀ الهی است امکان است، ذکر می

کند، چرا که آن را مخالف عبودیت و تحقق مرادات خویش را دارد اما از هرگونه تصرفی ابا می

که حقیقت فعل و تأثیر و تصرف اختصاص داند. چنین عبدی به این معرفت رسیده است افتقار می

واسطۀ خلافت به حضرت الهی دارد و این قبیل امور ذاتی آن مقام لایزال است و اگر در عبد به

الهیش داده شده است عرضی است و توقف بر عبودیت که همان عجز و افتقار است، از ذاتیات 

عرضی است و اگر ارادۀ الهی بر  عبد است و ظهور به ذاتیات اعلی و اشرف از ظهور به ربوبیت

دانند و این همان چیزی است گاه تصرفات در ملک خدا را بر خویشتن روا میامری تعلق گیرد آن

که در مورد انبیا و رسولان الهی واقع شده است که براساس وحی خداوند در امت و قوم خود به 

کنند که آن چیز را انتخاب میپرداختند و اگر بین تصرف و ترک آن مختارتر باشند تصرف می

 (.503و  502تا: )جندی، بیدانند تر میمقتضای ادب بندگی است و آن را محبوب

طور کامل در وجودشان تحقق یافته است درحقیقت این دسته از اولیای الهی که ملکۀ توحید به

رات خود را اند خلافت رب و استخلاف وی در جمیع اموبا اینکه به مقام خلافت الهی رسیده

توان مقام طلب استخلاف رب از عبد خویش نامید. عظمت این خواهان هستند و این مقام را می

دسته از اولیای الهی در درک و وجدان قلۀ منیع فقر ذاتی است و این مقام عظمی با دخل و تصرف 

ل و قال عرضه کنند و به زبان حاسازگاری ندارد به همین جهت امور خود را به ربّشان واگذار می

  «.أُفَوضُِّ أمَْری إِلَي اللَّهِ»دارند: می

داند که در عالم به تصرف جامی مقام این دسته از اولیای الهی را بالاتر از مقام کسانی می

گزینند و مقام عبودیت و افتقار را  شایستۀ پردازند. درحقیقت خلفایی که استخلاف رب را برمیمی

خلفایی هستند که از رب خود استخلاف دارند و در عالم به خوارق و دانند بالاتر از خود می

 تصرفات اشتغال دارند. 

جامی با اشاره به داستان سلیمان نبی که از وزرا و نایبان خویش خواست که تخت وی را منتقل 

 کند: کنند، اختیار استخلاف رب را چنین تبیین می
. ..و سلیمان قطب وقت خود بود و متصرّف و خلیفه بود در عالم و خوارق عادات از 

شود زیرا که شود، بلکه از وزراء و نایبان ایشان واقع مىاقطاب وخلفاء کم صادر مى

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             162

 

کنند از براى خود در تصرفّ نمى. انداقطاب قائم به عبودیت تامهّ و متّصف به فقرکلى
 (.222: 1370)جامی،  .چیزى..

 استخلاف رب از عبد جزای عبد است. هـ .

اند. از منظر ایشان وقتی عبد های بدیعی از استخلاف رب ارائه کردهگاهی عارفان تحلیل

کند اگر نیتش از این عبادت، اطاعت حق باشد خداوند، خویش را از آنِ اطاعت رب خویش می

خود باشد. پس هر کس که عملش برای اند که خداوند ملک ملک کند. به همین دلیل گفتهوی می

شود و هر کس که عملش برای رهبت از آتش جحیم باشد جنت باشد، جزای او به بهشت داده می

رسد و هر کس عملش خاص برای خداوند باشد، جزای او حق است و به مطلوب خویش می

سازد و به یشان میکند و نفس خود را وکیل اگونه اثبات میخداوند استخلاف خود از عبد را این

کند و حق کرد، تصرف میطریق مطلق در ملکِ عبد که به طریق استخلاف در آن تصرف می

 . (186: 1، ج1368)خوارزمی، سبحانه و تعالی ملک ملک خود باشد 

 گوید: چنانچه بایزید بسطامی در مناجات خویش می

ملكي و أنت  الهي ملكي اعظم من ملكك لكونك لي و انا لك فانا ملكك و انت

 .العظیم الأعظم و ملكي أنت اعظم من ملكك و هو أنا

: 1، ج1368)خوارزمی، داند خداوند را اشاره به همین معنا می« مالک الملک»حکیم ترمذی اسم 

186.) 

 نتیجه
 توان استنباط کرد: از آنچه در این مقاله آمده است، نتایج زیر را می

اساسی و مهم در عرفان اسلامی است که خلافت مقولۀ خلافت و استخلاف از موضوعات  .1

 شناسی عمیقی در عرفان نظری شده است. انسان منجر به انسان

دو نوع استخلاف در عرفان اسلامی قابل استنباط است. یکی استخلاف عبد از رب خود که  .2

استنادات قرآنی و روایی نیز دارد و دیگری استخلاف رب از عبد خود که در آثار عرفانی 

متر مورد توجه قرار گرفته است، ارتباط عبد و رب قابل درک است و در برخی آثار عرفانی ک

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     163    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

اند.  برخی ادعیه نیز به آن تصریح دارند مانند دعای سفر روایت اختصار به آن پرداختهنیز به

 .)ص(شده از پیامبر اکرم

ها ه این ویژگیاستخلاف عبد از پروردگار خود به جهت پنج ویژگی اصلی در انسان است ک .3

ند از جامع جمیع اسما و صفات الهی بودن، وساطت فیض بین حق و خلق، تناظر با اعبارت

عالم خارج، عدم انحصار در حد و مقام معلوم و مشخص و کون جامع بودن، دارا بودن 

 تعالی.بالاترین معرفت به حق

مراتب قرب نوافل و استخلاف رب از عبد درنتیجۀ سیر استکمالی عبد است که پس از طی  .4

رسد و خداوند استخلاف از جمیع امورات عبد قرب فرائض به مقام فنای فی الله و بقای بالله می

 یابد. می

الجمعی رسیده جامع استخلاف و خلافت است؛ به این معنا که گاهی عبدی که به مقام جمع .5

هل و مال و امور وی عبودیت تامه دارد و در کمال افتقار و عجز، خداوند جانشین وی در ا

تعالی کند و در جمیع امورِ حقاست و گاهی ربوبیت تامه دارد و در  عالم دخل و تصرف می

 جانشین وی است. 

اند از تصرف در امور عالم آن دسته از اولیای الهی که به معارف عمیق توحیدی دست یافته .6

ین قدرت را دارند، به مقام ابا دارند و با اینکه با همت خویش که همان ارادۀ الهی است ا

دانند، به همین عبودیت تامه و فقر مطلق تمایل دارند و دخل و تصرف را موافق ربوبیت می

 کنند.  جهت از رب خویش استخلاف او در جمیع امور خود را مسئلت می

ند ااولیایی که ملکۀ توحید در وجودشان تحققّ یافته است و به قلۀ منیع وجدان فقر ذاتی رسیده .7

 کنند.       گزینند و امورات خود را به خداوند واگذار میمقام عبودیت تامه را برمی

های لطیف از استخلاف رب در آثار عرفانی وجود دارد؛ به عنوان مثال استخلاف برخی بیان .8

تعالی است و جز دوست چیز دیگری در رب جزای عبدی است که تنها مطلوب وی حق

 گنجد.ضمیر او نمی

 هانوشتپی
اسلت. پلیش از وضلع اصلطلاح  خلیفة الهـيترین مفاهیم در عرفان مفهوم انسان کاملل و .    یکی از قدیمی1

الانسلان »، «الانسان الحق»، «الانسان العقلی»عربی، اصطلاحات دیگری مانند توسط ابن« الانسان الکامل»

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             164

 

کار رفته است. بایزید بسطامی به« تام و کامل»، «الانسان فی العالم الاعلی»، «الانسان الاول الحق»، «الاول

)رک: جهانگیری، کار برد به« الکامل التمام»دربارۀ انسانی که به مقام والای معنوی رسیده است اصطلاح 

1383 :441.) 

شود به این جهت کله علرش بلر علالم حلاکم و محلیط نیز اطلاق می« عرش».  به عنوان مثال به خلیفۀ الهی 2

خلاصۀ عالم است و منبع ایجاد امر و نهی است. خلیفۀ الهی که همان روح از عالم املر  است و همچنین

الرَّحْمنَُ علََى العَـرِِْ »گوید: است بر عالم انسانی احاطه دارد. چنانچه خداوند در مقام مدح از خود می

و « رحملان»کنند که بین عرشلی کله محلل صلفت البته عرفا این مطلب را نیز تبیین می (.5: طه) «اسْتَوىَ

عرشی که خلیفۀ الهی است تمایز وجود دارد؛ چرا که عرش محل صفت رحمان است املا خلیفلۀ الهلی 

(. 123: بتلاعربلی، بی)ابنمحل استوای الله است. بنابراین احاطه خلیفۀ الهی از عرش نیلز فراگیرتلر اسلت 

کند این است که قلبِ انسانِ کامل، عرشی است کله بله یگذاری را تبیین مجهت دیگری که چنین نام

ها محیط است، چرا که عرش الله است و الله جامع جمیع اسمای الهی اسلت. در حلدیث نیلز تمام عرش

  (.101تا: )قونوی، بی «النَّقي  ِقَلْبُ عبَدی التَّقييَسَعُني »فرماید: می

بیلق قلرار گرفتله اسلت. سلرّ الهلی کله هملان وجلود های وجود آدمی مورد تطگاهی این مراتب با لایه .3

مضاف به حقیقت انسانی است از جهت ظهورش یعنی در مراتب کون که حلس و مثلال و روح باشلد، 

است و این اولین مرتبه از مراتب ولایت و آخرین  «کنت سمعه و بصره»بطن چهارمی دارد که بیان آن 

اش در قلب انسان که قابلیت تجلیلات او را دارد، ادیمرتبه از مراتب احسان است. از جهت بطون استعد

و ایلن مرتبله اوسلط مراتلب  «وسعني قلـب عبـدی»فرماید: بطن پنجمی دارد همان طورکه حدیث می

ولایت است و از جهت مقام جمعی بین ظهور و بطون در دائرۀ صفات الوهیت است و بطلن ششلم کله 

ای از اختصاص به اهل نهایات و کملین دارد . بطن هفتم مقام احدیت جمع الجمع است که حتلی شلمه

اولین مرتبه از مراتب ولایت آن نیز قابل درک نیست مگر برای صاحب ارث حقیقت محمّدی. بنابراین 

مقام قرب نوافل است و منتهای آن مرتبۀ جمع بین ظهلور و بطلون اسلت و مقلام احلدیت جملع اسلت. 

اند. نخستین مرتبه از این فتوحات، فلتح قریلب گاهی نیز مراتب با فتوحات ثلاثه مورد تطبیق قرار گرفته

از منازل نفسلانی اسلت. در آیلاتی از قلرآن است و این مرتبۀ ظهور کمالات روحی و قلبی پس از عبور 

. دوملین فلتح، فلتح مبلین (13)صلف: « قَريِـبٌ وَفَتْحٌ نَصْرٌ منَِّ اللَّهِ»کریم اشاراتی به این فتح شده است: 

)فتح:  «إِناَّ فَتَحْناَ لَكَ فَتْحاً مبُِّیناً»کند. اشارۀ قرآنی آن نیز آیۀ: است، در این مرتبه مقام ولایت ظهور می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


     165    بررسی معنای دوگانة استخلاف در عرفان اسلامی                                                                                   

است و مرتبۀ سوم فتح مطلق است. این مرتبه همان مرتبۀ احدیت جمع و استغراق در عین جمع است  (1

 (.103تا: )رک: قونوی، بی «إِذاَ جاَء نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ»فرماید: که قرآن کریم در سوره نصر میچنان

 نامهکتاب

 قرآن کریم -

، ترجمه و تحقیق: عبدالرضا مظاهری، الفصوصشرح نقش (، الف1385الدین. )عربی، محییابن -

 تهران: خورشید باران.

، ترجمه، مقدمه و توضیح محمدعلی و صمد فصوص الحکم(. ب1385لللللللللللللللللللللللللللل . ) -

 موحد، تهران: کارنامه.

 ، چاپ لیدن.إنشاء الدوائر(. الفتاللللللللللللللللللللللللل . )بی -

 چاپ لیدن.  التدبیرات الالهیه،(. بتالللل . )بیللللللللللللللللللللل -

 ، چاپ لیدن.المستوفز عقلة(. جتاللللللللللللللللللللللللل . )بی -

 ، بیروت: دار صادر.جلدی 4فتوحات مکیه، (، دتالللللللللللللللللللللللل . )بی -

ی، چاپ دوم، بیروت: ، تحقیق: عثمان یحیجلدی14فتوحات مکیه، (، 1405لللللللللللللللللللللللل .) -

 دار صادر.

 ، چاپ دوم، انتشارات توس.مقدمات من کتاب نص النصوص(، 1367آملی، سید حیدر. ) -

، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی وزارت جامع الاسرار و منبع الانوار(، 1368) ـــــــــــــــــــــــ. -

 فرهنگ و آموزش.

، تصحیح جلیل مسگرنژاد، تهران: مرکز نشر شرح فصوص الحکم(، 1366پارسا، خواجه محمد. ) -

 دانشگاهی. 

، چاپ دوم، تهران: وزارت نقد النصوص فی شرح نقش الفصوص(، 1370جامی، عبدالرحمن. ) -

 فرهنگ و ارشاد اسلامی.

 ، مشهد: دانشگاه مشهدشرح فصوص الحکمتا(، جندی، مؤیدالدین. )بی -

، چاپ پنجم، عرفان اسلامی برجسته رهعربی چهالدین ابنمحیی(، 1383جهانگیری، محسن. ) -

 تهران: دانشگاه تهران.

 ، چاپ دوم، تهران: الزهراء. انسان و قرآن(، 1369آملی، حسن. ) زادهحسن -

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            21 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html


 سیزدهم شمارهژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/ پ                                                                                             166

 

، تهران: وزارت فرهنگ و ممد الهمم در شرح فصوص الحکم(، 1378لللللللللللللللللللللللللل . ) -

 ارشاد اسلامی.

 ، چاپ دوم، تهران: مولی.شرح فصوص الحکم(، 1368حسن. )بنالدین حسینخوارزمی، تاج -

تنظیم و نشر  هفتم،تهران: مؤسسهو، چاپ بیستشرح چهل حدیث(، 1382الله. )امام خمینی، روح -

 آثار امام خمینی.

 تنظیم و نشر آثار امام خمینی. ، تهران: مؤسسهشرح دعای سحر(، الف1386للللللللللللللللللللللللل . ) -

، چاپ ششم، تهران: و الولاية الخلافةالي  الهدايةمصباح (، ب1386للللللللللللللللللل . )لللللل -

 تنظیم و نشر آثار امام خمینی. مؤسسه

 ، قم: پاسدار اسلام.تعلیقیه بر فصوص الحکم و مصباح الانس(، 1410للللللللللللللللللللللللل . ) -

، چاپ رحلی قدیم، با ضمیمه مفاتیح الغیب شرح اصول کافیتا(، شیرازی، صدرالدین محمد. )بی -

 تهران: مکتبه محمودی.

 ، بیروت: دارالکتاب العربی.إحیاء علوم الدینتا(، غزالی، ابو حامد محمد. ) بی -

تصحیح: محمد خواجوی،  مصباح الانس )شرح مفتاح الغیب(،(، 1374حمزه. )فناری، محمدبن -

 تهران: مولی.

 ، تصحیح : محمد خواجوی، تهران: مولی.وک(، الفک1371قونوی، صدرالدین. ) -

 ، تصحیح محمد خواجوی،  تهران: مولی. مفتاح الغیب(، 1374لللللللللللللللللللللل . ) -

 ، تصحیح: محمد خواجوی، تهران: مولی.النفخات الالهیه(، 1375لللللللللللللللللللللل . ) -

 .النصوص رسالهتا(، لللللللللللللللللللللل . )بی -

الدین آشتیانی، کوشش جلال، بهشرح فصوص الحکم(، 1375رومی، محمد داوود. )قیصری  -

 چاپ دوم، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

 ، چاپ چهارم، قم: بیدار.شرح فصوص الحکم(، 1370کاشانی، عبدالرزاق. ) -

 دار الحدیث قم:، یکاف (،1429. )یعقوبکلینى، محمدبن. 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

http://erfanmag.ir/article-1-198-fa.html
http://www.tcpdf.org

