
 
 

 

The Role of Jamali's Love and Jalali's Love in Ensuring Child's Mental 

Health (Based on Mystical Interpretations of the Two Stories of Moses and 

Joseph in the Qur'an) 
 

 Meghdadian, Adel 1  
 
1. Assistant Professor, Department of Religions and Comparative Mysticism, Faculty of Islamic Studies , Ahlul Bayt 

International University, Tehran, Iran meghdadiyan@abu.ac.ir 
 

Article Info  ABSTRACT  

Article type: 

Research Article  

 

 

Article history:  

Received 23 January 2024 

Accepted 16 April 2024 

Published online 22 July 2025 

 

 

Keywords:  

Love, Child Mental Health, 

Need for Support, Control 

Power, Beauty, Majesty. 

Folklore stories are the first narratives that children hear from adults. One of the most 

prominent themes embedded in these stories is the concept of "love." The sense of 

nurturing protection and seeking support permeates the phenomenon of love. From the 

moment of entering the world and thereafter, until the human framework is formed, 

children construct the nature of their astonishment at encountering existence through a 

loving belief. Any unjustifiable disruption or perception of something that contradicts these 

initial beliefs can disturb a child's mental health. To preserve the child's psychological 

well-being, the effects derived from maternal and paternal loving relationships must be 

received by the child. Examining the interpretations of mystics regarding two Quranic 

narratives centered on love (the story of beauty-oriented love exemplified by Moses' 

mother and majesty-oriented love symbolized by Jacob, Joseph's father) through a 

descriptive-analytical methodology and investigating how children's psychology is 

influenced by the phenomenon of love, it appears that love is a response to the Hestia 

archetype and serves to resolve childlike wonder upon entering this world. If this response 

finds appropriate expression through beauty and majesty, it will be a fundamental factor in 

the child's future mental health. Therefore, we conclude that beauty-oriented love gifts the 

child with a sense of having support, while majesty-oriented love provides the power of 

control, thereby shaping the child's mental well-being. 

Cite this article: Meghdadian, Adel. (2024). The Role of Jamali's Love and Jalali's Love in Ensuring Child's Mental Health 

(Based on Mystical Interpretations of the Two Stories of Moses and Joseph in the Qur'an). Journal of Islamic 

Mysticism, 16 (2), 257-276. DOI: http//doi.org/10.22034/16.2.14 
 

 © The Author(s).                                    Publisher: Scientific Association of Islamic Mysticism of Iran. 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             1 / 20

https://orcid.org/0000-0003-0848-7071
https://abu.ac.ir/en/course-category/Faculty-of-Islamic-Studies
http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


Journal of Islamic Mysticism, Volume 16, Issue 2, 2025  258   

 

Extended Abstract 

Introduction 

If myths are collective dreams, then myths of love should be recognized as examples of organized 

perceptions from all people about the concept of love. When these perceptions are articulated 

consciously in words, they create a mystical spirituality based on relational love that shapes the child's 

initial spirituality. Childhood spirituality can be seen as a spontaneous experience of relational 

intelligence. Besides initial sensory perceptions stemming from a child's needs towards their mother, 

one of the first builders of a child's structure is the mythical concepts embedded in folklore stories. 

The continuity of these narratives among people from a cultural background transforms the ideas 

within them into an archetype found abundantly among humans, driving them in their life processes. 

Any impulse or drive affecting these archetypes can threaten a child's mental health. In many cultures' 

mythological views, humans have emerged from a sky father and an earth mother. Thus, the existence 

of two complementary genders created initial romantic perspectives in mythological forms. 

The miraculous fertility that humans discover upon recognizing themselves is known as a Jungian 

archetype in children's psychology under the title "Hestia." "Hestia" will form a mystical meaning of 

life in a child's existence from birth. Upon entering this world, a child perceives themselves in 

connection with feelings of presence and sometimes dependency, reacting with astonishment and fear 

towards their surrounding world. They then engage in discussions about their perceptions and 

questions with adults to gain meaning for every object or phenomenon, striving to understand why 

something exists and what its nature is while interpreting adults' answers with a childlike mind—one 

that simplifies—and subsequently constructs pleasant beliefs based on them. One such question 

concerns why maternal affection exists followed by paternal affection. The response that the child's 

archetype "Hestia" provides for this question clarifies the concept of love for them. This concept forms 

the foundation for interpersonal relationships among humans and even their relationships with other 

beings. 

The bond between humans and nature reflects that this love extends beyond sexual force to encompass 

love for nature, living creatures within it, plants, and even certain stones. Thus, love becomes a sacred 

teaching in primitive religions. The truth seen within children's storytelling through symbolism is this 

simplified initial love. Children cherish these symbols greatly; their repeated requests to hear a 

specific story—even when they have memorized it word-for-word—indicate which symbols are more 

significant to them. This aspect signifies children's yearning for healing from specific psychological 

wounds according to child mental health researchers. One of children's greatest concerns and anxieties 

is the fear of losing parental love and being loved by them; subsequently, there's anxiety over 

unexpressed affection and achieving their emotional desires, which takes on an emotional aspect 

termed "love." Hence, nearly all children express strong interest in love myths found in folklore during 

their journey to complete their relational intelligence. 

Among Muslims, one primary source for constructing folklore stories and redefining them for children 

is the Holy Quran. Four significant effects arise from four types of love embedded in stories 

constructed by mystics from Quranic narratives: 

The feeling of having a protector derived from maternal love from the story of Moses' mother. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             2 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


Journal of Islamic Mysticism, Volume 16, Issue 2, 2025     259   

 

 

The feeling of dominance and control derived from spiritual closeness taken from Jacob and Joseph's 

story. 

The feeling of insightfulness from the beloved's actions and words derived from wise love taken from 

Bilqis and Solomon's story. 

The feeling of self-sacrifice and merging into the beloved derived from passionate love taken from 

Zuleikha and Joseph's story. 

Understanding how these four types of love impact creating and maintaining children's mental health 

is an interdisciplinary study. This research aims to descriptively-analyze based on library resources 

while blending child educational psychology with mystical perspectives to explain how beauty-loving 

and majesty-loving affect children's mental health based on mystical interpretations derived from 

Moses' and Joseph's stories in the Holy Quran. 

Research Findings 

In Islamic mysticism, creation is viewed as the manifestation of beautiful names (names indicating 

mercy, beauty, and kindness) and majestic names (names indicating grandeur, greatness, and 

dominance). Mystics consider some individuals to be governed by God's beautiful names while others 

by His majestic names. The balance between beauty and majesty attributes leads a person to the level 

of a limited perfect human (a perfect human within human boundaries). Such a perfect human will be 

free from crises and factors endangering mental health. 

The analysis of the Quranic narratives reveals that the story of Moses' mother exemplifies beauty-

oriented love (Jamali love). Her protective instinct, even when faced with divine revelation, 

demonstrates the depth of maternal love. God did not reproach her for emotional turmoil after 

separation from her child, despite her having received divine assurance of his return. This manifests 

the unconditional positive regard that psychologists identify as essential for healthy personality 

development in early childhood. The love of Moses' mother, even when serving as his unidentified 

nurse in Pharaoh's palace, had a stress-reducing effect on the young child. 

Conversely, Jacob's love for Joseph represents majesty-oriented love (Jalali love), characterized by 

wisdom and self-control. Despite foreseeing potential danger, Jacob allowed Joseph to accompany his 

brothers, demonstrating calculated risk-taking in parenting. The Quran praises Jacob as "kazim" (one 

who suppresses emotions), as he contained his worry to avoid transmitting anxiety to others. This type 

of love develops control power and analytical abilities in children. Unlike Zuleikha, whose passionate 

love for Joseph led to destructive behaviors and emotional turmoil (described in the Quran as 

"shaghaf" - overwhelming love), Joseph maintained his analytical capabilities throughout his trials, 

thanks to the foundation of Jacob's majesty-oriented love. 

The research finds that while beauty-oriented love provides children with a sense of having support 

and protection, majesty-oriented love equips them with control power and analytical skills. Both types 

are essential for complete mental health development. The mystical interpretation of these Quranic 

stories offers valuable insights into the psychological effects of different expressions of love on child 

development. 

Conclusion 

The examination of mystical love concepts among Quranic verses suggests that love is a response to 

the Hestia archetype aimed at resolving children's astonishment upon entering this world. Unlike the 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             3 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


Journal of Islamic Mysticism, Volume 16, Issue 2, 2025  260   

 

 

satisfaction of physiological needs such as hunger, thirst, or even sexual desire, love lacks a 

physiological goal or sudden tension relief. Instead, it represents an answer to the fundamental 

questions of existence that children encounter. 

If this response finds appropriate expression through beauty (as in maternal protection) or majesty (as 

in paternal wisdom), it becomes a fundamental factor for children's future mental health. Beauty-

oriented love provides children with feelings of having support and security, while majesty-oriented 

love offers control power and analytical capabilities to navigate life's challenges. Together, these 

complementary forms of love establish the foundation for a child's psychological well-being and 

healthy development into adulthood. 

This interdisciplinary understanding of love, blending Islamic mysticism with child psychology, offers 

valuable insights for modern parenting and educational practices, emphasizing the importance of both 

nurturing protection and wise guidance in child-rearing. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             4 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 کودک روان سلامت   تأمین در نقش عشق ورزی جمالی و جلالی

 ( یوسف در قرآندو قصّه موسی و  از عرفانی برداشتهای بر مبتنی)

 

    1عادل مقدادیان

 meghdadiyan@abu.ac.ir :رایانامه .، ایرانهران ، تبین المللی اهل بیت علیهم السلام، دانشگاه مطالعات اسلامی دانشکده ، ادیان و عرفانگروه استادیار،  . 1

 

 چکیده  اطلاعات مقاله 
 مقاله پژوهشی  نوع مقاله: 

 

 

 1402/ 03/11 : افتیدر خیتار

 1403/ 01/ 28: رش یپذ خیتار

 1404/ 04/ 31: انتشار  خیتار

 

 

   ها: واژهکلید

کودک،   روان  سلامت  عشق، 

کنترل،   ،یطلب  تیحما قدرت 

 . جمال، جلال

اوّلFolklore)  انهیعام  هایقصّه از بزرگسالان خود م  اندهاییداستان  نی(    نتریاز پررنگ   یکی.  شنوندیکه کودکان 

-یعشق موج م  ده یدر پد  خواهیتی و حما  گریتحمای  حسّ.  است  »عشق«  مسئله  هاداستان   نیمندرج در ا  ن یمضام

خود از برخورد با    رتیح  تیکودک ماه  رد،یشکل بگ  انسانشاکله    کهی و پس از آن، تا زمان  ایزند. در بدو ورود به دن

با    یهست م  کیرا  عاشقانه  غسازدی باور  زدن  هم  به  نوع  هر  ا  ایمسئله  دنید  ای  هیتوج  رقابلی.  با  مخالفت   نیدر 

اثرات حاصل از    دیحفظ سلامت روان او، با  یسلامت روان کودک را دچار اختلال کند. برا  تواندی م  ییابتدا  یباورها

حول محور    یعارفان از دو قصّه قرآن  هایبرداشت  یشود. بررس  افتیعاشقانه مادرانه و پدرانه توسطّ کودک در  ابطهر

  وسف یپدر    عقوبیکه نماد آن    یجلال  یورزاست و عشق   یکه مظهر آن مادر موس  یجمال  یورزعشق )قصّه عشق 

  ک ی که عشق  دآییبر م نیعشق، چن دهیپد ازروان کودک  یریرپذینحوه تأث یو بررس یلیتحل-یفیاست( با روش توص

پاسخ، به صورت    نی. اگر ااستیدن  نیکودکانه در بدو ورود به ا  رتیحلّ ح  یو در راستا   ایهست  یپاسخ به کهن الگو

  جه ینت  نیچن  نیخواهد بود. بنابرا  ندهیسلامت روان کودک در آ  یکند، عامل اساس  دایدرخور پ  یپاسخ  یو جلال  یجمال

  ق یطر  نیکرده و از ا  هیقدرت کنترل را به کودک هد  یداشتن و عشق جلال  یحسّ حام  ،یجمال  عشقکه    میریگیم

 . زندی سلامت روان او را رقم م

.  (دو قصّه موسی و یوسف در قرآن   از   عرفانی   برداشتهای  بر   مبتنی)  کودک  روان  سلامت  تأمین  در  جمالی و جلالینقش عشق ورزی  (.  1404)  ؛عادل،  مقدادیان:  استناد

 . 257-276(، 2) 16،  نامه عرفانپژوهش

                 DOI: http//doi.org/  10.22034/16.2.14 
  

 نویسندگان.  ©                                                                      .انجمن علمی عرفان اسلامی ایرانشر:  نا

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             5 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
 1404، 2، شماره 16دوره ، پژوهشنامه عرفان

 

 

262 
 

  مقدمه. 1

 عصر  در  که  است  اجتماعی  تطورات  از  خاصی  مرحله  در  انسان  مقدّس   باورهای  یدربرگیرنده   و   است  کلیّ  اصطلاحی  »اسطوره،
ها رویاهای جمعی  اگر اسطوره  (17:  1401بهار)«.گرددمی  همگان  مقدّس   باورداشت  و  گیردمی  شکل  ابتدایی  اصطلاح  به  جوامع

ی مردمان از مفهوم عشق شناخته های نظم یافته همهبرداشتای از  های عشق نیز باید نمونه( اسطوره25:  1400هستند)کمبل، 
سازند که معنویت  ی عشق ارتباطی میها وقتی هوشیارانه در قالب کلمات درآیند، یک معنویت عارفانه برپایهشوند. این برداشت

می شکل  را  کودک  میابتدایی  کودکی،  دوران  معنویت  تجربهدهد.  عنوان  به  تلقّی  تواند  ارتباطی  هوش  از  خودجوش  ای 
دریافت389:  1395شود.)نلسون،   از  غیر  اولّین (  از  یکی  است،  مادر  به  نسبت  کودک  نیازهای  از  برخاسته  که  اولّیه  حسیّ  های 

ها در میان ( است. تداوم بیان این داستانFolkloreهای عامیانه )ای مندرج در داستانسازندگان شاکله کودک، مفاهیم اسطوره
نگرش مردمان یک   فرهنگی،  داستانبومزاد  این  در  مندرج  )های  الگو  به یک کهن  را  تبدیل میArchetypeها  میان  (  کند که 

ای که این کهن الگوها را تحت تأثیر ها به فراوانی یافت شده و لذا سائق آنها در فرایند زندگی است. هر نوع تکانه یا رانهانسان
ای بسیاری از اقوام، انسان از پدر آسمان و تواند سلامت روان کودک را در معرض تهدید قرار دهد. در بینش اسطورهقرار دهد، می

( بدین ترتیب وجود دو جنس مکمّل،  Encyclopedia of World Mythology,2009,V2:11مادر زمین به وجود آمده است. )
 های عاشقانه را در قالب اسطوره ایجاد کرد.اولّین نگرش 

  کهن   عنوان  تحت  کودک و  روان  در  یونگی  الگوی  کهن یک   عنوان   به  یابد،درمی  شناخت خود  بدو  در انسان  که  باروری  اعجاز
.  شد  خواهد  تولّد  بدو  همان از   کودک  وجود  در  عرفانی  زندگی  معنای  یک تشکیل  »هستیا« باعث  شود.شناخته می  «هستیا»  الگوی
  به   نسبت  ترس   و   حیرت  سر   از  واکنشی  دارای  و  وابستگی،  گاه   و  حضور  احساس   با   ارتباط  در   را  خود   دنیا   این   به   آمدن  با  کودک
 یا  شیء  هر   برای  معنا  کسب  جهت  در   بزرگترها  با   سؤالهایش  و  دریافتها   گذاشتن  بحث  به   با  سپس  و  بیندمی خویش  پیرامون   جهان
یعنی   کودکانه   ذهن   با   را  بزرگترهاهای  پدیدار را فهمیده و پاسخ  و  شیء  آن   ماهیت  چیستی  و  وجود  کند چراییتلاش می  پدیدار،

که برای خودش   ساز  ساده  ذهنی  نموده  است،  باور  سپس  و  تبیین  آنها  اساس  بسازد  بر  را  چرایی .  خوش  سؤالات  آن  از  یکی 
سازد، مفهوم عشق را  مهرورزی مادرانه و پس از آن پدرانه است. پاسخی که کهن الگوی »هستیا«ی کودک برای این چرایی می

گیرد.  ها با سایر موجودات بر مبنای آن شکل میها بلکه رابطه انسانکند. مفهومی که بنیان بین فردی انسانبرای او مشخص می
ای فراتر از نیروی جنسی  دهد که این عشق گسترههای ادیان بدوی، نشان میوجود عُلقه میان انسان با طبیعت در بازکاوی توتم 

 ها هم بوده است. ای از سنگداشته و معطوف به عشق به طبیعت، موجودات زنده آن، نباتات و حتیّ پاره

حقیقتی که در بستر داستان سرایی کودکانه، به صورت نمادشناسی شود.  ای مقدّس در ادیان ابتدایی میبنابراین عشق آموزه
می میدیده  دوست  بسیار  را  نمادها  این  کودکان  است.  ابتدایی  ساده شده  یک شود، همین عشق  شنیدن  خواهی  تکرار  و  دارند 

ی آن را حفظ شده است، نشان دهنده آن است که برای کودک کدام نمادها با اینکه کلمه به کلمه  داستان معیّن از سوی کودک،
تر است. این مهمّ از نظر محقّقانِ سلامت روان کودک، نمایانگر مرهم خواهی کودک برای یک زخم روحی و روانی مشخص  مهم

های کودکان حسّ ازدست دادن عشق والدین و دوست داشته شدن ها و اضطراب( از بزرگترین نگرانی167: 1384است. )بتلهایم،  
های عاطفی آنهاست که در جنبه احساسی، نام  ها و سائقمندیاز سوی آنان و در مرحله بعد عدم ابراز علاقه و رسیدن به علاقه

های اشان، شدیداً به اسطورهاز همین روست که قریب به تمام کودکان در مسیر تکمیل هوش ارتباطیگیرد.  »عشق« به خود می
 کنند. های عامیانه اظهار علاقه میعشق در داستان

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             6 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
عادل مقدادیان /(...سلامت روان کودک) نیدر تأم یو جلال یجمال  ینقش عشق ورز  

 

 

 

263 

های عامیانه و بازتعریف آن برای کودکان، در میان مسلمانان، قرآن کریم است. چهار اثر وضعی  یکی از منابع برساختن قصّه
های برساخته عارفان از قصص قرآن کریم قابل دریافت است. این چهار گونه قصّه از ماهیت چهار نوع عشق مندرج در داستان
 : قرآنی حول محور چهار نوع عشق عبارتند از

ـ حسّ داشتن تسلّط و کنترل برگرفته  2موسی؛    مادر   مادری، متّخذ از داستان  ـ حسّ داشتن حامی و مراقب برگرفته از عشق1
معشوق    از کردار و گفتار  فراست  و  سنجی  ـ حسّ نکته3یوسف؛    و  از عشق حاصل از قرابت روحی، اتّخاذ شده از داستان یعقوب

ـ حسّ از خودگذشتگی و محو در معشوق حاصل از عشق 4سلیمان؛    و  بلقیس  برگرفته از عشق خردورزانه، اخذ شده از داستان
 یوسف و شورورزانه، برگرفته از داستان زلیخا

 این .  ای استیک تحقیق میان رشته  کودک  روان  سلامت  تداوم  و  ایجاد  در  عشق  نوع  چهار  این  روانی  تأثیرات  کاربستفهم  
با نگاه عارفانه  کتابخانه  منابع  اساس   بر  و  تحلیلی  ـ  توصیفی   روش   بنا دارد به  پژوهش ای، رویکرد روانشناسی تربیتی کودک را 

نقش و  مبتنی  روان  سلامت  تأمین  در  جلالی  و  جمالی  ورزی   عشق  ممزوج کرده  را   قصّه   دو  از  عرفانی  برداشتهای  بر  کودک، 
 قرآن کریم توضیح دهد.  در یوسف و موسی

 پژوهش پیشینه . 2

 اند که عبارتند از:  های دینی پرداختههای دو مقاله به مبحث سلامت رروان مبتنی بر آموزدر میان مقالات نشریه 

 (7)-. منشور، ینید میدر پرتو تعال ی(. سلامت روان 1384زاده، محمود. ) ومیقـ 

با بهره گ  یها  وهیش  نیی(. تب1394عبداله. )  ،یزاده، داوود، و اسد  یمقدم، حامد، شجاع  یرضاخانـ   از    یریآموزش سلامت 
 ( 1)2. اسلام و سلامت، ی اسلام می تعال

پایه   بر  کودک  روان  سلامت  درباره  عنوان نزدیکدین،  امّا  تحت  کنفرانسی  مقاله  یک  تحقیقی،  حیطه  این  در  مقاله  ترین 
نوجوانان  ینید  یآموزه ها» اثر  و سلامت روان کودکان و  ترب  یروانشناس  یمل  کنفرانسی، در  افتخارسادات صمد«  و   یتیعلوم 

 است.  1394ی و منتشر شده در سال اجتماع

 ی قصص عرفانی و تأثیر آن بر تربیت نیز یک کتاب صوفیانه با مشخصات ذیل وجود دارد:  درباره

 ، سوم 1365ـ تابنده گنابادی، سلطان حسین، قرآن مجید و سه داستان اسرار آمیز عرفانی، تهران، خانقاه گنابادیه، 

های قرآنی اصحاب کهف، موسی و خضر و ذوالقرنین پرداخته است امّا هیچ  نویسنده به بررسی نکات تربیتی مندرج در داستان
 نتیجه گیری روانشناسی تربیتی از آن استخراج نکرده است.

 مفهوم عرفانی عشق  .3

اند در عرفان اسلامی خدا باید عاشق باشد. عارفان مسلمان، برخلاف متکلّمان، مسأله جبر و اختیار را معطوف به علم خدا ننموده
کنند. چنانکه در تفسیر آیه »بسم الله الرحمن الرحیم« گفته شده است:  مهربانی و عشق الهی به بندگانش توجیه میبلکه آن را با  

»رحمن اشارت است به پرورش در دوام نعمت، رحیم اشارت است به آمرزش در انتها به رحمت. چنان است که الله گفتی: »اوّل  
بیامرزم به رحمت.« )میبدی،   ( عرفان و تصوّف اسلامی، معتقد 29:  1، ج 1371بیافریدم به قدرت، پس بپروریدم به نعمت، آخر 

( تمام عالَم وجود، حتّی جهنّم که مشمول واژه »شیء« در این آیه  156ءٍ«)اعراف:  شیَْ  کُلَّ  وَسِعَتْ  است مطابق آیه »وَ رحَْمَتِی
 هست، شامل رحمت الهی شده و عشق در همه آفرینش الهی سریان و جریان دارد.

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             7 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره 16 دوره ، پژوهشنامه عرفان

 

 

264 

دانستند که در عین  ها، اِروس را خدای عشق میای بیان شده است. یونانیعشق در عرفان گاه به صورت نمادهای اسطوره
جوان بود،  خدا  پیرترین  می آنکه  متولّد  نو  از  عاشقی  هر  دل  در  باید  که  چرا  بود  هم  خدا  عشق  171:  1400شد.)کمبل،  ترین   )

با  اسطوره امّا  ادیان هندو  بالاترین مرتبه عشق ای در  پنجمین و  ازدواج،  از  بسیار عجیب است. عشق خارج  ادیان سامی  منطق 
-است. چون عشق ازدواج هنوز بر منطق عقلانی سوار است، امّا در اسطوره خدای ـ انسان کریشنا، او عاشق رادا، زنی متأهّل می

گردد. کریشنا هشتمین اوَتَارَه و تجلیّ ویشنوی خدا، مظهر عشق در هندوئیسم است و همیشه غم شود و او نیز عاشق این خدا می
آفریند. نباید فراموش کرد که اصول اخلاقی رفتار خدایان و خدای زادگان هندو با فضائل رفتاری را از میان برداشته و شادی می

نیز در سنتّ نیست. مفهوم خیانت  قابل قیاس  دامنههای اسطورهانسانی  را شامل میای عاشقانه،  پرپهنایی  بسیار  شود. عشق  ی 
اینکه غیرت عشق نیز غیرت عرفانی است نه   ورزی به خدای زادگان و خدایان خیانت به وابستگان نسبی و سببی نیست. کما 
غیرت فقهی و از همین رهگذر در تصوّف اسلامی، شیطان غیرت دارد چون راضی نشد به غیر خدا سجده کند. بنابراین عشق، در  

های ای را با نگاه روانکاوی فرویدی و عقدهای احکام خاصّ به خود را دارد و نباید عشق عرفانی ـ اسطورهنظام عرفانی ـ اسطوره
اولّین سرنمون باید به روش یونگی و به  (  Archetypesها )عشقی مندرج در این مکتب روانشناسی مورد کاوش قرار داد. بلکه 

سازنده عشق، یعنی صفات جمالی در مظهر مادرانه و صفات جلالی که مظهر آن عشق پدری است به جستجوی عشق عرفانی ـ  
 ای پرداخت. اسطوره

 کودک و درک پدیده عشق. 1-3

تواند درک کند؟ اگر آنچنان که دیوید برداشت کودک از مفهوم عشق چیست؟ آیا عشق را به عنوان یک تجربه عرفانی، اصولًا می
تجربه دینی و عرفانی بر روی روان انسان، تا آنجاست که روان شناسان در بسیاری جهات برای ایجاد گوید، واقعاً نقش  هیِ می

(،  Harmonds,1982:152های مذهبی بروند )تغییرات در شاکله و شخصیت انسان، مستقیما به سمت حالات عرفانی و تجربه
 کند. پس عشق ماهیتی پیچیده از هویتی ساده است که کودک از همان بدو ورودش به دنیا آن را درک می
نهاد) قسمت  سه  از  فرویدی،  روانشانسی  بیان  به  بالغی،  انسان  هر  که  کرد  فراموش  خود)Ideaنباید   ،)Ego فراخود و   )

(SuperEgoتشکیل شده است. فروید جایگاه تمامی رانه )  ها و غرائز ما )خشم، جنسی، گرسنگی و تشنگی، سرپناه...( را از ابتدای
داند و البته که از نظر او عشق شهوانی از همان ابتدای کودکی در وابستگی به مادر و دفع در حال شکل  تولّد تا بلوغ، نهاد می

گرایشات جنسی شکل می و  دو جنس  تفاوت  بالاتر  در سنین  گرچه  است،  با  گیری  ما  تدریجی  پیدا کردن  تطبیق  گیرد. همین 
گیرد، انسجام شخصیت  آورد. این بخش که براساس نظام شرطی سازی منطقی شکل میمحیط اطراف ایگو یا خود ما را پدید می

آید  سازد. امّا نیروی دیگری به مرور و با سرکشی و لجبازی مثبت یا منفی انسان، در برابر نظم ایگویی به وجود میانسان را می
ی مثبت لحاظ شود  ی بازی، اگر به عنوان جنبهبرهم زننده( این نیروی  10:  1398گویند.)راث،  که به آن سوپرایگو یا فراخود می 

 سازنده قوّه خلاّقیت است. 
برند و مثلاً برایشان عادیّ های عجیب و غریب و پرحادثه و احیاناً نامعقول بیشتر لذّت میکودکان از قصّه

است که خاله سوسکه چادر یزدی و کفش قرمزی بپوشد و از خانه بیرون بیاید که برود به همدان و شوی  
کند بر رمضان و نان گندم بخورد و منّت بابا نکشد. در برابر هم خواستگار وی آقا موشه باشد و این دو با  

پسندند. قهرمان  ها را نمیسال دیگر این گونه داستانیکدیگر عروسی کنند و... در صورتی که مردم بزرگ
 ( 55: 1400.)محجوب، ترتر و قابلتر باشد، منتهی قویسالان باید به مردم عادیّ شبیههای بزرگداستان

 
  را   آن  ( که anemoiaموی)کارگیری پدیده اَنی موی )نوستالژی بدون پیشینه( بسیار خبره است. پدیده اَنیذهن کودکان در به 

عوامانه:  می  تعریف  «ایدنکرده   درک  را  آن  هرگز  که  ایزمانه  برای  نوستالژی» فرهنگ  برخط  نامه  واژه  به   Urbanکنند)ر.ک 

Dictionary می را طراحی  ذهنیی  انسان شبیه سازی  مغز  در  رویدادهای(،  با  که  کند.  نیز  فرضی  کند  پنداری    چیزهایی   همزاد 
فعالیت  زنیپرسه  اند)توهّم(،نداده   اما  باشند  داده  رخ  فرد  یگذشته  در  بود  ممکن  که  رویدادهایی  ازقبیل در   ی روزمره  هایذهن 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             8 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
عادل مقدادیان /(...سلامت روان کودک) نیدر تأم یو جلال یجمال  ینقش عشق ورز  

 

 

 

265 

-روایی باعث می  همزاد پنداری و ادراک  و(  تصوّر)افراد  سایر  هایاحساس نیت خوانی ایده  ،(تخیّل)مکانزمان یا فضایی و بیبی
معتقد شویم:   : صفحه 1399دوبریگارد،  )   «کند.می  کفایت  نیز  خیالی  ایگذشته  ندارد،  نیازی  واقعی  خاطرات  به  نوستالژی»شود 

بر همین    (De Brigard, 2018, The second chapter of the book: Nostalgia reimagined: اینترنتی ؛ همچنین ن.ک
های داستان، در سنین بالاتر های خود از شنیدن داستان، صحبت کردن در مورد شخصیتاساس کودکان با ساده سازی برداشت

افسانه میخواندن  تخیلاتشان،  مورد  در  نوشتن  بعد  و  اسطورهها،  مفاهیم  تأثیر  تحت  داستانتوانند  بگیرند.  ای  قرار  عامیانه  های 
تواند مورد بنابراین ادّعای دیوید هیِ در مورد تأثیر دخالت تجربه عرفانی در تغییر روان انسان، به خصوص در سنین کودکی می

 تأیید قرار بگیرد.  
( لحاظ نشود بلکه هر نوع  Mysticی دریافت مسائل ماورائی )نکته این است که تجربه عرفانی، لزوماً به معنای جذبه و خلسه

محرکّ عاطفی که اثرش تغییر ماندگار در روان باشد را نوعی تجربه عرفانی از جنس مکاشفه علمی بدانیم. کودک در مسیر رشد 
گذارد. شیندن، صحبت کردن، خواندن و نوشتن. نسبت یادگیری کودکان به واسطه  طبیعی، از تولّد چهار مرحله را پشت سر می
از:   به ترتیب عبارت است  به واسطه شنیدن،  45این چهار عنصر  به واسطه صحبت کردن،  30درصد  به واسطه 16درصد  درصد 

( بنابراین این ادعا که مدارس ما به اشتباه تمام روش یادگیری را در  Corol,2010: Zo1oدرصد به واسطه نوشتن. )9خواندن و  
های عاشقانه و  درصد آن عملا غافلند ادّعای گزافی نیست. شنیدن قصّه  75بیست و پنج درصد رشدی کودک دنبال کرده و از  

تواند هوش بهر عاطفی، هیجانی و اجتماعی کودک را کاملاً تحت تأثیر قرار دهد. کودکان، زمانی صحبت کردن در مورد آن می 
کنند؟ پیشتر گفته شد که ذهن کودک، ساده ساز است. در ابتدایی  شنوند چه نگرشی از آن دریافت میهای عاشقانه میکه قصّه

کند. بر اساس هرم مازلو، عشق به معنای لذّت ترین نوع از تحلیل عشق، کودک عشق را به لذّت کسب نیازهای اولّیه تفسیر می
شود.  برطرف کردن نیازهای ابتدایی، به مرور تکمیل شده و تبدیل به عشق به معنای لذّت از پذیرفته شدن در اجتماع خاص می

یعنی انسان در این برهه نیاز به دوست داشتن و دوست داشته شدن دارد. اگر این معنا از حسّ عشق ورزی ارضاء نشود، ذهن 
 نماید. انسان شروع به گفتگو با خود به صورت ملامت یا معکوس آن یعنی فرافکنی به دیگران می

  حول   و  شوندمی  سرگرم  اطرافیانشان  و  خود  زندگی  هایلحظه  با  کاملاً  اند،شده  وجودی  گناه  پریشی  روان  دچار  که  کسانی
شود نشخوار ذهنی نیز یاد میای که از آن تحت عنوان  پدیده  (46  یاکوو،  سوزان  اگزیستانسیال،  درمان. )کنندمی  زندگی  آن  محور

اندازد. نشخوار ذهنی دقیقاً نقطه مقابل نفی خواطر در عرفان اسلامی یا مقام خلأ در عرفان  و شدیداً سلامت روان را به خطر می
ذن بودیسم است. اگر ضمیر ناخودآگاه کودک آموخته شود که چگونه دوست داشته باشد و دوست داشته شود؛ مفهوم عشق، روان 

می غنی  را  او  رفتار  اسطورهو  و  اساطیر  تأثیر  نحوه  همین  بررسی  در  پژوهش  این  اهمّیت  داستان واره   کند.  در  های  های عشق 
های عاشقانه در ناخودآگاه کودک و در نتیجه حصول فولکلور کودکانه است و به بررسی چگونگی فرایند ساده سازی و ذخیره قصّه

می کودک  روان  میسلامت  تجربه  کودک  که  عشقی  اولّین  چهارگانه عشق،  انواع  میان  در  که  پردازد.  است  مادرانه  کند عشق 
 باشد. نتیجه آن درک احساس حمایت می

 عشق و حمایت . 1-2-3

پردازی قوم یهود و به تبع آن افزودنهای داستان موسی بن عمران، حتیّ اگر چنان که فروید در موسی و یکتاپرستی سراسر افسانه
ادیان سامی قلمداد شود، باز هم در نظام داستان پردازی عامیانه و اسطوره سازی، و در نظام تربیتی کودک، مطالب بسیاری  سایر  

ها، عشق مادری، نحوه ابراز این عشق که گاه با روش ظاهراً متناقض و پارادوکسیکال با برای فراگیری دارد. یکی از آن آموزه
 شود و نقش حامی در فرایند چنین عشقی است.  ظاهر دوست داشتن ابراز می

یکی از متغیّرهای مهم در تأمین سلامت روان کودک دریافت احساس حمایت از والدین و به خصوص از مادر در سالهای 
  دستاوردهای   دشوارترین  گذارد و آن را ازمی  بارور  نام آن را عشق  فروم،  اولیه زندگی است. عشق مادرانه چیزی است که اریک

  احساس  »توجه،:  است  برخوردار  مهم  ویژگی  چهار  از  بارور  عشق.  نیست  «شدن  عاشق»  عشقی،  از چنین  منظور.  شماردمی  زندگی
 و   حال  به  عمیق  مندیتوجه از روی علاقه  آنان،  از  مراقبت  یعنی  دیگران  به  ورزیدن  شناخت.« این نوع عشق  و  احترام  مسئولیت،

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             9 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره 16 دوره ، پژوهشنامه عرفان

 

 

266 

 پذیرفتن  و  شمردن  محترم  یعنی  ورزیدن  عشق  همچنین،.  ورزیمکمال کسی که به او عشق می   و  رشد  کردن  آسان  و  شانوضعیت
  برای   کنیم باشند.خواهیم یا تصوّر میهمان چیزی که هستند نه آن چیزی که ما می  برای  آنها  به  ورزیدن  مهر  یعنی  آنها،  فردیت
  چرا   فهمید  توانمی  اکنون  .کیستند  و  چیستند  که  دانست  عینی  طور  به  شناخت و  کامل  و  درست  را  آنها  باید  آنها،  شمردن  محترم
 محدود  جسمانی  عشق   به   بارور   عشق.  است  فعالیت  باشد،  هیجان  و  شور   که  آن   از   بیش  عشق.  است  دشوار  بارور  عشق  یافتن
: 1385)شولتس،    .باشد  نیز(  کودک  به   مادر  عشق)  مادرانه  عشق  یا(  هاانسان   همه  به  عشق)  برادرانه  عشق  تواندمی  بلکه  شود،نمی
 ( در این نوع عشق، عنصر حمایت، سازنده و قوام دهنده شاکله کودک است.  73

گیری  ی شکلسازد شاکله و نحوه( آنچه رفتارهای انسان بالغ را می84شاکِلَتِهِ« )اسراء:    عَلى  یعَمَْلُ  کُل    ی »قُلْبر اساس آیه
یابد و این مسأله مورد تأیید اسلام هم روحیات او در دوران کودکی است. این شاکله، علاوه بر آنکه از طریق ژنتیک انتقال می

ی ژنتیکی،  ( بدین معنا که فامیل مادری نیز نقش ژنتیک دارند، افزون بر جنبه332:  5هست که »الخال احد الضجیعین«)کلینی، ج
  فرزندش  که  را  چیزهایی  خواهدمی  مادری  عشق مادرانه اثر وضعی خویش را حتیّ در دوران نوزادی کودک خواهد گذاشت. »اگر

  زیرا   نشود  جدا  او  از  فرزند  نوزادی  دوره  طول  در  که  است  مهم  بسیار  بدهد،  او  به  داشت  خواهد   نیاز  زندگی  طول  تمام  در
 بعدی   های  هفته  و  روزها  در  و  شوندمی   آزاد  زایمان  از   پس  بلافاصله  کنند،می  تغذیه  و  تقویت  را  او  مادری  غریزه   که  هاییهورمون

 دور   چندان   نه  هایزمان  تا  که   شوند )امریمی  جدا   هم  از  نوزاد  و  مادر  وقتی  .دهندمی  ادامه   ترشح  به   نوزاد   و   مادر  بیشتر  آشنایی  با
  افتد(، یک می  اتفاق  سهولت  و  جهالت  خاطر  به  موارد  بیشتر  در  نیز  امروزه  حتی  و  بود  عادی  قانونی  ها،بیمارستان  زایمان  بخش  در

 ( 37: 1400رود.« )میلر، می دست از فرزند و مادر نزدیکی برای استثنایی فرصت
در قرآن کریم، عشق مادری حضرت موسی به عنوان یک نمونه عالی از مسأله »عشق بارور« و اثر »حمایتی« آن بیان شده  

می گاه  بارور  عشق  »پس است.  دهد.  انجام  معشوق خویش  مراقبت  و  حفظ  برای  سختگیرانه  ظاهر  به  کاری  عاشق،  که    طلبد 
  و  کرد پنهان بستانى در را  او که  گفتند قومى نه. یا افکندند به دریا و  کردند تابوت در حال آن در هم  را، او که علما خلافست میان

 از  بترسید  وى  از  ولادت  روز  هم.  گفتند  قومى.  افکند  به دریا  را   او  گه   آن   بار،  یک   شب  و  بار  یک  به روز  داد،مى   شیر   را  او  ماه   چهار
 ( 122: 6ج ،1371میبدی، افکند« ) به دریا و کند تابوت در را او که افکند وى دل  در العزّة ربّ و فرعون، قهر

گرچه عشق مادری یوکابد، مادر موسی حتیّ در مقابل وحی الهی نیز او را به تلاطم واداشت و نکته این است که خدای متعال 
کند که پذیرد و به نوح موعظه میاین مسأله را در مورد عشق پدری نوح نسبت به پسرش که مشرک بود و سوار کشتی نشد، نمی

را بپذیرد از او نکند)هود:  با 46درخواست جاهلانه نجات فرزند رشیدی که نخواسته حقّ  (؛ در مورد مادر موسی، علی رغم آنکه 
گرداند امّا وقتی پس از جدا شدن از فرزند غیررشید  شنیدن صدای وحی این مسأله را دریافته بود که خدا، موسی را به او بازمی

می روحی  تلاطم  دچار  نمیخویش  بازخواست  را  او  غیبی  شود،  عنایت  با  بلکه  ندارد  الهی  وحی  به  نسبت  طمأنینه  چرا  که  کند 
  وَ »  آیه معنی است معتقد متقدّم،  عارفان از رهگذر است که محاسبی( از همین 10کند.)قصص: خویش دوباره قلب او را محکم می 

 موسی.   فرزندش   یاد   از  غیر  بود  خالی  چیز  همه  از  موسی  مادر   دل  که  است  این(  10قصص:  )  «فارِغاً  مُوسى  أُمِّ  فُؤادُ  أَصْبَحَ
 ( 195: 1420 محاسبی،)

محبتّ نامشروط در سنین کمتر لازم است و البته که این مسأله  این مسأله در علم روانشناسی رشد ثابت شده است که میزان  
به معنای تفاوت بین فرزندان هم نیست. برخی از فقهاء با بررسی حدیث کساء از نوع جواب سلام حضرت زهرا به امام حسین، که  

مادرانه قرار می تفقّد  با سه عنوان مورد  را  با دو عبارت فرزند کوچکش  را  او  مادر  امام حسن که  بزرگتر  مقابل فرزند  دهد و در 
اند که مستحب است توجّه کلامی به فرزند کوچکتر بیشتر از فرزند بزرگتر  نوازد، این نکته فقهی را استنباط کردهمهرورزانه می

 ( 122: 1386باشد.)حسینی شیرازی، 
  ایجاد   زمانی  سالم  شخصیت.  است  شیرخوارگی  دوره  در   نامشروط  مثبت  توجه  دریافت  سالم،  شخصیت  پیدایش   شرط   نخستین

  رایگان  به که را محبت و عشق این کودک .دهد نشان محبت و  عشق او به کودک  رفتار چگونگی به توجه بدون مادر که شودمی
  که  گونه  همان  کند،می   تبدیل  شده  درونی  معیارهای  و  هنجارها  رشته  یک  به   را  آن  دادن  نشان  شیوه   و  گرایش  یا  شودمی  نثارش 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            10 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
عادل مقدادیان /(...سلامت روان کودک) نیدر تأم یو جلال یجمال  ینقش عشق ورز  

 

 

 

267 

 آزاد   کودک  که  نیست  این  نامشروط  مثبت  توجه  معنای  .سازدمی  خود  آن  از  و  درونی  را  مادر  مشروط  مثبت  توجه  شیرخوار  کودک
 مثبت   توجه  مبادا  آنکه  ترس   از  مادر  بود،   این   معنایش  اگر.  نباشد  کار  در  دادن  اندرز  و  بازداشتن  و   بکند  خواهدمی  دلش  هرچه  است
 تواند می  مادر  راجرز،  اعتقاد  به  .ساختمی  دور  داغ  بخاری  از  فرضا  و  کردمی  دور  خطر  از  را  کودکش  نباید  سازد،  مشروط  را  خود

 پیدا  فضایی  حالت،  این  در.  بگذارد  شرط  و  قید  محبت  و  عشق  دریافت  برای  آنکه  بدون  ندهد،  قرار   تایید  مورد  را  خاصی  رفتارهای
  .کند   حقارت  و  گناه  احساس   آنها   دادن   انجام  از  شود  وادار  آنکه  بدون  پذیرد،می  را  رفتارها  از  بعضی  بودن  ناپسند  کودک  که  شودمی

  ارزشمند   را  خود  شرایطی  هر  در   یابند،می  پرورش  نامشروط  مثبت  توجه  احساس   با  که  کودکانی.  است  آن  بیان  روش   و  ارائه  شیوه
 ( 112: 1385)شولتس،  .یابندنمی تدافعی رفتار برای نیازی نباشد، مشروط رو هیچ به ارزشمندی این اگر و. دانندمی

شود که مخالف با نیازهای اولّیه مهر، مادر موسی در ارائه »عشق بارور« به سبب جبر تاریخ و جغرافیا مجبور به کارهایی می
 وحى  به  موسى  مادر  و  دارد نگاه   آتش  و  آب  از  را  خویش  بچّه  مادر   است،  کارى  عطوفت و حمایت طلبی یک کودک است. »عجب

   (455: 1384 سمعانی،) «.آتش  در گاه و پرورد آب در گاه را موسى ،«مُوسى أُمِّ إلِى أوَْحَیْنا وَ» که ما،
اینکه مادری بچه شیرخواره را از خود جدا کند و در محیطی غیر از خانه خویش و بدون معرفی خود به عنوان مادر واقعی، و  

بزرگ کند، می دایه  مقام  اریکسوندر  امّا همچنان که  باشد  برای سلامت روان کودک  بهای سنگینی   هیچ  که  بود   معتقد  تواند 
های مختلف قابل انتقال است و البته که  نیست، باید دانست که عشق مادر در قالب  هماهنگ  بچه  نیازهای  با   کامل   طور  به   مادری
خوشحالی مادر، احساس امنیت داشتن از محیط اطراف و منتقل کردن    احساس   گذارند:می  تأثیر عشق مادری  بر  متعدّدی  عوامل

این حسّ به خردسال، رسیدگی مادر به خود به این معنا که به جای مادر کافی بودن، مادر شاد باشد تا بتواند این هاله شادی را به  
  کند،  رسیدگی  خود  بچه   به  محبت  با  و   دلسوزانه  مادر  که  صورتی  ای از این متغیرها هستند. درکودک خود هم منتقل کند؛ پاره

دنیا  اول  سال  شناختیروان  تعارض به  اعتماد  به  اعتمادیبی  برابر  در  )حسّ    ارتباط   بنابراین  .شودمی  حل  مثبت  صورت  بنیادی( 
  ارتباطی .  فرافکنی  بدون  ترس،  بدون  سرزنش،  بدون  گناه،  احساس   بدون  غیرواقعی،  هایدغدغه  بدون  دروغ،  بدون  اصیل،  عاطفی
 اعتماد   که  ایبچه(  201:  1400  میلر،. )باشد  داشته  وجود  فرزند  و  مادر  بین  زندگی  اولیه  مراحل  در  باید  آل،ایده  حالت  در  که  است
 که   ایبچه  باشد و لذا ارتباط مؤثّری شکل خواهد داد و این از نتایج عشق بارور است.  خشنودکننده  و  خوب  دنیا  دارد  انتظار  کندمی

  از  خود،  پیرامون  شرایط  و  دیگران  از  گیریکناره   با  بنابراین  کند،  حساب  دیگران  محبت  و  مهربانی  روی  تواندنمی  ندارد  اعتماد
 ( 167: 1، ج1401)برک،   .کندمی محافظت خویشتن

در   را  اثر وضعی خود  فرعون  در قصر  او  دایه  عنوان  به  و  ناشناس  به صورت  ولو  بن عمران  موسی  با  مادر موسی  همراهی 
اند خدا خواست که تکمیل تربیت و رشد این کاهش استرس کودک خردسال داشته است. به همین سبب است که عارفان گفته

فهمد  فهمد و کودک نمی کودک به دست مادرش باشد؛ تا رحمت و منّتی بر هم مادر و هم فرزند کرده باشد، گرچه مادر این را می
 جندى، )  هو«   یشعر  لا   و  أمّه   تشعر   حیث  من  جمیعا،  بهما   امتنانا  و  رحمة  یدیها  على  السلّام  علیه  انتشائه   و  تربیته   تکمیل  »فأراد
تواند خود دلیلی بر  ها مینکته این است که ارتباط روانشناسانه موسی در شناخت پستان مادر و نگرفتن سایر پستان  (675:  1423

اولویت درک عشق مادری به گرسنگی طفل باشد. بدان معنا که گرچه به تصریح قرآن خدای متعال کاری کرده بود که موسی 
تواند یک واقعیت و فکت  سایر پستان دایگان را پس بزند، اماّ دلیلی ندارد این مسأله لزوماً به طریق اعجاز و کرامت باشد بلکه می

 شیر   کردند  عرض  وى  بر  پستان  و  آمدند  زنان  که  چند  هر  دهد  شیر  را  او  که  کردند  طلب  را  اىدایه  گه  روانشناسانه بوده باشد: »آن
  یا   است  زنده  خود   که  بکن  دانشى   و  برو  برادر  پى   بر  و  خیز  بر  قصیه  میگوید   موسى  خواهر  مریم  با   ساعت  آن  موسى  مادر  و  نگرفت
  بیامد   . . . خواهر«یَکْفُلُهُ  مَنْ   عَلى  أَدلُُّکُمْ  هَلْ  فَتَقُولُ  أُخْتُکَ  تمَْشِی   إِذْ: »گفت  العالمین  ربّ  که  اینست  .بداند  تا  بیامد  خواهر  مرده،
 و اندکشته فرزند را او که است زنى دهد، شیر و کند دایگى را او که بکسى دهم نشان را شما من گفت کنند،مى طلب دایه که دید
 و  رفت  مریم  کنم،  نیکیها  وى  با   بگیرد  وى  شیر  اگر   بکند،  من پسر این  دایکى  تا  را  او  بیار  گفت  آسیه   بیاید،  خوانید  بدایگى  را  او  اگر
: گفت  تعالى  اللَّه  که  اینست  بمزید،  و  و  گرفت  دهن  در  وى  پستان   و   بجست  شنید  مادر  بوى  چون  موسى  بیاورد،  را  مادر  و

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            11 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره 16 دوره ، پژوهشنامه عرفان

 

 

268 

 لا  وَ  عَیْنُها  تَقَرَّ  کیَْ: »قوله  الیک  رادوه  انّا  بودیم  کرده  وعده  وى  با  که  چنان  دادیم  مادر  وا  ترا  موسى  اى  «أُمِّکَ  إِلى  فَرجََعْناکَ»
 ( 116: 6، ج1371  تو.« )میبدی، بفراق نباشد اندوهگن و تو لقاء  و ببقاء باشد روشن وى چشم تا کردیم بآن این «تَحْزَنَ

 شودمی  باعث  و  داریم  خود   زندگی  در  خاصی  افراد  این دلبستگی فرزند به مادر یک احساس عاشقانه فعّال است که همه ما با
 که   بود  کسی  اولین  کنیم. فروید  آرامش  احساس   آنها  نزدیکی  از  استرس   مواقع  در  و  ببریم  لذت  داریم،  مراوده   آنها  با  که  وقتی
کودک صرفاً    رشد  که  دهدمی  نشان  جدید  هایپژوهش .  است  بعدی  روابط  تمام  مبنای  مادر  با  کودک  عاطفی  پیوند  داشت  اظهار
صحبت با مادر و سپس با سایر    .دارد  تاثیر   آن  بر   عشق مادرانه نیز   رابطه  تداوم  بلکه   ندارد،  قرار  اولیه   دلبستگی  تجربیات  تاثیر  تحت

  از   اعضاء خانواده، در مراحل رشد متغیّری فعّال در تعیین کنندگی رشد عاطفی و هوش هیجانی سالهای بعد کودک است. یکی
بزند و با دیدگاهی مثبت کودک   حرف  خودش   با  سکوت  در  که  ندارد  را  این   آنها توانایی  مغز  که  است  این  کودکان  پرحرفی  دلایل

است. همه نشده  نشخوار ذهنی  فرایند  دچار    با   را  گفتگو  همین  کودکان  اما  داریم،  درونی  گفتگوهای  خود  با  لحظه  هر   ما  هنوز 
 جان  تفکر  برخلاف  .خیالی خویش دارندو حتیّ دوستان    افراد  ی اوّل مادر و سپس با سایر والدین و در مرحله  خود،  با  بلند  صدای
 تولد   آغاز  از  و  است  فعال  کودک .  است  سازنده  یک  همواره  که  نیست،  کنندهخزانه   و  پذیرنده  یک  کودک  جمیز  ویلیام  تصور  یا  لاک
:  1395)منصور،  .کند  تامین  محیط  با  را  خود  سازش   تا  آوردمی  وجود  به  خود  در  هاییدگرگونی   و  تغییرات  زندگی  جدید  صحنه  در

143 ) 
 صحبت  کودک  با  بوده و هنگامی که مادر  او حساس   صدای  لحن  طلبی کودک از عشق مادری در حدیّ است که بهحمایت

ی  در تفاسیر ذیل آیه  .کنندگی استدلگرم  یا  ملایمت  عصبانیت،  آمیزی،طعنه  احساس   او برای کودک نشانگر   صدای  لحن  کندمی
( یعنی ای موسی تمام ماجرای تو را رقم زدم تا در تحت توجّه من ساخته شوی، عبارت صُنع و  39)طه:    «عَیْنیِ   عَلى  لِتُصْنَعَ  »وَ

 صنع   »یقال  ساخته شدن کودک به معنای این گرفته شده است که رسیدگی برای رشد او به بهترین وجه مادیّ و معنوی شد:
نباید فراموش کرد اثر این »عشق بارور مادرانه«، پیامبری به نام موسی شد   (123:  6ج  ،1371  غدائه« )میبدی،  احسن  اذا  الصبى

( به قول عارف عاشق مسلک، روزبهان  41« )طه:  لِنَفْسی  اصْطَنَعْتُکَ  گوید من تو را برای خودم ساخته ام: »وَکه خدا در قرآن می
ی خوان قُرب الهی گیری از او شیر نوشد، شایستهبقلی: »آنکه شیر اُنس ننوشد؛ آن کس که از دوری و مخالفت با او یا حتیّ کناره

بینی که موسای کلیم الله، از آن رو که در تدبیر خاصّ اوست که هم کلام با خدا باشد، شیرهای اغیار بر او حرام گردید  نباشد؛ نمی
 و نساخت.« 

  لا  فإنه   وحشة،   رضیع   أو  مخالفة، رضیع   کان  فمن  الأنس،   برضاعة  مرضعا  یکن  لم  من   القربة  لبساط  یصلح  لا
)بقلی    المراضع  علیه   حرم  کیف  بالکلام   الخصوصیة  تدبیر  فیه  کان  لما  الکلیم  ترى   ألا  القربة،   لبساط  یصلح

 ( 80: 3، ج2008شیرازی، 
 

گردد. در »عشق بارور مادرانه« به سبب ایجاد حمایت معنوی و حتّی تأمین رضایت بدنی کودک، باعث سلامت روان او می
امّا نوع دیگری از عشق نیز در آموزه الهی و نماد آن مادر است.  های  نگاه عرفانی این عشق حاصل اسماء جمالیه و مهرورزانه 

قرآن وجود دارد که محصول اسماء جلالیه و ابهتّ و بهاء الهی است و نماد آن پدر است. نتیچه این عشق ایجاد حسّ دلتنگی و  
داستان  ماجرایی که در  یافته است.  به صورتی رشد  از قبل و  مقامی اکمل  بازیافتن معشوق و محبوب، در  برای  انتظار کشیدن 

 گیرد.  عشق پدرانه یعقوب و یوسف شکل می

 عشق و قدرت کنترل . 2-2-3

فرایند  در نگاه عارفان، عشق در کارکرد جلالیه خویش نوعی جدّیت برای رسیدن به یک محصول را در خود دارد. عشق یک  
را   خود  معشوق  لزوماً  عاشق  یعنی  است.  معشوق  و  عاشق  رشد  برای  شده  طراحی  سیستم  یک  بلکه  نیست  روانی  بار  تخلیه 

 پروراند. به قول حافظ: داند و نمینازپرورده نمی
 باشد  بلاکش رندان شیوه عاشقی  دوست به راه نبرد تنعم پرورد ناز

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            12 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
عادل مقدادیان /(...سلامت روان کودک) نیدر تأم یو جلال یجمال  ینقش عشق ورز  

 

 

 

269 

 ( 159،غزل 1385)حافظ شیرازی، 
ها هیچ ای باشد که کودک خویش را مسؤول پدیدارهایی بداند که در تحققّ آننوع برخورد قهرآمیز عاشقانه نباید به گونهامّا  

برادران تو هیچ  اینکه در حسادت  بر  مبنی  پدر  ناحیه  از  امنیت روانی یوسف  تأمین  ندارد. در قصّه قرآنی حضرت یوسف،  نقشی 
تقصیر یا قصوری نداری و لذا به سبب تو نیست که این اتّفاقات رقم خورده است، باعث شد که یوسف در مقابل آن همه فشار  

گری خویش را از دست نداده و بتواند با امنیت روان تصمیم بگیرد  های مختلف قدرت تحلیل و کنترلجسمی و روحی در موقعیت 
از محاسبه به جایی  بزرگسالی  ادّعا کند »اجْعَلْنیِو حتیّ در  بتواند  برسد که   حَفِیظ    إِنِّی  الْأرَْضِ  خَزائِنِ   عَلى  گری و کنترل و علم 

 ( مرا بر رسیدگی به دارایی این سرزمین بگمارید که من هم دارای قدرت کنترل هستم و هم تسلّط علمی دارم. 55عَلِیم « )یوسف: 
هایی انگاره خود مقصّر پنداری نشوند. گزارهاین است که کودک دچار    کودکان  امنیت و سلامت روان  ایجاد  در   مهم  اصول  لذا از

که کودک را در مقابل کسی که دوستش دارد و نیاز به دوست داشته شدن از سوی او دارد، دچار خودخوری کند، بزرگترین سوء  
دهد امّا از درون و در  استفاده از سیستم عشق برای کنترل رفتار کودک است. در چنین حالتی گرچه کودک رفتار مطلوب بروز می

هایی مثل اینکه با این کارهایت انتظار داری افتد. گزارهپاشد و سلامت روانش کاملاً به خطر میذهن و ضمیرناخودآگاه از هم می
  بابا / مامان   کنی  شیطنت  اگر   تا تنها بشوی،  روممنم می  نیستم،  تو   مامان/ بابای  به خاطر این رفتارت دیگر  داشته باشم،  دوستت
شلوغیمی  مریض خاطر  به  یا  نخواندنشود  درس  و  شد؛ها  مریض  بابایت   / مامانت  که  بود  تو  اختلال    باعث  موارد  این  های 
 هاى شکل  به  را  آن  امّا  دهند  بروز  واضح  شکل  به  را  ترس   این  نتوانند  کودکان  شاید  .شودمی  کودکان   ترس در  ایجاد  و  استرس 
 . دهندمی  نشان خشونت و تمرکز کاهش شدن حرف کم  و رویی کم ادرارى، شب زبان، لکنت جویدن، ناخن همچون مختلفى

باعث شد که  یعقوب، که مظهر عشق ورزی جلالی است،  امّا، نحوه عشق ورزی عاقلانه و خردمندانه  در مورد حضرت یوسف 
نباید فراموش کرد که بیشترین سنیّ که برای یوسف در هنگام جدا   اند  شدن از یعقوب گفتهیوسف دچار بحران موقعیت نشود. 

هفده سال بوده است و یک نوجوان هفده ساله، اگر سلامت روان او تأمین نشده باشد کنترل گری بر مصیبت ندارد. »هرشخصی 
ناراحت کننده از لحاظ روانی در وضع  او در آن واحد مضطرب و بیای قرار میکه درگیر فرایند مصیبت شود،  قرار است، گیرد. 

دهد؛ نسبت به اطرافیان خود شدیداً خشم دارد. این  معنا انجام میمایل نیست کاری انجام دهد یا به صورت ماشینی، حرکات بی
تواند او را تسکین  های دردناک است؛ زیرا موقعیت غیرقابل تحمّل بوده و هیچ چیز نمیخشم ناشی از انتقال و فرافکنی احساس 

( امّا در خصوص یوسف، این فرافکنی نه تنها وجود ندارد بلکه به جای آن قدرت کنترل در 242:  1394دهد.« )میشارا و رایدل،  
 داری کاملاً مشهود است.  موقعیت و آن و مهارت خویشتن

می پشت سرهم  و هجده  هفده  قوانین شماره  عنوان  به  را  قانون  دو  فرزند،  تربیت  قانون  میان صد  در  تمپلار  آورد.  ریچارد 
توانید همیشه روی بدترین اتّفاقی که ممکن  های حساب شده بکنید. به عبارتی نمینخست آنکه در کار تربیت فرزندتان ریسک

است رخ دهد حساب کنید. گرچه حقّ دارید گاهی در برابر مواردی که ریسک آن زیاد است جواب نه به فرزندتان بدهید، و البته  
دهید فرزندتان چیزی جدید را تجربه کند، باز هم باید قانون هجدهم را به خاطر که در مواردی که با محاسبه ریسک، اجازه می

ای ندارید جز آنکه نگران شوید.  تان ریسک کنند، چارههایتان را نزد خود نگه دارید. اگر قرار است فرزندانداشته باشید: نگرانی
شوید، وقتی بدون شما در تعطیلات به  آموزند نگران میشوید، وقتی رانندگی کردن را میروند نگران میوقتی از درخت بالا می

نگران میسفر می نگران میروند  باز هم  ندهید،  اگر هرگز تن به ریسک  به خاطر  شوید، در واقع، حتیّ  باید  آنچه  امّا   .  . شوید. 
شوند. . . وظیفه شما این است  های شما هم نگران میشوید. بچهداشته باشید این است که شما تنها کسی نیستید که نگران می

ها اعتماد به نفس بدهید که حرکت کنند و به جلو بروند. بگذارید احساس کنند که همه  که به آنها اطمینان خاطر بدهید. به آن
قراری و تشویش همه وجودتان را در برگرفته است، باید تبسّم کنید و وانمود  شود. در حالی که بیچیز به خیر و خوشی تمام می

 ( 58-61: 1390کنید که همه چیز عالی است. )تمپلار، 
بر   یوسف  روحیه حضرت  در  آن  اثرات  بیان  و  یعقوب  پدرانه حضرت  و  از عشق ورزی خردمندانه  این نحوه  بررسی  به  حال 

او نمایان می اینکه ناخودآگاه یوسف، این نگرانی درونی را برای  کند و در  اساس قصّه قرآنی یوسف و یعقوب بپردازیم. نخست 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            13 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره 16 دوره ، پژوهشنامه عرفان

 

 

270 

( است و چونان 311:  2تا، جخواب که محلّ ظهور ضمیرناخودآگاه هر انسان و به قول عارفان »عالَم خیال متّصل«)ابن عربی، بی 
 التی   الاجساد  شود که مظاهر مسائلی روحانی هستند: »عالممی  هایی دیدهگوید در این عالَم خیال است که جسمکه ابن عربی می

شود امّا عجیب این است که آنقدر عشق  (؛ برای یوسف این نگرانی نمودار می309:  2تا، ج الروحانیات«)ابن عربی، بی  فیها  تظهر
های زندگی او،  ورزی جلالی یعقوب در کنترل نگرانی پدرانه خود، قوی بوده است که خواب یوسف متوجّه نکته زیبای پایانی اتّفاق

گردد. مسأله دوم این است که یعقوب اظهار نگرانی خویش را در حضور یعنی سجده خورشید و ماه و دوازده ستاره در مقابل او می
زند که اگر در علم غیب خدا رغم آنکه حدس قوی میدارد و ریسک رفتن یوسف با براداران را علییوسف به سایر برادران روا نمی

و بدائی که خدای متعال بعدها ظاهر خواهد نمود، چیز دیگری نباشد که یعقوب از آن بی اطّلاع بوده، پس باید این گردش یوسف  
گذارد استرس و اضطراب او، نگرانی یوسف را وارد فاز و مراحل های یوسف و یعقوب باشد؛ امّا نمیبا برادران، آغاز تمام مصیبت

( بود و نگرانی خویش را  84کند که اوّلًا »کظیم«)یوسف:  بالاتری بکند. قرآن صریحاً یعقوب را به داشتن این صفت ستایش می
خورد تا باعث به هم ریختگی سایر فرزندان نشود؛ گرچه تفاسیر صوفیانه به جهت  داد. اشکش را فرومیبه دیگران سرایت نمی

خواست حتّی این لذّت  شود و یعقوب نمیمخالفت با هر نوع لذّت طلبی نفس، معتقدند چون گریه باعث نوعی تخلیه بار روانی می
 را به نفس خویش روادارد، گریه را فروخورد و در درون خویش محزون و غمگین زیست.

  فتغرغرت   یوسف  على  یبکی   ان  أراد  السلام،  علیه  یعقوب،  ان:  قال  «الْحُزْنِ   مِنَ  عَیْناهُ  ابیَْضَّتْ  وَ»  قوله  فی
 ( 66: 1، ج1369)سلمی،  .فابیضتّا عینیه فی ردهّا و فکظمها البکاء، لذة فوجد ، یرسلهما ان فأراد. عیناه
 

ی »نگرانی، اضطراب و استرس« از نظر روانشناسی دارای این شرح است که نگرانی  گانهدر توضیح این مطلب باید گفت سه
-طلبد و در نهایت در مواجهه با چالششود؛ فرد برای رفع نگرانی خویش از دیگران راهنمایی میباعث ایجاد حرکت در فرد می

شویم گری موقعیت و پیدا کردن بهترین پاسخ را دارد. ما بررسی آیات قصّه یوسف، متوجّه میهای مسیر قدرت کنترل و تحلیل
کند و در نهایت در مقابل تمام  خواهد و خوابش را برای او نقل میکه یوسف، اهل حرکت و ریسک هست، از پدر راهنمایی می 

قرارگرفتن در چاه، اسیر کاروانیان شدن، به بردگی رفتن و در مسیر هوس زنان مصر واقع شدن  هایی که از خیانت برادران،  چالش
دهد. امّا شخص مضطرب، حرکت برای انجام فعل آید قدرت تحلیل خویش را از دست نمیو به زندان افتادن که برایش پیش می

دارد ولی صحبت او با دیگران نه برای راهنمایی خواهی که برای گرفتن تأیید کار ناصحیح خویش از آنهاست. این اتّفاق را در  
می وضوح  به  یوسف  براداران  جای  مورد  به  بلکه  ندارد  تحلیل  قدرت  مضطرب،  انسان  اینکه  مسأله  سومین  کرد.  مشاهده  توان 

شود. در مرتبه سوم، استرس جایگاهی است که فرد اصلا قدرت حرکت  گری میبررسی موقعیت و پیدا کردن راه حل، دچار توجیه
کند از باب فرافکنی موقعیت خویش بر دیگری  دهد، یا گفتگویی با دیگران ندارد یا اگر با کسی صحبت میخویش را از دست می

دهند استرس و به قول مفسّران،  و مقصّر دانستن هر کسی غیر از خودش است. توصیفات تفاسیر عرفانی از زلیخا، کاملاً نشان
 »غایت اضطراب« است: 

  چون  که گشت متعلّق به وى خاطرش چنان افتاد پیکر حورى این جمال بر خواب در زلیخا نظر چون گویند
  جنون  و  عشق  با  و  شد  کران  بر  خود  مهویات  و  مرادات  از  گشت،  هشیار  مستى  از  و  شد  بیدار  خواب  از
  جامه  دیوانگان  چون   که  بود  کرده  تصرّف  مرتبه  به  زلیخا  ذات  در  امر  این   صعوبت   . . گویند  .گشت  عنانهم
  در  سر   و  دیدنمى   مصلحت  این  اظهار  لیکن  و  رمیدمى   پرى  چون  وى  از  دیدمى   کرا  هر  و  دریدمى   تن   بر

 به   اضطراب  از غایت  زلیخا  که  است   آن  ( روایتی303:  1384. .)فراهی هروی،  کشید.  مى  صبورى  گریبان
  دامن. . .  بود  یوسف   عرض   روز  روز   آن   اتفاقا  بود   رفته   بیرون   صحرا  به   عشق  آتش  و  التهاب  تسکین  قصد
 (311.)همان: بشناخت افتاد یوسف نظرش چون  ،برانداخت  هودج

 
ای که به جای تحلیلگری یا حتّی توجیه، به  در این مرحله، انسان دچار شدیدترین نوع از بین رفتن سلامت روان است به گونه

ملامتگری   یا  غم(  )افسردگی  خویش  میملامتگری  مشغول  خشم(  )افسردگی  یک  دیگران  با  باید  حتماً  مرتبه  این  در  شود. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            14 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
عادل مقدادیان /(...سلامت روان کودک) نیدر تأم یو جلال یجمال  ینقش عشق ورز  

 

 

 

271 

داستان حضرت یوسف، زلیخا در مرحله استرس فرومی روان تراپیست مشورت کرد. در  اَکت  درمانگر و  فعّالیت و  یعنی هیچ  رود 
گرانه است مثلاً با تخریب خویش در منظر زنان مصر  دهد بلکه حرکت او تخریبای برای رسیدن به مقصودش انجام نمیعاقلانه

خواهد محبتّ خویش را ثابت  یا همسرش و یا تخریب یوسف با توطئه چینی و انداختن او به زندان، از طریق اَکت معکوس، می
با حرکت  یا  اینگونه است:  های تخریبکند. تعبیر قرآن از این محبتّ بی حرکت  (؛ شعف اوج  30)یوسف:  «حُبًّا   شغََفَها  قَدْ»گرانه 

انجام هر حرکت محبتّ است که صوفیان از آن به عشق یاد می امّا چنانکه عشق به حدّی از دلتنگی برسد که عاشق از  کنند 
گویند. شغف، غلاف و ای عاجز شود، و اصطلاحاً برای معشوق خویش دل بترکاند، به این مرحله »شغف« میعاقلانه و خردورزانه

روی پوش دل است و وقتی که دل انسان از عشق به چنان تپشی افتد که نداند چه کند، چنان که برای زلخیا شد، شغف او را از 
( و گاهی نیز با ملامت خویش 32(. فرد دچار استرس، گاه با خشم )یوسف:  48:  4، ج1371کند. )قرشی،  شدّت عشق، بیچاره می

)51)یوسف:   آدلر  آلفرد  نظر  به  که  است  حالی  در  این  است.  بحران  حلّ  دنبال  به  زندگی  1935(  در  مهم  بسیار  مسأله  سه   ،)
ی رویارویی فرد بزرگسالان وجود دارد: مسائل مربوط به رفتار بادیگران، مسائل مربوط به اشتغال و مسائل مربوط به عشق؛ شیوه

-( از قول فروید نقل می1968ها، مبیّن پاسخ او به مسائل زندگی است. به همین ترتیب اریکسون )با این مسائل و متفرعّات آن
( بر همین قیاس، 234:  1390کند که »آدم عادی« باید بتواند دو کار را درست انجام دهد: دوست داشتن و کار کردن«.)اسپیلکا،  

 توان عدم سلامت روان و وجود استرس ناشی از پاسخ نامناسب به گره ذهنی عشق را در وجود زلیخا جستجو کرد.می
شود، از این  نوع عشق ورزی جلالی و خردمندانه یعقوب که باعث تأمین سلامت روان یوسف میبرداشت سوم در خصوص  

بیان واضحمسأله ناشی می تر برای  شود که عشق جلالی جایگاه گفتگو و دیالوگ است نه جایگاه عشق ورزی یک طرفه. »به 
دیدن واقعیت خودم، نیاز به یک »تو« دارم. نه فقط یک شیء، نه فقط شیء دیگر، یک غیر »من«؛ بلکه »من« دیگری که بر  

-پذیرد و اعتماد را نشان میشود، اعتماد را میاختیار، یاری، خیر و فهم توانا است، در مباحثه به یک دوست صمیمی تبدیل می
( این قسمت از عشق ورزی جلالی که نماد آن پدر خردورز است، در بطون خویش عشق ورزی جمالی 60:  1391دهد.« )کونگ،  

ای را نیز نهفته دارد. به تعبیر عارفان، اصولًا عشق و لطف چیزی جز خیر رساندن آن هم به صورتی نامحسوس نیست، به گونه 
شوند. لطف ورزیدن زیبا و جمالی آن نوع عشق ورزی  که جز اهل بصیرت متوجّه خیر بودنِ یک واقعه به ظاهر سختگیرانه نمی

است که ظاهرش سختگیرانه است امّا باطنش نعمت محض است، باطنش زیبایی و جمال مطلق است و ظاهر آن جلال و ابهتّ؛  
ها، خویش را غرقه  ی احوال چه در خوشی و چه به ظاهر در ناخوشیو از همین رهگذر است که عارف بالله همیشه و در همه

 بیند و از همین روست که این نوع عشق ورزی جلالی، سلامت روان کودک را به دنبال دارد: لطف و عشق الهی می
  و   نعمة  باطنه   یکون   الذی  هو  الجمیل  فاللطف  البصائر،  أهل  إلا  یعرفه  لا  لطیفا  جلبا  الخیر  جلب  هو  اللطف
)حسنی،   حال  کل  فی  اللطف  فی  مغمورا  نفسه  یرى  باللّه  فالعارف  جلال،  ظاهره  و  جمال  باطنه  نقمة،  ظاهره
2005 :559) 

 
شود. یک رابطه که فراسوی  روان درمانگری اگزیستانسیال، به عنوان صمیمیت و همدلی توصیف میاین گفتگوی عاشقانه در 

توانیم در دسترس توانیم کیفیت رابطه را تعیین کنیم، بلکه در یک رابطه فقط می(، ما نمی2013ارتباط است. به قول مارتین بوبر)
شنیدن صحبت کودکمان با تمام وجود در اختیار او باشیم، کیفیت رابطه را ( اگر صرفاً برای  173:  1396باشیم. )یاکوو و ویکسل،  

ابراز می او  کنیم خواهیم دید. چنین است که که راز و کلید سلامت روان کودک است، در عشقی که به واسطه توجّه کامل به 
( نامیده است،  3اند خدا به واسطه عشق انسانی و عشق الهی نهفته در این داستان قرآنی، آن را »احسن القصص« )یوسف:  گفته

توان به حقیقت عشق راه یافت. این قصّه از آن جهت نیکوترین قصّه قرآن گردید که ابتدا به سبب عشق ولو از نوع بشری می
کند و از آن مراتب عشق انسانی را در وجود ارواح عاشق برشمرد و اینکه چگونه این عشق بشری، به منتهای عشق الهی پرواز می

خواهد بگوید که قصّه عاشق و  آورد. اینگونه خدا میاوج عشق الوهی و شهود عشق ورزانه خدا در گفت و گوی روز ازل سر برمی
بهترین قصّه مثالمعشوق،  از  ها و  پر  از شوق رسیدن و دلتنگی فراق و لذّت وصال،  پر  از ذوق و چشیدن،  پر  اندرزهاست؛  ها و 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            15 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره 16 دوره ، پژوهشنامه عرفان

 

 

272 

  کس  آن   هر   و  بود  او  عاشق  یعقوب،  پدرش   است؛  عشق  منزلت و  شأن  یوسف   منزلت  و  شأن  گرفتاری و رنج دوست داشتنی و تمام
میمی  را  او  که عاشقش  هم  در    خداوند  جمال  گاهتجلیّ  یوسف  رخسار  زیرا  شد،دید  بندگان  میان  در  نما  خدای  آینه  او  و  بود 

   ها گردید:سرزمین
 من   طیرانها  و   العاشقة،   الأرواح  مراتب  فی  الإنسانی   عشق   بیان   القصة   حسن   و  العشق،   إلى   بلغوا  بالعشق  فإنّ
 القصص  أحسن  المعشوق  و  العاشق  قصة  أن  تعالى  بیّن  .الأزلیة  مشاهدة  و  الألوهیة،  عشق  إلى  المقامة  هذه
  علیه  یوسف   شأن  و   العناء،  و  البلاء  و  الوصال،  و   الفراق  و  الشوق،   و  الذوق   و  العبر،  و  الأمثال  من  فیها  لما

 فی   اللّه  مرآة  کان  و  وجهه،  ألبس  القدیم  جمال  حسن  لأن  رآه؛  من  کل  هکذا  و  أبوه،  به  عشق  کله  السلام
 ( 146: 2، ج2008)بقلی شیرازی، للعباد  منها الحق تجلّى اللّه بلاد

 ی ریگجهینت. 4

زیبایی و لطف( و   بر مهر و  دالّ  )اسماء  اسماء جمالی  را ظهور  آفرینش  ابهتّ و عظمت و عرفان اسلامی  بر  دالّ  )اسماء  جلالی 
می است.  تسلّط(  بوده  توجّه  مورد  و صوفیان  عارفان  میان  در  نیز  عملی  عرفان  در  که  نظری  عرفان  در  فقط  نه  مهم  این  داند. 

پندارند. تعادل اسماء جمال و دانند و ربّ بعضی افراد دیگر را اسماء جلالیه میعارفان برخی افراد را مربوب اسماء جمالیه الهی می
رساند. چنین انسان کاملی، خالی  ی انسان کامل مقیّد )انسان کامل در مرتبه و حدّ انسانی خود( میجلال، یک انسان را به مرتبه

ای عشق در ی سلامت روان خواهد بود. در این پژوهش با توضیح مفهوم عرفانی و اسطورهها و عوامل به خطراندازندهاز بحران
های عامیانه اقوام مختلف، به بررسی مفهوم عشق در عرفان اسلامی پرداخته شد. آنگاه با بررسی دو های فولوکور و داستان سنتّ

گری مادرانه به عنوان مظهر عشق جمالی و قصّه عشق یعقوب به داستان قرآنی یعنی قصّه عشق مادر موسی به او و حسّ حمایت
ی عشق جلالی و با مظهر پدرانه، به تأثیرات  یوسف و ایجاد قدرت تسلّط به موقعیت و در دست گرفتن کنترل امور به عنوان ثمره

نتیجه   این  قرآن  آیات  میان  در  عرفانی  مفهوم عشق  بررسی  از  پرداخته شد.  کودک  روان  در سلامت  نوع عشق  دو  این  مثبت 
شود که عشق بر خلاف ارضاء امیالی مثل گرسنگی، تشنگی و حتیّ میل جنسی، فاقد هدف فیزیولوژیک حتّی رهایی از  حاصل می

تنش با ارضاء ناگهانی است؛ بلکه عشق یک پاسخ به کهن الگوی هستیا و در راستای حلّ حیرت کودکانه در بدو ورود به این  
 دنیاست. اگر این پاسخ، به صورت جمالی و جلالی پاسخی درخور پیدا کند، عامل اساسی سلامت روان کودک در آینده خواهد بود. 

 منابع

 قرآن کریم  -

 ، دار الصادر، بیروت.فتوحات مکّیهابن عربی، محی الدین، )بی تا(،   -

 ، ترجمه: دهقانی، محمّد، تهران، رشد روانشناسی دین )بر اساس رویکرد تجربی((،  1390اسپیلکا، برنارد و دیگران، ) -

 دوم  اطلاعات،  تهران،  ،خرابات  و سماوات   ،(1397)  مرتضی،  ای،قمشه   الهی -

 ، ترجمه: بهروزکیا، کمال، تهران، نشر افکار، اولّ کودکان به قصّه نیاز دارند)کاربردهای افسون((،  1384بتلهایم، برونو، ) -

:  ترجمه  ،(عمر  پایان  تا  نوجوانی  از   دوم   جلد  کودکی،  تا  لقاح   از  اولّ  جلد)  رشد  شناسی   روان   ،(1401)  لورا،  برك، -

 ششم   و  پنجاه  ارسباران،  تهران،  یحیی،  سیدمحمدی،

 اول   العلمیة،  دارالکتب  بیروت،  ،القرآن حقائق فى  البیان عرائس  تفسیر  ،( 2008)  روزبهان،  شیرازى،  بقلى -

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            16 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
عادل مقدادیان /(...سلامت روان کودک) نیدر تأم یو جلال یجمال  ینقش عشق ورز  

 

 

 

273 

 ، تهران، آگاه، هجدهم پژوهشی در اساطیر ایران(،  1401بهار، مهرداد، ) -

 ، تهران، فرهنگ معاصر، اوّل عهد الست(،  1393پورجوادی، نصرالله، ) -

 ، تهران، ایران بان، پنجمقوانین تربیت فرزندان(،  1390تمپلار، ریچارد، ) -

 ، قم، بوستان کتاب، دومشرح فصوص الحکم)الجندى((،  1423جندى، مؤید الدین، ) -

، ترجمه: اصغری، امیرحسین، تهران، انتشارات  عشق الهی)سیرِ به سوی خدا در متون اسلامی((،  1396چیتیک، ویلیام، ) -

 علمی و فرهنگی، دوم  

 ، قاسم، تهران، زوار، چهارم غنى  و  محمد  قزوینى،:  ، تصحیححافظ دیوان (،1385حافظ شیرازی، شمس الدیّن محمّد، ) -

 الکلم، اوّل   جوامع  نصّار، محمد عبدالقادر، قاهره، دار:  ، تصحیحالحکم  شرح   فى الهمم إیقاظ(،  2005)  حسنی، احمد، -

 ، اصفهان، رشید، اوّل من فقه الزهراء (،  1386حسینی شیرازی، سید محمدّ، ) -

، تهران، جوانه رشد،  وسوسه عاشقی)بررسی تحوّل مفهوم عشق در فرهنگ و ادبیات ایران( (،  1390دهقانی، محمّد، ) -

 . دوم

  ندارد،   نیازی  واقعی  خاطرات  به  نوستالژی: »فارسی  عنوان  با  ذهنی،  سازیشبیه  و  نوستالژی  ،(19/7/1399)  فلیپه،  دوبریگارد، -

 www.tarjomaan.com:  ترجمان  سایتوب   علی،  امیری،:  ترجمه  ،«کندمی   کفایت  نیز  خیالی  ایگذشته

 ، ترجمه: فروزش نیا، محمدّهادی، مشهد، جالیز، اوّل فراخود(،  1398راث، پریسلا، ) -

   ، اوّل دانشگاهى   نشر   ، تهران، مرکزمجموعة آثار السلمی(،  1369سلمی، ابوعبدالرحمن، ) -

 ، تهران، انتشارات علمى و فرهنگى، دوم روح الأرواح فى شرح أسماء الملك الفتاح (،  1384سمعانى، احمد، ) -

 سیزدهم  پیکان،  تهران،  گیتی،  خوشدل،  ترجمه:  ، سالم  شخصیت الگوهای: کمال روانشناسی  ،(1385)  دوان،  شولتس، -

 ، اصفهان، رشید، اوّل من فقه الزهراء )المجلّدالاولّ: حدیث الکساء((،  1386شیرازی، سیدمحمّد، ) -

،  تهران   دانشگاه  جعفر، تهران، انتشارات  ، سیدسجادى :  ، تصحیحالحقائق  حدائق   تفسیر(،  1384فراهی هروی، معین الدیّن، ) -

 دوم 

 الإسلامیة، ششم  الکتب  دار  تهران،  ،قرآن  قاموس(،  1371اکبر ، )  علی  قرشی، -

 ، ترجمه: شاهی، هادی، تهران، دوستان، چهارم  زندگی در سایه اساطیر(،  1400کمبل، جوزف، ) -

، ترجمه: قنبری، حسن، قم، انتشارات دانشگاه ادیان و  هنر زیستن )تأمّلاتی در معناداری زندگی((،  1391کونگ، هانس، ) -

 مذاهب، اوّل 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            17 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره 16 دوره ، پژوهشنامه عرفان

 

 

274 

 چهارم   الإسلامیة،  تهران،  ،الکافی  ،(1407)  یعقوب،  بن  محمد  کلینى، -

 ، مصر، دارالیقین، اول الرعایة لحقوق الله(،  1420محاسبى، حارث، ) -

- ( جعفر،  محمدّ  عامیانه(،  1400محجوب،  دربارهادبیات  مقالات  )مجموعه  ایران  افسانهی  مردم  ی  رسوم  و  آداب  و  ها 

 ، به کوشش: ذوالفقاری، حسن، تهران، نشرچشمه، هفتمایران( 

عرفان در آیینه نماد)واکاوی نمادها و استعارات ناهمسو با اعتقادات، احکام و  (،  1400مقدادیان، عادل، حنیفی، میثم، ) -

 ، تهران، دانشگاه بین المللی اهل بیت علیهم السلام، اولّ اخلاقیات دینی در شعر فارسی(

محمود،   - پیری،  1395منصور،  تا  تولد  از  روانی  تحول  ژنتیك:  علوم  روانشناسی  کتب  تدوین  و  مطالعه  سازمان  تهران،   ،

 انسانی دانشگاهها )سمت(، شانزدهم 

 پنجم، تصحیح: حکمت، علی اصغر، تهران، دانشگاه تهران،  کشف الاسرار و عدّة الابرار(،  1371میبدی، رشیدالدین، ) -

- ( ج،  روبرت  رایدل،  و  ل  بریان  بزرگسالان(،  1394میشارا،  و  روانشناسی  الما  داوودیان،  و  حمزه  گنجی،  ترجمه:  حبیبی،  ، 

 فرنگیس، تهران، اطلاعات، ششم 

  آسیم تهران، امید، نیکزبان، سهرابی : ترجمه ،(خشن  تربیت   پایدار  اثرات )  گویدنمی  دروغ  هرگز  بدن ،(1400) آلیس، میلر، -

 پنجم   نو،  نشر  فرهنگ  و

 نو   فرهنگ  تهران،  امید،  نیک،  سهرابی:  مترجم  ،واقعی خود جستجوی کودکی های دلهره   ،(1400)  آلیس،  میلر، -

، ترجمه: آذربایجانی، مسعود؛ قربانی، امیر، تهران، پژوهشگاه حوزه و  روانشناسی دین و معنویت(،  1395نلسون، جیمز ام، ) -

 دانشگاه و انتشارات سمت، اوّل 

کاظمیان، سمیه  ، ترجمه:  درمان اگزیستانسیال )صد نکته و فن کلیدی( (،  1396یاکوو، سوزان و ویکسل دیکسون، کارن، ) -

 و ردایی، وحید، تهران، جنگل، اولّ 

- Condino, Meggin,(2009), Encyclopedia of World Mythology, London, GALE.  

- Corol, Logan,(2010), Handbook for Aimhigher Association, Wales, Cardiff university. 

- De Brigard, Felipe,(2018), The Moral Psychology of Sadness, Editor: Gottlieb, Anna,   

- Harmonds,Hay.David,(1982), Exploring inner space: Scientists and Religious Experience, 

London ,Penguin books. 

 

References 

Bahar, M. (2022). Research in Iranian Mythology. Tehran: Agah, 18th edition. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            18 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
عادل مقدادیان /(...سلامت روان کودک) نیدر تأم یو جلال یجمال  ینقش عشق ورز  

 

 

 

275 

Bettelheim, B. (2005). The Uses of Enchantment: The Meaning and Importance of Fairy Tales. (K. 

Behruzkia, Trans.). Tehran: Afkar. 

Berk, L. (2022). Developmental Psychology: From Conception to Childhood (Vol. 1). (Y. Seyed 

Mohammadi, Trans.). Tehran: Arasbaran, 56th edition. 

Baqli Shirazi, R. (2008). Tafsir Ara'is al-Bayan fi Haqa'iq al-Quran. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Campbell, J. (2021). The Power of Myth. (H. Shahi, Trans.). Tehran: Dustan, 4th edition. 

Chitick, W. (2017). Divine Love: Islamic Literature and the Path to God. (A. H. Asghari, Trans.). 

Tehran: Scientific and Cultural Publications, 2nd edition. 

Condino, M. (2009). Encyclopedia of World Mythology. London: GALE. 

Corol, L. (2010). Handbook for Aimhigher Association. Wales: Cardiff University. 

De Brigard, F. (2018). "Nostalgia reimagined." In A. Gottlieb (Ed.), The Moral Psychology of 

Sadness. 

Dehghani, M. (2011). The Temptation of Love: Examining the Evolution of the Concept of Love in 

Iranian Culture and Literature. Tehran: Javaneh Roshd, 2nd edition. 

Farahi Heravi, M. (2005). Tafsir Hadaiq al-Haqaiq. (S. J. Sajjadi, Ed.). Tehran: University of Tehran, 

2nd edition. 

Hafez Shirazi, S. M. (2006). Divan of Hafez. (M. Qazvini & Q. Ghani, Eds.). Tehran: Zavvar, 4th 

edition. 

Harmonds, H. D. (1982). Exploring Inner Space: Scientists and Religious Experience. London: 

Penguin Books. 

Hasani, A. (2005). Iqaz al-Himam fi Sharh al-Hikam. (M. A. Nassar, Ed.). Cairo: Dar Jawami al-

Kalim. 

Hosseini Shirazi, S. M. (2007). Min Fiqh al-Zahra. Isfahan: Rashid. 

Ibn Arabi, M. (n.d.). Futuhat al-Makkiyah. Beirut: Dar Sadir. 

Jundi, M. (2002). Sharh Fusus al-Hikam. Qom: Bustan Kitab, 2nd edition. 

Kleini, M. (1987). Al-Kafi. Tehran: Al-Islamiyyah, 4th edition. 

Kung, H. (2012). The Art of Living: Reflections on the Meaning of Life. (H. Qanbari, Trans.). Qom: 

University of Religions and Denominations. 

Mahjoub, M. J. (2021). Iranian Folk Literature (Collection of Essays on Iranian Folk Tales and 

Customs). (H. Zolfaghari, Ed.). Tehran: Cheshmeh, 7th edition. 

Mansur, M. (2016). Genetic Psychology: Psychological Development from Birth to Old Age. Tehran: 

SAMT, 16th edition. 

Meybodi, R. (1952). Kashf al-Asrar wa Uddat al-Abrar. (A. A. Hikmat, Ed.). Tehran: University of 

Tehran. 

Meghdadian, A., & Hanifi, M. (2021). Mysticism in the Mirror of Symbol (Analysis of Symbols and 

Metaphors Inconsistent with Religious Beliefs, Rulings and Ethics in Persian Poetry). Tehran: 

Ahlul Bayt International University. 

Miller, A. (2021). The Body Never Lies: The Lingering Effects of Cruel Parenting. (O. Sohrabi 

Nikzaban, Trans.). Tehran: Asim and Farhang Nashr-e Now, 5th edition. 

Miller, A. (2021). The Drama of the Gifted Child: The Search for the True Self. (O. Sohrabi Nik, 

Trans.). Tehran: Farhang-e Now. 

Mishara, B. L., & Riedel, R. J. (2015). Adult Psychology. (H. Ganji, A. Davudian, & F. Habibi, 

Trans.). Tehran: Ettelaat, 6th edition. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            19 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره 16 دوره ، پژوهشنامه عرفان

 

 

276 

Muhasibi, H. (1999). Al-Ri'ayah li-Huquq Allah. Egypt: Dar al-Yaqin. 

Nelson, J. M. (2016). Psychology, Religion, and Spirituality. (M. Azarbayjani & A. Qurbani, Trans.). 

Tehran: Research Institute of Hawzah and University and SAMT. 

Pourjavadi, N. (2014). Ahd Alast. Tehran: Farhang Moaser. 

Qorashi, A. A. (1992). Qamus Quran. Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 6th edition. 

Roth, P. (2019). Superego. (M. H. Foruzeshnia, Trans.). Mashhad: Jaliz. 

Samani, A. (2005). Ruh al-Arwah fi Sharh Asma al-Malik al-Fattah. Tehran: Scientific and Cultural 

Publications, 2nd edition. 

Schultz, D. (2006). The Psychology of Perfection: Models of Healthy Personality. (G. Khoshdel, 

Trans.). Tehran: Peykan, 13th edition. 

Solami, A. (1990). Majmu'at Athar al-Solami. Tehran: University Publishing Center. 

Spilka, B., et al. (2011). The Psychology of Religion (Based on Empirical Approaches). (M. 

Dehghani, Trans.). Tehran: Roshd. 

Templar, R. (2011). The Rules of Parenting. Tehran: Iran Ban, 5th edition. 

Yaalom, I., & Dixon, K. W. (2017). Existential Therapy (100 Key Points and Techniques). (S. 

Kazemian & V. Redaei, Trans.). Tehran: Jangal. 

 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            20 / 20

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.14
http://erfanmag.ir/article-1-1622-fa.html
http://www.tcpdf.org

