
 
 

Review and Analysis of the Most Important Sufis Approaches to 

Astronomy and Astrology 
 

 Nastaran Nekoomanesh Fard1  | Seyed Mohsen Hoseini Moakhar2  | Seyed Ali 

Ghasemzadeh3  
 
1. Ph.D student, Department of Persian language and literature, Faculty of Lieterature and humanity, Imam Khomeini 

international university of Gazvin /Email: nekoomaneshfard.n@gmail.com 

2. Corresponding Author, Associate professor, Department of Persian language and literature, Faculty of Lieterature and 

humanity, Imam Khomeini international university of Gazvin, Iran. Email: s.m.hosseini@hum.ikiu.ac.ir 

3. Professor, Department of Persian language and literature, Faculty of Lieterature and humanity, Imam Khomeini 

international university of Gazvin, Iran Email: s.a.ghasemzadeh@hum.ikiu.ac.ir 
 

Article Info  ABSTRACT 

Article type: 

Research Article 

 

 

Article history:  

Received 22 May 2023 

Accepted 29 August 2023 

Published online 22 July 2025  

 

 

Keywords:  

Mysticism and Sufism, 

Uranology, Astronomy, 

Astrology, Mystical prose. 

According to their beliefs, Sufis had a cautious approach to the knowledge that could be 

suspected of being against religion. Uranology was one of the most important of these non-

divine sciences. The main question of this research, which was carried out by descriptive-

analytical method relying on the sources of mystical prose until the end of the ninth 

century, is to identify the most important Sufis' approaches to astronomy and astrology. 

The findings show that Sufis had four approaches, including silence, rejection, complete 

acceptance, and relative acceptance to astronomy and astrology, which was based on their 

beliefs, ontology, and cautions. In the silence approach, it is not possible to know the 

author's belief about this knowledge; the rejection approach resulted from the general 

opposition to non-divine sciences, and the complete acceptance approach agreed with both 

astronomy and astrology. The relative acceptance approach can be divided into four states: 

acceptance of astronomy as a necessary science, acceptance of astronomy as a way of 

knowing God, opposition to astrology, and scientific interpretation of astronomical 

phenomena. In most cases, Sufis have warned their disciples against uranology, especially 

astrology, because they considered it to cause pride, suspicion, misguidance, and even 

polytheism. 

Cite this article: Nekoomanesh Fard, Nastaran., Hoseini Moakhar, Seyed Mohsen, & Ghasemzadeh, Seyed Ali. (2024). 

Review and Analysis of the Most Important Sufis Approaches to Astronomy and Astrology. Journal of Islamic 

Mysticism, 16 (2), 312-331. DOI: http//doi.org/10.22034/16.2.18 
 

 © The Author(s).                                    Publisher: Scientific Association of Islamic Mysticism of Iran. 

 DOI: http//doi.org/10.22034/16.2.18 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             1 / 21

https://orcid.org/0009-0005-1109-7922
https://orcid.org/0000-0003-4433-9957
http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


Journal of Islamic Mysticism, Volume 16, Issue 2, 2024  313   

 

Extended Abstract 

Introduction 

Examining the histories and opinions of Sufis reveals that issues such as being influenced by the 

Qur'an and its astronomical allusions, using astronomy and astrology in ciphering and metaphorical 

expressions, the need to use astronomy to determine prayer times and the Qiblah, and also the tradition 

of traveling among Sufis, have transformed astronomy and astrology into useful and sometimes 

necessary tools for them, leading them toward this knowledge. On the other hand, factors such as 

opposition to non-religious sciences, concerns about being proud of their knowledge, and fear of 

stepping into polytheism have kept them away from this knowledge. Given this multiplicity in Sufis' 

approaches to astronomy and astrology, studying mystical texts from the perspective of this 

knowledge can be useful for categorizing and explaining the various approaches of mystics to 

astronomy and astrology. This study was conducted to determine and categorize mystics' different 

approaches to astronomy and astrology, based on mystical prose texts. In this research, seventy 

mystical prose books belonging to the fifth to ninth centuries AH (11th to 15th centuries CE) were 

reviewed. 

Research Findings 

The findings of this research show different approaches of Sufis to astronomy and astrology. 

Considering the reasons obtained in these findings for Sufis' interest in or opposition to astronomy and 

astrology, these approaches can be categorized into four parts: 

Ten percent of the seventy reviewed books have an approach of silence, in which astronomical or 

astrological terms and concepts are not mentioned, even in metaphorical or allegorical forms. In these 

texts, it is not possible to determine what opinion their authors had about astronomy or astrology. 

The second approach is rejection and denial, in which Sufi writers such as Ibn Torkeh and Baha Valad 

opposed astronomical knowledge due to their opposition to any kind of non-divine and non-religious 

knowledge. They considered engaging in this knowledge to be a cause of disbelief and heresy. These 

writers viewed astronomy as a distraction from true divine knowledge and warned that it could lead to 

pride, which they considered detrimental to spiritual development. 

The third approach is the relative and conditional acceptance of astronomy, which is the most frequent 

approach among the reviewed texts. In this perspective, engaging in astronomy is permissible only to 

meet religious needs, such as determining the Qibla or prayer times, or for orientation during travel, or 

as a means of knowing God and contemplating divine creation. This group of mystics opposed 

astrology due to its speculative nature and their lack of belief in the influence of stars on the sublunar 

world. They paid attention only to astronomy and warned their followers about astrology. Some of 

these authors, such as Meybodi and Muhammad Ghazali, provided explanations about astronomical 

phenomena, although their comments are sometimes incorrect. Ghazali, in particular, demonstrated 

considerable knowledge of astronomy and provided detailed explanations about applying it to meet 

religious needs. 

The fourth approach is the complete acceptance of both astronomy and astrology. In this approach, in 

addition to accepting astronomy, mystics such as Nasafi and Abu Hafs Sohrevardi also considered the 

rules and predictions of astrology to be correct. However, they still mostly warned their followers 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             2 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


Journal of Islamic Mysticism, Volume 16, Issue 2, 2024      314   

 

 

about it due to concerns about wasting their lives, becoming hesitant and confused, and falling into 

polytheism. Ibn Arabi can also be placed in this category, as he extensively incorporated astrological 

concepts into his cosmological framework, establishing connections between the ranks of existence in 

the Merciful Breath with the ranks of verbal letters in the human breath, and relating both to the 

twenty-eight lunar mansions and their correspondence with the Divine Names. 

The data suggests that as we move away from the period of ascetic mysticism, we encounter less 

denial and rejection and more relative or complete acceptance of astronomical knowledge. This 

evolution may reflect the influence of Neo-Platonic philosophy, Ibn Arabi's thought, and the impact of 

mystical traditions from other countries. 

Conclusion 

This research reveals that in Sufi texts, we generally encounter four approaches to astronomy and 

astrology: the approach of silence, in which no reference is made to astronomical terms and concepts, 

making it impossible to know what opinion the author had about this knowledge; the approach of 

rejection and denial, in which Sufis opposed astronomy and astrology due to their opposition to any 

type of non-religious knowledge; the approach of relative and conditional acceptance, in which they 

considered engaging in astronomy permissible only to meet religious and vital needs, or as a means of 

knowing God and contemplating God's creation; and the approach of complete acceptance, in which, 

in addition to accepting scientific astronomy, they also considered principles of astrology to be correct. 

The approach of silence is the least frequent, found in only ten percent of the studied texts, while the 

approach of relative and conditional acceptance is the most common. This indicates that most Sufis, 

regardless of their positive or negative views, paid attention to astronomical knowledge. The 

prevalence of the conditional acceptance approach suggests that while Sufis were cautious about non-

religious sciences, they could not ignore the importance and applications of astronomy in various 

fields, especially in religious practices and travel. 

Research data shows that as we move away from the period of ascetic mysticism, we face less denial 

and rejection and more relative or complete acceptance of astronomical knowledge. The findings also 

indicate that most mystics did not have much specialized knowledge about astronomy and sometimes 

made mistakes in explaining astronomical phenomena. Among them, Imam Muhammad Ghazali is an 

exception, whose vast knowledge of astronomy and his precise explanations about applying astronomy 

to meet religious needs demonstrate his expertise in this field. 

In sum, the Sufis' approach to astronomy and astrology was multifaceted and evolved over time, 

reflecting their broader theological and philosophical positions, as well as practical considerations 

related to religious obligations and spiritual development. 

 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             3 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             4 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 ترین رویکردهای متصوفه به هیئت و تنجیم بررسی و تحلیل مهم 

 

 3 زادهسیدعلی قاسم | 2 سیدمحسن حسینی مؤخر | 1 نسترن نکومنش فرد 

دانشجوی  1 گروه  .  بیندکتری،  دانشگاه  انسانی،  علوم  و  ادبیات  دانشکده  فارسی،  ادبیات  و  رایانامه:  زبان  ایران.  قزوین،  خمینی،  امام  المللی 

nekoomaneshfard.n@gmail.com 

مسئول،  2 نویسنده  بینگروه    ار،یدانش .  دانشگاه  انسانی،  علوم  و  ادبیات  دانشکده  فارسی،  ادبیات  و  رایانامه:  زبان  ایران.  قزوین،  خمینی،  امام  المللی 

s.m.hosseini@hum.ikiu.ac.ir 

 s.a.ghasemzadeh@hum.ikiu.ac.ir المللی امام خمینی، قزوین، ایران. رایانامه:زبان و ادبیات فارسی، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه بینگروه . استاد،  3

 

 چکیده  اطلاعات مقاله 
 مقاله پژوهشی نوع مقاله:

 

 

 03/1402/ 01 :افتیدر خیتار

 07/06/1402: رشیپذ خیتار

 31/04/1404: انتشار خیتار

 

 

  ها:واژه کلید

 عرفان و تصوف،  م،یتنج

 .ئتی نجوم، ه ،ینثر عرفان 

  ی برخورد  شدیم  دهیها ددر آن  نیبا د  تیضد  ۀکه هر گونه شائب  ییهاخود، با دانش  یدتیعق   یهاشیبنا بر گرا  هیصوف

امّهات متون    یها بود. بررسدانش  نیا  نیتراز مهم  گرفت،یقرار م  یرالهیعلوم غ  ۀمحتاطانه داشتند. نجوم که در زمر

و   میمتصوفه به تنج  یکردهایرو  نیترمهم  یبا هدف بازشناس  ،یلیل تح -یفیقرن نهم به روش توص  انیتا پا  ینثر عرفان

و    ئتیبه ه   ینسب  رشیکامل و پذ  رشیعمده شامل سکوت، رد، پذ  کردیکه متصوفه چهار رو  دهد­ینشان م  ئت،یه 

  باور   توانیسکوت نم  کردیبوده است. در رو  شانیا  یهااطیاحت  زیو ن  یشناسیهست   د،یاز عقا  یاند که تابع داشته  میتنج

کامل موافقت با   رشیپذ  کردیو رو  ،یراله یبا علوم غ  یاز مخالفت کل   یرد ناش  کردینجوم را دانست؛ رو  ۀدربار  سندهینو

به چهار حالت قبول نجوم به عنوان علم   توانیرا م  ینسب  رشیپذ   کردیبوده است. رو  میو تنج  ئت یهر دو بخش ه 

کرد.   یبندمیتقس  ینجوم   یهاده یپد  یعلم   ریو تفس  م،یتنج  بامخالفت    ،یقبول نجوم به عنوان راه خداشناس   ،یضرور

کبر و غرور،    یۀاند، چون آن را مابرحذر داشته  میرا از نجوم خصوصاَ بخش تنج  دانشانیمر  هیموارد صوف  نیا  شتریدر ب

 .دانستندیشرک م یو حت یظن و گمراه 

نامه  پژوهش.  م یو تنج  ئتی متصوفه به ه  یکردهایرو  نیترمهم   لیو تحل یبررس(.  1404)  سید علی،  هزادقاسم ؛ و  سید محسن،  حسینی مؤخر  ؛نسترن،  فردکومنش ن: استناد

 . 312-331(، 2) 16، عرفان

                 DOI: http//doi.org/ 10.22034/16.2.18 
  

 نویسندگان.  ©                                                                        .انجمن علمی عرفان اسلامی ایرانشر: نا

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             5 / 21

mailto:nekoomaneshfard.n@gmail.com
http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره  16دوره ،پژوهشنامه عرفان 

 

 

316 
 

   مقدمه. 1

بررسی محتوای آثار مکتوب راهی برای شناخت رویکرد صاحبان آن آثار به مسائل گوناگون است، و از آنجا که نویسندگان متون  
تصویرسازی   و  پردازیمضمون  هایی چون ریاضیات، فلسفه، منطق، نجوم و طب برایمفاهیم و اصطلاحات دانش   از   ادب فارسی
 ها را نشان دهد.تواند رویکرد او به این دانش اند، بررسی آثار هر نویسنده میاستفاده کرده 

می دیده  عرفانی  متون  جمله  از  فارسی  متون  انواع  در  پایش  رد  که  علومی  از  دانش  یکی  متون   نجومشود،  بررسی  است. 
  دانش   به  متون عرفانی  ها و صاحبان آنها روشن کند. رویکردتواند مسائل مختلفی را دربارۀ این نوشته عرفانی از منظر نجوم می

 که آن هم متأثر از  اش با علم نجوم بوده به طور کلی و همچنین میزان آشنایی  دانش  مقولۀ  به  نویسنده   نگاه   نوع  از  برخاسته  نجوم
ای را قیل و قال دنیا دانسته و آن را مایۀ  های صاحبان این آثار است. بسیاری از صوفیان علوم مدرسه بینی، عقاید و دیدگاه جهان

اند، های هستی قائل بوده ( در عین حال عرفا به تفکر در نشانه 546،  2ج    :1384فروزانفر،  ر.ک.  کردند. )تفاخر دنیوی محسوب می
چرا که معرفت در نظر ایشان عبارت است از »بازشناخت ذات و صفات الهی در صور تفاصیل احوال و حوادث و نوازل.« )جامی،  

-( در این میان، برخی از نویسندگان متصوفه در نوشتارشان از واژگان و تعابیر و اصطلاحات نجومی در ایجاد زبان رمزی4 :1375
از این رو پرداختن به نجوم در متون عرفانی امری است که میمحاکاتی عرفان و نیز تبیین مسائل عرفانی بهره برده  تواند  اند. 

تری از متون  شان را موجب شود، همچنین درک و دریافت عمیق شناسیبینی عرفا و هستی تری از اندیشه و جهانشناخت کامل 
 عرفانی را به دست دهد. 

های نجومی آن، استفاده از دانش نجوم در  بینیم که مسائلی چون تکیه بر قرآن و آموزه در بررسی احوال و آرای صوفیه می
رمزپردازی و بیان محاکاتی، نیاز به نجوم برای تعیین اوقات شرعی و قبله و همچنین سنت سفر در میان صوفیه، دانش نجوم را  

است. این در حالی به ابزاری مفید و گاه ضروری برای متصوفه بدل ساخته که ایشان را به سوی نجوم و استفاده از آن سوق داده 
است که عواملی چون نگاه منفی به علوم غیر دینی، نگرانی از گرفتار شدن در ورطۀ غرور ناشی از علم، و ترس از قدم گذاردن در  

این دانش برحذر می  از  ایشان را  از دین  با توجه به این چندگانگی در رویکرد صوفیه به نجوم، راه شرک و خروج  داشته است. 
بندی و تبیین انواع رویکردهای عرفا به این دانش مفید واقع شود و تواند برای دسته می   از منظر این دانش  عرفانی  متون  بررسی

 کند.   را مشخص به هیئت و تنجیم رویکرد ایشان به طور مجزا

نجوم )هیئت و   به  نسبت  عرفا   پژوهش حاضر در پی یافتن پاسخ این پرسش است که با توجه به متون نثر عرفانی دیدگاه 
 بندی کرد؟ توان رویکردهای عرفا به هیئت و تنجیم را دسته چطور می بوده و تنجیم( چگونه

و با بررسی امهات متون نثر عرفانی تا پایان   ایکتابخانه   منابع  از  گیریبهره   توصیفی، با-تحلیلی  در این پژوهش که به روش
اند. تمرکز پژوهش  های پنجم تا نهم هجری بررسی شده قرن نهم هجری صورت گرفته، هفتاد اثر منثور عرفانی متعلق به سده 

بندی رویکردهای متصوفه به هیئت و تنجیم بوده و به دلیل تنگی مجال به کاربردهای بلاغی و ادبی آن  عمدتاَ بر تبیین و دسته
 اشاره نشده است.

 پژوهشپیشینه . 2

یک اهداف این پژوهش  ها نشان داد که تاکنون چند اثر پژوهشی دربارۀ رابطۀ متون عرفانی و نجوم نگاشته شده که هیچبررسی 

تنها به کارکردهای نجوم در مثنوی پرداخته،   مثنوی«   در  اختران  و  ( در مقالۀ »افلاک1386گیرند: محمدرضا صرفی)را دربر نمی 

نهم« نجوم را به عنوان   قرن  پایان  تا  فارسی  ادبیات   در  غریبه  علوم   نامۀ خود با عنوان »بازتاب( در پایان1390پوربوانلو)ندا حسین 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             6 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 زادهفرد، حسینی مؤخر، قاسم نکومنش / میو تنج ئتیمتصوفه به ه یکردها یرو  نیتر مهم لیو تحل یبررس 

 

 

 

317 

اش  نامه( در پایان1393)بگلوقوجه سعدی یکی از علوم غریبه بررسی کرده و بر ادبیات عرفانی و اندیشۀ عرفا تمرکز نداشته، محمد  

آوری کرده، های ادبی برگرفته از عناصر نجومی در مثنوی را جمعمولوی« آرایه   معنوی مثنوی در نجومی عناصر »بازتاب  با عنوان

پرداخته و گسترۀ عظیم ادب عرفانی را به یک    مولوی  ( در کتاب »نجوم در آینه عرفان« صرفاً به بیان آرای1394ناصر افشاری)

تعلیمی بر مبنای شعر نظامی، انوری و  -کاربرد نجوم در تبیین مفاهیم عرفانی( در مقالۀ » 1398اثر محدود کرده، بهناز شهنوازی)

پژوهش  ناصرخسرو نهایت  در  ندارند.  همپوشانی  پژوهش  این  منابع  با  و  نیستند  عرفانی  ادب  حیطۀ  در  که  پرداخته  متونی  به   »

 مستقلی که در متون منثور عرفانی به بررسی رویکردهای متصوفه به دانش نجوم پرداخته باشد یافت نگردید. 

 ی چهارچوب نظر. 3

 عرفانی  ادبیات .1-3

اند. شود که تحت تأثیر مشرب تصوف و عرفان اسلامی نوشته شده ادبیات عرفانی یا صوفیانه به آثار مکتوب نظم و نثر گفته می 
دهند با اهداف گوناگونی از جمله تعلیم مبانی و مناسک عرفان به مریدان، این آثار که بخش بزرگی از ادب فارسی را تشکیل می

اند. آنچه در تمام این کتب  بیان حالات و مواجید عرفانی، شرح حال عرفای بزرگ و تفسیر عرفانی قرآن به رشتۀ تحریر درآمده 
بینی عارفانۀ نویسنده و تأثیر اندیشۀ او در نحوۀ نگارش، انتخاب واژگان و تفسیر و تأویل امور مختلف مشترک است، حضور جهان

 است.

 دانش نجوم. 2-3

شناسی علم بررسی اجرام آسمانی است که در باب ششم مقدمۀ ابن خلدون در دستۀ علوم تعلیمی قرارگرفته است. نجوم یا ستاره 
 شود که عبارتند از علم هیئت و دانش تنجیم.( این دانش به دو بخش تقسیم می 999: 1352خلدون، )ر.ک. ابن 

 هیئت. 1-2-3

 حرکات،   بخش علمی دانش نجوم است که بر پایۀ رصد ستارگان و محاسبات ریاضی استوار بوده و دربارۀ   1هیئت یا آسترونومی 
 کند.ها و ... بحث میکسوف، تنظیم تقویم  و خسوف  و اندازۀ ستارگان، چگونگی و زمان رخداد مواضع، سرعت سیر

 تنجیم. 2-2-3

جهان و   حوادث رب  کواکب وضع بخشی از دانش نجوم است که بر مبنای اعتقاد به تأثیر  2تنجیم، نجوم احکامی، یا آسترولوژی
ها پیوند دارد؛ در واقع، تنجیم »دانش آشنایی با کیفیت استدلال از ها و افسانه احوال مردمان استوار است و با علوم غریبه، اسطوره 

گردش افلاک و مطالع بروج و حرکت ستارگان است به آنچه در زیر فلک قمر یعنی عالم کون و فساد پیدا خواهد شد.« )ماهیار،  
وجود 51:  1394 در  سفلی  امّهات  انفعال  و  علوی  آباء  فعل  از  فساد  و  کون  عالم  یا  عالم سفلی  »موجودات  بودند  معتقد  قدما   .)
گانه  گانه و سیّارات هفتهای دوازده اند اعم از برج ها که در عالم علوی اند. منجّمان احکامی با تکیه بر این باورداشت به آنآمده 

الهی از 264:  1388اند.« )همان،  منسوبات و مدلولات فراوانی نسبت داده  از پیامبران  ( همچنین باور داشتند تنجیم توسطّ یکی 
 (22: 1381ای، .« )زمانی قمشه کرد آشکار را نجوم دانش که  بود کسى نخستین السّلامعلیه  ادریسآسمان آورده شده است. » 

 

 
1. astronomy 

2. astrology 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             7 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره  16 دوره ،پژوهشنامه عرفان 

 

 

318 

 پیشینه نجوم در اسلام و ایران . 3-3

شده بوده و در »کارنامۀ اردشیر پاپکان« و »بندهشن« مطالبی درباره سیّارات و بروج نجوم در ایران پیش از اسلام دانشی شناخته
ها با ایزدان و های فلکی و سیاره های نجومی آمده است. همچنین کتاب اوستا پر از اشارات نجومی است و در آن صورت و زایچه 
یشت حرکت ایزد بهرام و ده بار تغییر کالبدش در نبرد با نیروهای  ای پیوند دارند، چنان که در بخش بهرام های اسطوره شخصیت 

( بیش از نیم میلیون لوح گلی 9:  1400البروج است. )ر.ک. ناظمی،  گانۀ منطقهاهریمن گویای حرکت سیارۀ مریخ در بروج دوازده 
بینی و ثبت وقایع نجومی چون کسوف و  رودان کشف شده و حاوی اطلاعات اخترشناسی و طالعبه خط میخی که در بابل و میان 

  21خسوف است نشان از حضور پررنگ این دانش در دستگاه حکومتی مادها و پس از آن در بین هخامنشیان دارد. )ر.ک. همان:  
 ( 23تا 

 بن قیس نام  به احکامی اند و گفته شده »یکاحکامیانی حضور داشته  از اسلام از طرف دیگر در شبه جزیرۀ عربستان پیش

 هایضمن آن که »عرب  (1392امّتش( نامیده بود« )صلیبا،   )بزرگ  قومه«  وی را »حِبر و پیشگویی کرده  را پیامبر ظهور نُشبه

 (« )همان.اندداشته  ستارگان از تشریق بعضی و قمر منازل دربارۀ  هم  محدودی دانش بومی احتمالًا

شکل  و  ایران  به  اسلام  ورود  از  کتاب پس  ترجمه،  نهضت  نجومی گرفتن  زبان  های  از  و  فراوانی  سریانی  یونانی،  های 
سانسکریت به زبان عربی بازگردانده شد و نجوم از همان قرون اولیه در بین دانشمندان مسلمان رواج یافت و به دست آنان به  

 السّلام ماعلیه  کاظم و صادقامام اصحاب از  فزارىحبیببن ابراهیم که است آمده  تاریخ  درای رسید. » شکوفایی قابل ملاحظه

)زمانی زد اسطرلاب ساخت به دست و داشت  نوآورى اسلام جهان در دوم  ۀ سد در که است مسلمانى دانشمند  نخستین  »
 ( 12:  1387ای، قمشه 

های نجومی معطوف کرد و تفسیر قرآن با علم نجوم  تدبّر در آیات قرآن توجه متفکّران مسلمان را بیشتر به آسمان و پدیده 
 آمیخت.

 الشَّمْسُ  لاَ  ( 39)الْقَدِیمِ   کاَلْعرُْجُونِ   عَادَ  حَتىَ  مَنَازِلَ  قَدَّرْنَاهُ  الْقَمَرَ   وَ  (38)الْعَلِیمِ  الْعَزِیزِ   تَقْدِیرُ  ذَالکَِ  لَّهَا  لِمُسْتَقَر ّ  تجرَىِ  الشَّمْسُ  »وَ

 بِمَواقِعِ أُقْسِمُ فَلا »   (40تا    38« )سوره مبارکه یس، آیات  یَسْبَحُونَ فَلَک  فىِ کلُ  وَ   النهَّارِ سَابِقُ الَّیْلُالَ وَ الْقَمَرَ تُدْرِکَ أَن  لهَا ینَبَغِى

 ( 75« )سورۀ مبارکۀ واقعه، آیۀ  عَظِیمٌ تَعْلَموُنَ لَوْ لَقَسمٌَ إِنَّهُ وَ النُّجُومِ

 و تنجیم به عباسى نهضت در که ىاهخلیف اوّلدلیل دیگر پیشرفت نجوم در میان مسلمانان دستگاه خلافت عباسیان بود. » 
 از نیز خلفا سایر او از پس و کنند ترجمه عربى به را هندو   سند زیج داد دستور وى بود،  نصورمابوجعفر شد مندعلاقه  نجوم

خوارزمی، کثیر،  حیّان، ابنگونه زمینۀ ظهور منجّمان بزرگی چون جابربن( این 20:  1387ای،  .« )زمانی قمشه کردند پیروى منصور
 هیثم، و ابوریحان بیرونی فراهم آمد.ابومعشربلخی، ابوالوفابوزجانی، ابن

سزایی داشت. نظامی  آمد و در گسترش این دانش نقش بهدربار پادشاهان ایران نیز پایگاه مهمی برای منجّمان به شمار می
کند: »و پادشاه خردمند را عروضی یکی از اهداف نگارش چهار مقاله را یادآوری جایگاه و ضرورت علم نجوم به پادشاه عنوان می

این چهار شخص: دبیر و شاعر و منجّم و طبیب.« )عروضی  از  این حمایت 19:  1328سمرقندی،  چاره نیست  بود که (  ها چنان 
 و فلسفه  و  شود مربوط  هندى علماى و حکما با که  شده  ق موفّ محمودغزنوى سلطان توجه ظلّ در ... رفته هند به بیرونى» 

 و کرد ترویج هامغول میان هولاکو پرتو در را  نجوم علم نصیرطوسى خواجه که طورهمان نماید،  تلقین آنان به را یونانى حکمت
 ( 28-27: 1387ای، )زمانی قمشه  « داد رواج سلجوقیان میان در را هیئت یامخعمر

 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             8 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 زادهفرد، حسینی مؤخر، قاسم نکومنش / میو تنج ئتیمتصوفه به ه یکردها یرو  نیتر مهم لیو تحل یبررس 

 

 

 

319 

 نجوم در ادب فارسی  .4-3

رابطۀ ادبیات و نجوم و حضور پررنگ اصطلاحات و مفاهیم نجومی در آثار نظم و نثر فارسی دلایل متعددی دارد که از آن جمله 
درهم می بندهشن،  و  اوستا  همچون  اسلام  از  پیش  مکتوب  آثار  در  نجومی  اصطلاحات  و  تعابیر  وجود  به  با  توان  نجوم  تنیدگی 

و شگفتاسطوره  زیبایی  کریم،  قرآن  نجومی  اشارات  بهرام،  یا  میترا  ایرانی چون  پدیده های  و  آسمان  در چشم  انگیزی  آن  های 
آورد، و حضور شاعران در دربارها در کنار منجمان درباری اشاره شاعران که زمینۀ استفاده از آنها در ایجاد صور خیال را فراهم می

هایشان  کرد. از طرفی علاوه بر درباریان و دانشمندان مردمان کوچه و بازار هم با این دانش غریبه نبودند. آنها برای رفع گرفتاری
دیدند و لذا این دانش در زبان آنان  کردند و برای سفر و ازدواج و معاملۀ ملک و ... ساعات سعد و نحس می به منجّمان مراجعه می

حضور پررنگی داشت، تا جایی که بعضی اصطلاحات نجوم مثل »قمر در عقرب« به صورت کنایه یا مَثَل جای خود را در زبان 
 فارسی بازکردند. 

بسامد و نحوۀ استفاده از مفاهیم و واژگان نجومی در متون مختلف با میزان آشنایی نویسنده و شاعر با این علم و مقدار باور 
دیوان  صفحات  »لابلای  است.  داشته  تنگاتنگی  ارتباط  تنجیم  به  از او  بعد  به  هجری  پنجم  سدۀ  از  ویژه  به  شاعران  های 

اصطلاحات علمی گوناگون و از جمله از اصطلاحات نجومی و احکام نجومی انباشته است. رنگ نیلگون آسمان و ستارگان نورانی  
انگیزی شعر شاعران و شرکت در ساختار تصویر سهمی شایسته توجه دارد.« آن و بلندای غیرقابل دسترس اجرام آسمانی در خیال 

 ( 16و  15: 1394)ماهیار، 

 بازتاب نجوم در ادبیات عرفانی .5-3

ترین این دلایل آن است رسد دلایل مختلفی متصوفه را به سوی نجوم و اشاره به آن در آثار خود سوق داده است. مهمبه نظر می
نحله  تمام  آموزه که  که همانا  دارند  اصلی مشترک  اسلامی یک خط مشی  عرفان  برهای  است.  قرآن  آسمانی  این   های    اساس 

 است. خداوند قدرت هاینشانه و الهی آیات از شودمی دیده  آن آنچه در و ها، آسمانآموزه 

جایگاه /    (76) عَظِیمٌ تَعْلَمُونَ لَوْ  لَقَسَمٌ وإِنَّهُ  ( 75) النُّجُوم بِمَواقِعِ أُقْسمُِ فَلا »  به  معیّنسوگند  فواصل  و  ]ویژه  [ هاى 
 ( 76و  75(« )سورۀ مبارکۀ واقعه، آیات 76)اگر بدانید آن سوگندى سخت بزرگ است(75) .ستارگان

همین مسأله کافی بوده که نگاه عارف را به سوی آسمان بکشاند و اندیشه و بیان او را با دانش نجوم بیامیزد. قرآن انسان را 
 داند. تأمل می شایستۀ و الهی قدرت های نجومی را آیاتخواند و آسمان و دیگر پدیده فرامیهای عظیم خلقت در جلوه  به تأمّل

  الْآیَاتِ   یُفَصِّلُ  بِالْحَقِّ   إِلَّا  ذَلِکَ  اللَّهُ   خَلَقَ  ماَهُوَ الَّذِی جَعَلَ الشَّمْسَ ضِیَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقدََّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عدََدَ السِّنِینَ وَالْحِسَابَ  
ها و  هایى معین کرد تا شماره سال اوست کسى که خورشید را روشنایى بخشید و ماه را تابان کرد، و براى آن منزل یَعْلَمُونَ/    لِقَوْم 

این  بدانید. خدا  را  نیافریده است. نشانه حساب  به حق  را جز  براى گروهى که مى  هاها  بیان مىرا  به روشنى  )سورۀ   .« کنددانند 
 (5مبارکۀ یونس، آیۀ 

توانسته برای عارفان مسلمان در حکم جواز ورود به دنیای از طرفی این باور که نجوم را پیامبری از آسمان به زمین آورده می
 انس   از  حاکی  مولانا  آثار  در  نجومی  اصطلاحات  به  فراوان  شده: »اشارۀ که دربارۀ توجه مولانا به نجوم گفتهنجوم بوده باشد. چنان

 نجوم   مباحث  و  مبادی  فراگیری  به  خود  اشتغال  توجیه  برای  ... مولانا  است  بشری  دانش  از  شعبه  این  به  وی  دقیق   آشنایی  و  خاطر
 ( 207 :1368 کوب، داند.« )زرین می انبیا وحی از مأخوذ را آن

این ارتباطی واضح و آشکار وجود دارد. دیگر  از نمودهای آسمانی  با برخی  که »میان بعضی احکام عبادتی شریعت اسلامی 
پیدا می تفاوت  به روز دیگر  از یک روز  از یک شهر به شهر دیگر و  نمازهای پنجگانه روزانه  کند و محاسبۀ آن مستلزم  اوقات 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             9 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره  16 دوره ،پژوهشنامه عرفان 

 

 

320 

که نماز کسوف و خسوف واجب  البروج و شفق و فلق است، ... و اینشناختن عرض جغرافیایی مکان و حرکت خورشید در فلک 
:  1349است، خود خواستار آن است که پیش از وقت آمادگی برای شناختن زمان این دو حادثۀ آسمانی را داشته باشند.« )نلینو،  

284 ) 

های صوفیه برای کسب معرفت و سیر و سلوک و تربیت مریدان و درک محضر پیران روزگار  ترین سنت علاوه سفر از مهمبه
شده است. همچنین تأثیرپذیری از فرهنگ عامه، رمزگرایی بوده و لذا دانش نجوم ابزاری مفید و گاه ضروری برای آنان قلمداد می

درهم  و  معراج،  واقعۀ  با  تنیدگیعرفانی،  مثلاسطوره   هایداستان  تنجیم   هنگام  در  اژدها   توسط  خورشید  و  ماه   شدنخورده   ای 
از هم  می  است  مواردی  گرفتگی  مثنوی   مولانا  که چنان  باشد.بازکرده   عرفانی  متون  به  را  نجوم  پای  تواندکه  اول  دفتر  در 
 با  عرفا  لذا  ( 1).استکرده    تشبیه  احدیت  درگاه   در  ابلیس  گستاخی  به  آن را  دانسته و  خورشید  گستاخی  از  ناشی  را  خورشیدگرفتگی

 اند. کرده  وارد خود نثر و نظم  در میان سطور مفاهیم و اصطلاحات دانش نجوم را رویکردها و دلایل گوناگون

 ترین رویکردهای متصوفه به دانش نجوم. مهم4

دهد. با توجه به دلایل مذکور در این  شده در این پژوهش رویکردهای گوناگون صوفیه به نجوم را نشان میآثار عرفانی بررسی
رسد بتوان رویکردهای متصوفه به ها برای اقبال صوفیه به دانش نجوم و از طرفی مخالفت ایشان با این دانش، به نظر مییافته 

 بندی کرد.دانش نجوم در هر دو بخش هیئت و تنجیم را در چهار بخش به شرح زیر دسته 

 . رویکرد سکوت و عدم اشاره به نجوم 1-4

گیرد و »تصور این نکته که انتظار رود هر یک  ای مشخص از موضوعات را دربرمیهر متن بنا بر اهداف مدنظر نویسنده مجموعه
( در بین  1400از مشایخ دربارۀ تمام مفاهیم مطرح در عرفان و تصوف به ابراز عقیده پرداخته باشند پنداری نارواست.« )همتی،  
آنها به هیئت و تنجیم و اصطلاحات نجومی اشاره  آثاری یافت شدند که در  این پژوهش  آیات  متون بررسی شده در  ای نشده، 

قرآنی مرتبط با نجوم به بحث گذاشته نشده، نویسنده برای ایجاد صور خیال به سراغ مفاهیم نجومی نرفته است و در مجموع  
 ای به نجوم و مباحث مرتبط با آن دانست در این آثار یافت نگردید. مطلبی که بتوان آن را اشاره 

پیل اثر  . مقامات ژنده 2القضات اثر احمد غزالی،  عین  با  احمد غزالى  . مکاتبات1هفت اثر در این دسته جای گرفتند عبارتند از:  
. تحفۀ اهل عرفان اثر 6. لمعات عراقی،  5،  الاولیاء عطارنیشابورى . تذکره 4العشاق احمد غزالی،  . سوانح3،  غزنوى   محمدسدیدالدین 
 . اسفراینى  عبدالرحمنالاسرار اثر نورالدین . کاشف7، و ثانى روزبهان

توان رویکرد نویسنده آنها به دانش نجوم را دانست و تبیین این موضوع  باید متذکر شد که صرفاً بر مبنای آثار یاد شده نمی
 جا مانده از آنهاست.های بیشتر و رجوع به آثار دیگری از جمله آثار منظوم به مستلزم بررسی

 رد   و رویکرد انکار. 2-4

ای به علوم غیردینی داشته و اند. این دسته نگاه تندروانه ای از عرفا دانش نجوم را نپذیرفته، و پرداختن به آن را ناپسند دانسته عده 
این  بودند: »منشأ  را دچار سردرگمی و سرگردانی  معتقد  انسان  در مورد خداوند  و چنین علمی  است  علوم حواس جسمانی  گونه 

)زرین می موجب 87:  1383کوب،  نماید.«  را  آن  به  پرداختن  و  داشته  منفی  نگاهی  نجوم  احکامی  و  علمی  وجه  دو  هر  به  لذا   )
دانستند. ایشان منجمان را مشرک و گمراه تلقی کرده و مریدانشان را از این دانش برحذر  گمراهی یا حتی برابر با کفر و زندقه می

 داشتند.می

کند و قلانسی از قول ابوبکر وراق انواع علوم را از نظر ماهیت و کارکرد به نان و آب، جان، دارو، بیماری و زهر تقسیم می
( وراق در 24و    23:  1385« )قلانسی نسفی،  . بود ...    رنج  وى  از   که  بیماریست  همچون   نجوم  علم  گوید: »ودربارۀ علم نجوم می

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            10 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 زادهفرد، حسینی مؤخر، قاسم نکومنش / میو تنج ئتیمتصوفه به ه یکردها یرو  نیتر مهم لیو تحل یبررس 

 

 

 

321 

کند؛ پندارد، علم نجوم را به بیماری تشبیه میمقایسه با علوم خداشناسی و فقه و غیره که آنها را همچون جان و نان و دارو می
بدین ترتیب در نظر نویسنده و کسی که از او نقل قول آورده شده است دانش نجوم جز آسیب و ضرر چیزی ندارد و چنان که  

 کند باید از دانش نجوم نیز دور بماند.انسان از بیماری دوری می

ابودرداء صحابۀ پیامبر نیز بنابر نقلی که غزالی در کیمیای سعادت از او آورده است علم نجوم را در کنار علوم دیگری همچون  
شود و از علم حقیقی نصیبی ندارند. داند که موجب افزایش تکبر در انسان میطب، حساب، لغت و علم جدل در زمرۀ علومی می

 ( 258: 2، ج1383)ر.ک غزالی، 

 آنست   سنایی است: »علم  دوستان  عمید از  در مکاتیب سنایی نظری دربارۀ نجوم آمده که به عقیدۀ مصحح متن نظر خواجه
 به   آن  که  نجوم  علم  دیگر.  است  حجاب  شرع  حاجت  از  بیرون  ... اما .  لازم  نه  بود   متعدى  آن  اثر  و  خاص،   نه  باشد  عام  آن  که نفع
( و نظر خود سنایی نیز دربارۀ نجوم غیر  137م:  1962« )سنایی غزنوی،  .دینىبى  تخم  پس  و  است  تخمینى  علم  هااین   به  اضافت
 ( 2)نبوده است.از این 

نفثه است: »علمنویسنده  دانسته  کفر  کلی  به  را  نجوم  و  هیئت  علم    اصول  بر  آن  مبناى  که  چرا  است  کفر  هیئت  المصدور 
  کفر   هیئت  چون   و  است  منصوص  جا  چند   اصل  این  خلاف  قرآن  در  و  نیاید  هم  به   و  نرود   هم  از   آسمان  که  است  نهاده   طبیعى
 ( 173: 1351باشد.« )ابن ترکه،  کفر هم است آن بر بنیادش که نیز نجوم باشد، 

اند؛ چه، صاحب علم ممکن این دسته از عرفا پرداختن به نجوم را سبب دوری از خداوند دانسته و آن را حجاب اکبر خوانده 
بینی عارف مغایر است. صاحب معارف ناظر به همین معنی دوری ها بداند و این با جهان است خود را دارای قدرت تصرف در پدیده 

باعث سلامت تن و دین می را  نکرده است  نجوم که خداوند واجب  بهاءولد،  از علومی چون  )ر.ک.  او 319:  1، ج  1382داند.   )
  گرد  را ایشان که بزرگى هر کنند بدنام ترا و بگردانند اسلامت کند چون معتقد است »ازمخاطب را به دوری از منجمان توصیه می

 ( 335بود« )همان:  کم دین در کس آن  روش آرد

 نسبی  رویکرد پذیرش. 3-4

شود رفته نگاه مخالف به دانش نجوم کمرنگ میگرفتن از دوران آغازین تصوف و عقاید اهل زهد، رفتهرسد با  فاصلهبه نظر می
رود. این رویکرد عبارتست از پذیرش نجوم به صورت محدود و مشروط که و رویکرد متصوفه به سمت نوعی پذیرش نسبی می

هایی قائل بیشتر دربارۀ علم هیئت است. عارف در این رویکرد، درستی نجوم علمی را پذیرفته اما برای پرداختن به آن محدودیت
که به آن  توان در باب نگرش نویسنده به نجوم احکامی سخن گفت مگر آنشده و شروطی را لحاظ کرده است. در این حالت نمی

این پژوهش  اشاره کرده  بر اساس  تنجیم را به صورت مشروط و محدود پذیرفته است.  البته در مواردی معدود هم عارف  باشد. 
توان از نظر نحوۀ  بیشترین موارد اشاره به مفاهیم نجومی در آثار بررسی شده به رویکرد پذیرش نسبی تعلق دارند. این موارد را می 

 طرح موضوع به چهار بخش کلی تقسیم کرد: 

 پذیرش نجوم به عنوان علمی ضروری. 1-3-4

هایی است که جواز آن منوط به حفظ جان انسان از آسیب ـ مثل تعیین جهت مسیر از  ای از عرفا هیئت از جمله دانش از نظر عده 
طریق ستارگان ـ و یا مربوط به احکام شرعی ـ همچون تعیین قبله و اوقات شرعی ـ است؛ در غیر این صورت پرداختن به نجوم 

 امری ناپسند، غیرضروری و موجب گمراهی است. 

از کتاب کشف  تنها بدان مقدار جایز  هجویری در »باب علم«  المحجوب فراگرفتن علومی چون طب و نجوم و ریاضیات را 
بی علوم  را  آنها  و  است  مذموم  آن  به  پرداختن  این صورت  غیر  در  و  باشد  مرتبط  به شریعت  که  است  و  دانسته  خوانده  منفعت 

 ( 11: 1375آموزند.« )هجویری،  منفعتبى علوم کى را آنان کرد ذمّ عزّوجلّ است: »خداىگفته 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            11 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره  16 دوره ،پژوهشنامه عرفان 

 

 

322 

عبدالله انصاری آموختن قسمی از نجوم که برای تشخیص قبله و تعیین اوقات نماز مفید است را واجب و قسمی که در خواجه 
 است:کند را مستحب خوانده یافتن مسیرها به انسان کمک می

  دلیل   و  است  گرفتن  نشان  علم  آن  و  است  واجب  ازو  قسمى  :است  قسم  چهار  آن   و  ...   است  تجربت  نجوم  انواعند؛ ... علم  علوم
 آن   و  است  مکروه   سیم  ... قسم  طرق  و  جهات  شناخت  آن  و  نیکو،   و  است  مستحب  ازو  قسم  دیگر  و  .نماز  اوقات  شناختن   و  قبله  بر

و  و  کواکب  به  است   طبایع  علم  .است  زنادقه  علم  آن  ...  کواکب  سیر  به  است  احکام  علم  آن  و  است  حرام  قسم  چهارم  بروج 
 (6 - 4)انصاری، بی تا: 

را   خورشید  طلوع  زمان  همچنین  و  فریضۀ صبح  ادای  زمان  بتواند  تا  دانسته  لازم  مرید  برای  را  قمر  منازل  شناختن  غزالی 
 دریابد: 

 اول  در  مشاهده   به  آن  ادراک   ... و  درآید،   صادق  صبح  طلوع  به  آن  وقت  و.  است  آن  در  آنچه  و  دنیاست  از  به  بامداد   رکعت  »دو
 صبح  بر  و  شب  هاىوقت   مقادیر  بر  تا  است،   مهم  را  مرید  ماه   هاىمنزل   شناختن  ماه ... و  هاىمنزل   آموختن  به  مگر  است  دشوار
های آن در فصول مختلف ای ندارد جز آموختن روش ( مرید برای تشخیص قبله چاره 421،  1: ج1386« )غزالی،  . یابد  اطلاع  بدان

 ( 571: 2سال بر مبنای وضعیت خورشید و ستارۀ قطبی. )ر.ک همان، ج 

:  1371کند. )ر.ک میبدی،  میبدی نیز تنها فراگیری بخشی از نجوم را واجب شمرده است که به شناخت جهت قبله کمک می 
 (400، 1ج 

 نجوم به عنوان راهی برای خداشناسی. 2-3-4

عارف در مسیر رسیدن به معرفت الهی سیری انفسی دارد که شناخت خویش است و سیری آفاقی که نگریستن به نظر اعتبار در  
های جهان هستی است. تمام عالم امکان اسباب شناخت حق است و هر عقل سلیم و نفس پاک از مشاهده مصنوع پی به  پدیده 

 شود. در کیمیای سعادت آمده است:تواند وسیلۀ شناخت حق برد، لذا دانش هیئت میصانع می

  و  است،   حکمتى  ستاره  هر  ... در  کنى،   تفکرّ  ایشان  مغارب و  مشارق  و  ایشان  گردش و  حرکت  و  ستارگان  و  آسمان در  که   »باید
 (525، 2: ج 1383« )غزالی، . است حکمتى وى غروب و طلوع و  وى،  استقامت و  رجوع و وى رفتن و وى،  رنگ در

های آسمانی نیز ناظر به چنین رویکردی است؛ و صوفی اشارات نجومی قرآن به عنوان یکی از دلایل پرداختن عرفا به پدیده 
های آسمانی را ( پدیده 146:  1392کدکنی،  کند« )شفیعیکه »قرآن را از طریق تحقق بخشیدن معانی آن در حیات خود فهم می

دهد. این مهم که از طریق توضیح آیات نجومی و تفسیر و تأویل آنها در متون  دلیل وجود خداوند و دستاویز شناخت او قرار می
 گیرد در حیطۀ علم هیئت است و قرآن به احکام تنجیم اعتنایی نداشته است.عرفانی صورت می

 دهد: میبدی درباره تفاوت معانی مشرق و مغرب، مشارق و مغارب، و مشرقین و مغربین در قرآن توضیح می

 مشرق   را  آن  که   است  جهان  سوى  یک   بآن  مراد  گفت  واحد  بلفظ  ... آنچه:  آید  وجه  سه   بر   مغرب  و   مشرق  ذکر  قرآن  در   بدانک
  بسر   آفتاب  که  روز  آن  آفتاب  آمدن  بر  جاى  است،   تابستانى  مشرق  یکى  مشرقین  گفت  تثنیه  به  آنچه  و  دیگر،   سوى  مغرب  و  گویند
  و   صد  ... آن  گفت  جمع  بلفظ  آنچه  ... .  شود  میزان  بسر  آفتاب  که  روز  آن  آفتاب  آمدن  بر  جاى  زمستانى  مشرق  دیگر  شود  حمل
 (385، 1: ج 1371)میبدی،  . آن مقابله در مغرب هشتاد و صد و زمستان،   در نود و تابستان  در نود اند، مشرق  هشتاد

 باره آمده است:الیقین در همین در حق 

  وَ  المَْشارِقِ  بِرَبِّ  أُقْسِمُ  فَلا :  است  مغربى  و   مشرقى  و  غروبى  و  افولى  العینطرفه   هر  در  بقاع  با  نسبت  به  را  کواکب   و  »آفتاب
 (38الف: 1382الْمَغارِبِ« )شبستری، 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            12 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 زادهفرد، حسینی مؤخر، قاسم نکومنش / میو تنج ئتیمتصوفه به ه یکردها یرو  نیتر مهم لیو تحل یبررس 

 

 

 

323 

می توجه  قابل  است،  کرده  یاد  قسم  آن  به  بارها  قرآن  در  خداوند  که  دلیل  بدین  را  آسمان  را غزالی  آن  از  مواردی  و  داند 
 شمارد: برمی

 پنج  به  است  قسم  این  و  الْکُنَّسِ،   الْجَوارِ  بِالْخنَُّسِ   أُقْسِمُ  دارد ... فَلا   برج  دوازده   که  آسمان  به  کرد  یاد  قسم   الْبُرُوجِ  ذاتِ  وَالسَّماءِ
  فکرت   ملکوت  در  پروین ... پس  غروب  به  است  سوگندى  این  هَوى،   إِذا  النَّجْمِ  ... وَ  عطارد  و  زهره   و  مریخ  و  مشترى  و  ستاره زحل

 (785-783 ، 4 ج: 1386 بگشاید. )غزالی،  تو براى آسمان درهاى که شاید چه کن،  بسیار

  ناپسند   را  آن  قبول  و  تشکیک کرده   احکامی  نجوم  که در درستی  بخاری  مستملی   وی در کنار برخی دیگر از عرفا همچون
معتقد است افلاک و ستارگان از خود قدرتی ندارند و مسخر قدرت الهی و اسباب اجرای ارادۀ او هستند. گروه اخیر    شمارند، می

ستارگان    تأثیرات  که  کنندمی  استدلال  شوند و  دانسته  حق   امر  واسطۀ  ستارگان  کهآن   بر  مشروط  داننداحکام تنجیم را درست می
 در کیمیای سعادت آمده است: .است تقدیر الهی  همان

 نجوم   از  که  کرد  غلط  آنجا  از  منجم.  نکند  قدح  هیچ  مسلمانى  در  ... این  بود،   راست  آورد،   اسباب  میان  در  را  ستاره   که  »منجّم
 (59، 1: ج 1383« )غزالی، .بندید ایشان مسخّرى و ساخت،  حوالتگاه  و اصل

های عالم هستی باشد و مسخر امر حق  است که قبول نجوم تا زمانی که باعث درک پدیده الدین متذکر شده وی در احیاءعلوم
 افزاید در نجوم از دو امر نهی شده است:بودن ستارگان در نظر باشد، منافاتی با دین ندارد و می

اوّل  نجوم   احکام  علم  چه  ...   منجمان  تصدیق   دوم   .است  کفر  این  و   ...   است  خود   آثار  فاعل  او  که  کند  تصدیق   که  آن   »... 
 ( 201-200، 4: ج 1386« )همان، است. شده  مندرس آن و بود،  پیغامبران از یکى معجزه 

به نقش واسطه عین  نیز  اسباب ظاهری   ای کواکب در جهان مادی معتقدالقضات  تنها دلایل پختگی میوه  نمونه  برای  بود؛ 
  که   یکیست  همه  این  معبود  ...  مشترى،   و  زحل  چون  بباید  دیگر  چون خاک، آب، هوا و تابش آفتاب نیست و در کنار آن »اسبابى

 ( 27: 1341القضات همدانی، « )عین.بودى محو همه وجود خود بودى،  او نه اگر

 افزاید:فرغانی تأثیر کواکب بر احوال زمینیان را تأیید کرده اما افلاک و کواکب را تجلیات اسمای الهی دانسته است و می

  ایشان   احوال  و  اعمال  و  اقوال  و  اشخاص  و  امزجه  صور  به  دنیا  نشأت  این  در  جا  این  اتصالات  و  تشکّلات  آن  نتایج  و  صور  »...
 ( 591: 1379شوند« )فرغانی، مى متجسّد و متشخّص

داند و تأثیر میشود بیکواکب، افلاک و حرکات آن را در حوادثی که در عالم ظاهر می  ( 3)ترکه در شرح ابیاتی از گلشن رازابن 
 (106: 1375ترکه، دهد. )ابن ایمانی آنان نسبت میباره را به بیسخنان منجمان در این 

 تنجیم مخالفت با. 3-3-4

این دسته ازمتصوفه با نادرست خواندن احکام تنجیم به دلیل ظنی بودن و عدم قطعیت در کنار ناتوانی ستارگان در تأثیرگذاری بر  
کنند. البته مخالفت با تنجیم به معنای پذیرش علم هیئت نیست مگر اینکه شواهدی در  عالم تکوین مخالفت خود را اعلام می
 سخن این دسته از عارفان یافت شود.

 در   طالع  مفهوم  به  هااستدلال   این  در  او.  آوردمی   استدلال  چندین  مردمان  بر   کواکب  نحس   و   سعد  تأثیر  ردّ  در  بخاریمستملی
 ( 4):دارد اشاره  تولد زایچه

 از   خویشتن  چرا  کند  نحس  غیر  در  کهآن  گوییم.  بلى  گویند  کنند؟  سعد  و  نحس  اند، صانع  که  کواکب  این  گوییم  را  »منجمان
  بودند   پیران  مختلف؟  یا  بود   یکى   طالعشان  کرد،   غرق  طوفان  السلامعلیه   نوح   روزگار  به   را  خلق   همه   ندارد، ... آن  نگه  نحس   درجه

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            13 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره  16 دوره ،پژوهشنامه عرفان 

 

 

324 

  ...   بایستى  یکى   طالع  ...  بیایند  شکم  یک  به  فرزند   دو  اگر  گوییم  نیز  ... و  بود،   مختلف  هاشان... ولادت   کودکان  و   بودند  جوانان  و
طالع  درویش،   دیگر  آن  و  شد  توانگر  یکى   و   نه،   دیگر  آن   و  گشت  بیمار  یکى «  .افتاد  خطا  حکمش  که  است  کجا  ... 

 ( 268-267 ، 1ج: 1363 بخاری، مستملی )

به  را  او  که  منجمی  پاسخ  در  امام  است.  آورده  علی)ع(  امام  از  حکایتی  منجمان  احکام  ردّ  در  نگاه میبدی  در  موجب  کردن 
 گوید: دارد چنین میطالعش از رفتن به جنگ بازمی

  بود،   او  دل  او  اصطرلاب  و  بود،   مثانى  سبع  او  ثوانى  و  بود،   حقیقت  او  دقیقت  که   را  ... کسى  .من  مرکب  بر  از  مرد  اى  دور  »...
:  1371آسمان«. )میبدی،    در  است  فلک  تأثیر  از  پیش   مؤمن  بنده   دل  تأثیر  که  گردد   معلوم  تو را  بود؟... تا  تو  رأى  از   کم  وى  اندیشه

 ( 759-758، 2ج 

می قومی سخن  از  میبدی  نیز  دیگر  داستانی  وجامعهدر  به صلاح  کارشان  تمام  که  و گوید  بوده  دور  ناامنی  و  آفت  از  شان 
 ( 756-755، 5اند. )ر.ک. همان: ج کرده  هنگامی که از آنها سوال شده، دلیل آن را دوری از احکام نجوم بیان

الهی   خواست  مطلق  را  جهان  رخدادهای  و  نبوده  تنجیم  به  قائل  ابوالخیر  ابوسعید  که  نقل شده  اسرارالتوحید  از  در حکایتی 
گویند این  بینی منجمان و احکام ایشان سخن میجا از پیش بیند مردم همهدانسته است. برمبنای این حکایت وقتی ابوسعید میمی

 دارد: امر را ناخوش می 

  دادند   شیخ  به  هوش  و  گوش  مردمان  همه.  گفت  خواهیم  سخن  نجوم  احکام  از  را  شما  امروز  ما:  گفت  ما  شیخ  مجلس  آخر  »به
  خداى   که  بود   آن  همه  پار  همچنانک   خواهد  خداى  که  بود  خواهد  آن  همه  امسال!  مردمان  اى:  گفت  شیخ.  گفت  خواهد  چه  تا

 (  352م: 1899« )محمدبن منور، .خواست تعالى

داند. هایی چون تنجیم را باعث دوری مرید از حق و گمراه شدنش به فریب شیطان میالاحباب اکتساب دانش صاحب اوراد
 ( 298: 1383)ر.ک باخرزی، 

المقربین نجوم به دلیل نامعلوم بودن مأخذ ظهور آن بر زبان و گمانی بودن احکام آن از مقوله کهانت معرفی شده در تسنیم 
 است:

 بر   آن  ظهور  مأخذ  که  نباشد  آن  مخرج  بر  ... وقوفى.  است  کهانت  مقوله  از  گویندمى  شعیر  و  حصاۀ   و  رمل  و  نجوم  از  »آنچه
« )تبادکانی، .بود  کرامت  و  فراست  قابل   که  نباشد  آن  اعتبار  را  آن  صاحب  و  است،   خدا  الهام  یا  دیو  انشاى  است؟  کجا   و  کدام  زبان

1382 :308-309) 

 تفسیر علمی. 4-3-4

در آثار عرفایی که نسبت به نجوم دارای رویکرد پذیرش نسبی هستند، تفسیر و توضیح علمی مسائل مرتبط با هیئت نیز دیده 
گوید: »آنچه معقول است از نجوم قبول باید کردن ... اگر قبول نکنم لجاج باشد.« )شمس تبریزی، شود؛ شمس تبریزی میمی

نیازهای شرعی پیش 94:  1373 قبیل مسائل معمولًا همان رفع  این  از طرح  باب  ( هدف  دانشمندان در  گفته در کنار ردّ نظرات 
نشان   نجوم  دانش  به  را  غزالی  چون  تسلط شخصی  گاه  موضوع  طرح  روش  این  است.  بوده  زمین  بودن  کروی  مانند  مسائلی 

 سازد.دهد و گاه نادرستی و غیرعلمی بودن نگاه عارفی چون میبدی را به این علم آشکار میمی

که این مسئله هایی باور علمی منجمان زمان خود در باب کروی بودن زمین را رد کرده است. با آنمیبدی با بیان استدلال 
آن را نپذیرفته و قول منجمان را   های خود از جهانوی با برداشت   ( 5)پیشتر از زمان میبدی از لحاظ علمی اثبات شده بودبسیار  

 زیر سوال برده است.

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            14 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 زادهفرد، حسینی مؤخر، قاسم نکومنش / میو تنج ئتیمتصوفه به ه یکردها یرو  نیتر مهم لیو تحل یبررس 

 

 

 

325 

  اگر   که  مدوّر،   است  گویى  همچون   زمین  این  گویندمی  که  تنجیم   اهل  بر  است  ردّ  فراش  لفظ  فِراشاً ...  الْأَرْضَ  لَکُمُ  جَعَلَ  الَّذِی
  راست   آن  در  آب  و  است  راست  آن  کنارها  از  که  است  دریا  برین  دلیل  و  پهن،   باشد  گسترده   باز  فراش  که  نگفتى  فراش  بودى  مدوّر
 (100، 1: ج 1371)میبدی،  بودى. فراز و نشیب با  کنارها و بودى آب  آن گوشه یک بر بودى مدوّر اگر که گرفته،   قرار

برای  نیست.  درست  نجوم  علم  لحاظ  از  توضیحاتش  بعضی  اما  دارد؛  باور  را  زمین  بودن  کروی  میبدی  برخلاف  سهروردی 
-نمونه در پرتونامه مطالبی دارد که گویای دیدگاه زمین مرکزی اوست، چرا که خورشید را دارای فلک و گردنده به دور زمین می

 النور آورده است که اجرام آسمانی مرکب از عناصر نیستند:( و یا در هیاکل 50-49، 3: ج 1375ند )ر.ک. سهروردی، دا

 چون   که  بایستى  بودى  چنین  نه  اگر  که  زیرا   انددرآمده   زمینى  گرد  و  اندپنجم  طبیعت   ....  نیستند  عنصرى  گونه  بهیچ  »ایشان
 (103« )همان، .است چنین نه و آمدى لازم  دیگر روزى که رفتى  آنگه مشرق  تا رود فرو  آفتاب

فی رساله  در  طرفی  بهحالهاز  و  الطفولیه  ماه  و  عقدتین  قرارگیری  چگونگی  و  خسوف  و  کسوف  ایجاد  نحوۀ  دربارۀ  تفصیل 
 (257 :خورشید در هنگام هر گرفت توضیحاتی ارائه کرده است. )ر.ک همان

 غزالی در باب تعیین قبله به کمک سایه و ساخت ساعت آفتابی توضیحات جامعی دارد:

 هاىشخص   سایۀ  افزونى  به  زوال  و.  درآید  زوال  به  آن  وقت   و  بود،   رکعت  چهار  از  مؤکدتر  پیشین  نماز  از  پیش  رکعت  دو
 در  خورشید  دائماً  پس.  باشد  دراز  سایه  مغرب  سوى  طلوع  حال  در  را  شخص  چه.  دانست  توان  باشد  مایل  مشرق   سوى   که  منتصب
 نهایت   و  باشد،   النهارنصف   قوس  آن  و  برسد،   ارتفاع  نهایت  به  خورشید  تا  شود  منحرف  مغرب  جهت  از  و  کمى  در  سایه   و  بود  ارتفاع
  توان   در  حس  به  سایه  زیادت  که   وقت  آن  از  و   گیرد،   شدنزیادت   سایه   پذیرد   زوال  ارتفاع  نهایت  از  خورشید   چون  و.  سایه  نقصان
  و .  کوتاه   تابستان  در  و  باشد  دراز  زمستان  در  گیرد،   شدنزیادت   وى  از  که  سایه  از  باقى  مقدار  آن  و . ...  درآید  پیشین  نماز  وقت  یافت
  بنگرد،  شب  در   را  شمالى  ... قطب.  سرطان  اول  به   او  رسیدن  کوتاهى  غایت  و  جدى،   اول  به  باشد  خورشید  رسیدن  او   درازى  نهایت

 ایستانیدنى  بایستانى  تخته  بر   عمودى  ... پس  باشد،   قطب  جانب  از  ضلع  یک  که   -هموار  نهادنى  -بنهد  زمین  بر  مربع  اىتخته  و
...  باشد  زوال  شد،   منحرف  شرق  سوى  است  تخته  بر  که  خطى  از  سایه  چون...    هموار   چند   هم  علامت  این  از  سایه  چون  و . 

 (  423-422 ، 1 ج: 1386 غزالی، . )آید در دیگر نماز وقت عمودشود

گانه را در سفر و حضر به کمک سایه، موقعیت خورشید و منازل قمر در وی در جایی دیگر روش تشخیص زمان نمازهای پنج
 ( 577-575 ، 2 ج: همان) دهد:آسمان به طور مفصل توضیح می

مند بوده و بر دهد وی از دانش نجوم زمانه خود بهره دقت مطالب نجومی مطرح شده توسط غزالی چنان است که نشان می
 مطالب آن اشراف داشته است. 

 کامل  پذیرشرویکرد . 4-4

به پذیرش هر دو   دارد. در این حالت عارف یا صراحتاً  قبول  را  این رویکرد عارف هر دو وجه علمی و احکامی دانش نجوم  در 
اشاره  تنجیم  داشته بخش هیئت و  اشاره  تنجیم  به درستی  تنها  یا  را درست میکرده  تنجیم  در مواردی که شخص  داند  است؛ و 

گرفت که هیئت را نیز قبول دارد؛ زیرا نجوم احکامی اگرچه علم نیست اما بر علم هیئت استوار و تفاسیر و احکام توان نتیجه می
 آن مبتنی بر موقعیت اجرام فلکی است. در نتیجه تأیید احکام تنجیم به معنی پذیرش نجوم علمی است.

برحذر می  آن  از  را  تنجیم، مخاطبانش  تأیید  از  عارف پس  گاه  است که  این  داشت  نظر  در  باید  که  دیگری  این  نکتۀ  دارد. 
رویکرد با رویکرد مخالفت با تنجیم یکسان نیست؛ چون در رویکرد مخالفت، احکام تنجیم به صورت بنیادین نفی گردیده، اما در  

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            15 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره  16 دوره ،پژوهشنامه عرفان 

 

 

326 

رویکرد پذیرش، احکام در اصل صحیح دانسته شده و برحذر داشتن مریدان صرفاً به دلیل نگرانی از اتلاف عمر و ایجاد تردید و 
 گشتگی اذهان بوده است.گم 

 کند:نسفی به تأثیر کواکب بر جهان ذیل قمر قائل بوده و به چگونگی رخداد این تأثیرات اشاره می

  آن  و افتد، مى رحم در نطفه که زمان آن ...  آید، مى پیدا خاصیّتى زمانى هر در  ایشان اتّصالات و انجم و افلاک گردش سبببه
 این  آید، مى  بیرون  مادر  شکم  از  فرزند  که  زمان  آن  و  پیوندد، مى  فرزند  به  حیات  که  زمان  آن   و  آید، مى  پیدا  فرزند  صورت  که  زمان
 ( 237الف: 1386فرزند. )نسفی،  احوال در دارد عظیم هاىخاصیّت و قوى اثرهاى زمان چهار هر

الحقایق ناظر به همین نگرش نبوت انبیا و ولایت اولیا را متأثر از مزاج و طالع ایشان دانسته است؛ )ر.ک. همان، وی در کشف 
 ( 229الف: 1386داند. )ر.ک. همان، کردن از نجوم را لازم می( با این حال به توصیۀ پیامبر دوری105ب: 1386

عوارف  تأثیر در  از  که  است  بلاهایی  دفع  باعث  فساد  با  مبارزه  و  شریعت  به  عمل  برای  خانقاه  اهل  قیام  که  آمده  المعارف 
می ناشی  لذا میستارگان  نجوم شود.  اقسام  یا  علم ضروری  باب  در  توضیحی  و چون  بوده  تنجیم  به  قائل  نویسنده  گفت  توان 
 رسد قبول احکام نجوم را مشروط بر شرایط خاص بداند: نیاورده به نظر نمی

 خواهد   خلایق   به  افلاک،   تأثیر  به  که  بلائى  هر  نمایند ...  قیام  طریقت  مشایعت  و  شریعت،   متابعت   شرط  به  خانقاهات،   »اهل
 ( 49: 1375سهروردی، « )ابوحفص .شود مندفع ایشان،  صدق برکت به رسید، 

نیز میابن  را  این عربی  از مضامین و مقولات  اکبر  داد. »استفاده گسترده شیخ  قرار  نجوم  دانش  قبول کامل  توان در دسته 
الحکم بدون آگاهی از زبان  خصوص دو اثر وزین او یعنی فتوحات مکیه و فصوصدانش چنان است که فهم آثار پرشمار وی به 

)بورکهارت،  تمثیلی دانش فوق دشوار می ابن1393نماید.«  یازده(  باب  :  رابطۀ مراتب وجود در نفس    198عربی »در  از  فتوحات 
گانۀ فلکی و تناسب آنها با اسماءالحسنا ... وهشترحمانی با مراتب حروف لفظی در نفس انسانی و ارتباط آن دو با منازل بیست 

ابواب کتاب فصوص 61:  1385سخن گفته است.« )مفتاح،   ارتباط تنگاتنگی  ( همچنین بین  الحکم و بروج آسمان و منازل قمر 
  148برقرار است. برای مثال در فص حکمت الاهیه، اسم »البدیع« مربوط به منزلۀ شرطین در اول برج حمل است. )ر.ک. همان:  

( پذیرش بخش تنجیم و تاثیر ستارگان بر جهان ذیل قمر از سوی ابن عربی شاید به دلیل نگاه وی به موضوع اسباب  151تا  
باشد، چرا که وی معتقد است »وضع اسباب بر اساس حکمت الهی صورت گرفته است و باید در برابر حکمت الهی تسلیم بود،  

 (1401پور، پس از لوازم بندگی حق آن است که انسان خود را آزادانه تحت بندگی و حاکمیت اسباب قرار دهد.« )مهدی

 . بحث و بررسی5

 تواند حائز اهمیت باشد:بندی مطرح شده چند نکته میالذکر و دسته های فوق با توجه به یافته 

اند. تعداد کم آثار در این دسته  از بین هفتاد اثر بررسی شده تنها هفت اثر یعنی ده درصد آثار در رویکرد سکوت جای گرفته 
اند. دلایل این توجه پیشتر در رویکرد قبول کامل یا دهد اکثر عرفا فارغ از نظر مثبت یا منفی به دانش نجوم توجه کرده نشان می

الناس نسبی نجوم برشمرده شد. در رویکرد رد و انکار نیز شاید بتوان گفت اهمیت و رواج این دانش در دستگاه حاکم و بین عوام 
عارف را بر آن داشته رسالت خود را در قبال مخاطبان و شاگردانش به انجام رسانده و به زعم خویش آنان را از گمراهی و شرک 

 برحذر دارد. 

یافته  نشان میبیشترین  این مسأله  است.  و مشروط  نسبی  رویکرد  به  مربوط  پژوهش  از طرفی  های  اگرچه  دهد که صوفیه 
های نگرانی و حساسیت بسیاری نسبت به علوم غیر دینی داشته اما از طرف دیگر نتوانسته اهمیت و کاربرد این دانش در زمینه

گوناگون را نادیده بگیرد؛ مخصوصا این که نجوم علمی در احکام شرعی گرهگشا و در سنت سفر در میان صوفیه ابزاری کارگشا  

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            16 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 زادهفرد، حسینی مؤخر، قاسم نکومنش / میو تنج ئتیمتصوفه به ه یکردها یرو  نیتر مهم لیو تحل یبررس 

 

 

 

327 

اند نه تنجیم. آنها به اند به هیئت توجه داشته بوده است. به همین دلیل است که اکثر عرفایی که نجوم را به صورت نسبی پذیرفته
بودن احکام تنجیم و عدم اعتقاد به تأثیر ستارگان بر عالم ذیل قمر با تنجیم مخالفت ورزیده و مریدان خود را از آن دلیل ظنی

 اند. برحذر داشته 

می نشان  نجوم  دانش  به  عرفا  رویکرد  تاریخی  سیر  به  به توجه  متعلق  انکار  و  رد  رویکرد  به  مربوط  موارد  غالب  که  دهد 
اندیشهدوره  تأثیر  تحت  متأخر  عرفان  در  است.  زهد  اهل  عرفای  و  عرفان  اولیه  ابن های  »مؤلفههای  نجوم کهن عربی که  های 

کیهان ساختار  ذیل  در  را  میشناسیهرمسی  قرار  )بورکهارت،  اش  از  4:  1393دهد«  تأثیرپذیری  و  نوافلاطونی،  فلسفه  رواج   ،)
 دهد.رفته رویکرد انکاری جای خود را به قبول نسبی و کامل میهای عرفانی کشورهای دیگر رفته نحله 

اندازه منجمان و دانشمندان زمان خود یا حتی ادیبان و به نظر می  رسد جز در موارد معدود شناخت عرفا از دانش نجوم به 
دهد عرفا به مفاهیم  اند نبوده است. دامنه واژگان نجومی موجود در آثار عرفانی نشان میشاعران آن دوران که به نجوم پرداخته 

ای تخصصی نجوم که خاص منجمان بوده مثل مجره، مقارنه و ترجیع )در هیئت( و یا هیلاج، وبال و هبوط )در تنجیم( اشاره 
کند. از  علاوه وجود اشتباهات علمی نجومی در آثار ایشان چنان که در مورد میبدی اشاره شد نیز این امر را اثبات میاند. به نداشته

اند که در میان آنها امام محمد غزالی شاخص است و طرفی تعداد معدودی از عرفا نیز دانش قابل توجهی در باب نجوم داشته
نیازهای شرعی این مسأله را  برآوردن  از نجوم در  او در نحوۀ استفاده  دامنۀ وسیع دانش وی در باب هیئت و توضیحات کامل 

 کند.اثبات می

 ی ریگجهینت. 6

  های حاصل از این نجوم به دلایل گوناگون نزد عرفای اسلام در دو ساحت علمی و احکامی مورد توجه قرار گرفته است. یافته

. رویکرد سکوت  1طور کلی با چهار رویکرد در زمینۀ نجوم روبرو هستیم. که عبارتند از:  دهد در متون صوفیه به پژوهش نشان می
ای در باب  توان دانست صاحب اثر چه نظر و عقیده ای نشده و نمیکه در آن به اصطلاحات، مفاهیم و احکام نجومی هیچ اشاره 

.رویکرد رد و انکار که در آن به دلیل مخالفت با هر نوع دانش غیر دینی، با دانش نجوم مخالفت ورزیده و  2نجوم داشته است؛  
شمرده  زندقه  و  کفر  موجب  را  آن  به  رفع 3اند؛  پرداختن  برای  تنها  را  نجوم  به  پرداختن  که  مشروط  و  نسبی  پذیرش  رویکرد   .
. رویکرد پذیرش کامل 4اند؛  ای برای خداشناسی و تدبّر در خلقت الهی جایز دانسته نیازهای شرعی و حیاتی، یا به عنوان وسیله 

دانسته  نیز صحیح  را  تنجیم  احکام  قبول نجوم علمی،  بر  پذیرش  نجوم که در آن علاوه  اند. رویکرد سکوت کمترین و رویکرد 
های پژوهش ناظر بر آن است که هرچه از دورۀ عرفان  نسبی و مشروط بیشترین بسامد تکرار را در آثار بررسی شده دارند. داده 

شود. همچنین شویم، رویکرد انکار و رد کمرنگ شده و پذیرش دانش نجوم به صورت نسبی یا کامل بیشتر میزاهدانه دور می
پدیده ها نشان مییافته  نداشته و بعضاَ در توضیح  اکثر عرفا دانش تخصصی چندانی درباب نجوم  لغزش دهد  های نجومی دچار 
 اند.بوده 

 ها یادداشت

1- 

فلک  این  گشتست  پرنور  ادب   از 
 

ملک  آمد  وپاک  معصوم  ادب   وز 
آفتاب   کسوف  گستاخی  ز   بُد 

 
باب   ردّ  جرأت  ز  عزازیلی   شد 

 (8: 1374)مولوی  

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            17 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره  16 دوره ،پژوهشنامه عرفان 

 

 

328 

2- 

دان  ماهی  برج  زهره   شرف 
 

دان  تباهی  جملگی  این  از   بعد 
استمی  وضع  همه  کاین   ندانند 

 پ 
است  بضع  بی  حکیم   اختراع 

کار  از  منجمان  این   غافلند 
 

بیدار   دل  کارشان  در   نیست 
 ( 702-700: 1329غزنوی، )سنایی  

3- 

 خام  اى   حکمت  دارد   پشه  وجود
 

 بهرام   و  تیر  وجود  در  نباشد 
 کار  این   اصل  در  بنگرى  چون  ولى 

 
 جبار  حکم  اندر  بینى   را  فلک 

 ( 31ب: 1382)شبستری،  

 ( 486: 1388 مصفی، .« )باشد شرقی افق  در مفروض وقت در که البروجمنطقه از جزوی»  از عبارتست طالع  -4

تأکید کرده است.   -5 بودن زمین  بر کروی  آورده و  به دست  را  اِراتسُتن محیط و قطر زمین  از میلاد مسیح  سیصد سال پیش 
 ( 61: 1354مرغ تشبیه شده است. )ر.ک. مینوی خرد، ( همچنین در کتاب مینوی خرد زمین به تخم 340-335: 1349)ر.ک. نلینو، 

 منابع

 قرآن کریم  -

 دزفولیان. تهران: آفرینش. کاظم راز. تصحیح گلشن (. شرح 1375على. )الدینترکه، صائنابن -

دیباجى. تهران:  سیدابراهیم و بهبهانى موسوى سیدعلى فارسی. تصحیح رساله  (. چهارده 1351) ----------------- -
 رضایی. شریف

 گنابادی. تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب. خلدون. ترجمۀ محمد پروین(. مقدمۀ ابن1352خلدون، عبدالرحمن. )ابن -

دوم.   انصاری. چاپ قاسم اهتمام به  اصفهانى  ابومنصور المعارف. ترجمه عوارف (.1375الدین. )شهاب سهروردى، ابوحفص -
  تهران: علمی و فرهنگی.

 (. نجوم در آینۀ عرفان. تهران: فرادید. 1394افشاری، ناصر. ) -

 جا. بی الصوفیه.طبقات .(تابی) عبدالله.خواجه  انصاری، -

 تهران. دوم. تهران: دانشگاه  افشار. چاپ ایرج  . تصحیحالآدابفصوص و (. أورادالأحباب1383باخرزی، یحیی. ) -

 زاده. تهران: مولی. عربی. ترجمه لیلا کبریتچی و مهدی حبیبهای ابن(. نجوم کهن در آموزه 1393بورکهارت، تیتوس. ) -

 سوم. تهران: طهوری.  فروزانفر. چاپ الزمانبدیع . معارف. تصحیح(1382)محمد. الدینبهاءولد، بهاء -

  شوراى بهبهانى. تهران: مجلس طباطبائى  سیدمحمد . تصحیحالمقربین(. تسنیم1382) محمد. الدینتبادکانى، شمس  -
 اسلامى.

 (. ترجمۀ احمد تفضلی. تهران: بنیاد فرهنگ ایران. 1354مینوی خرد. ) -

 القدس. تصحیح محمود عابدی. تهران: اطلاعات. الانس من حضرات (. نفحات1375جامی، نورالدین عبدالرحمن. ) -

دانشگاه نامۀ کارشناسی ارشد[. ]پایان .9(. بازتاب علوم غریبه در ادبیات فارسی تا پایان قرن 1390پور بوانلو، ندا. )حسین -
 .سبزوار. معلم تیترب

 علمی.  سوم. تهران: انتشارات چاپ (. سرّ نی.1368) عبدالحسین. کوب،زرین -

 (. تصوف ایرانی در منظر تاریخی آن. ترجمه مجدالدین کیوانی. تهران: سخن.1383) --------------- -

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            18 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 زادهفرد، حسینی مؤخر، قاسم نکومنش / میو تنج ئتیمتصوفه به ه یکردها یرو  نیتر مهم لیو تحل یبررس 

 

 

 

329 

 (. هیئت و نجوم اسلامی. قم: سماء. 1381ای، علی. )زمانی قمشه  -

 السلام. علیه  صادق امام موسسه : قم مسلمان. نوآوران و (. اخترشناسان1387) -------------- -
نامۀ کارشناسی ارشد[، دانشگاه (. بازتاب عناصر نجومی در مثنوی معنوی مولوی. ]پایان 1393بگلو، محمد. )سعدی قوجه  -

 پیام نور. البرز. 

رضوی. تهران: الطریقه. تصحیح محمدتقی مدرسالحقیقه و شریعه (. حدیقه 1329آدم. )بنسنایی غزنوی، ابوالمجد مجدود -
 چاپخانه سپهر. 

 علیگر. نذیراحمد. هندوستان: دانشگاه  م(. مکاتیب. تصحیح1962) ------------------------- -
حبیبى.   قلىنجف و نصر سیدحسین کربن و هانرى اشراق. تصحیح شیخ (. رسائل1375یحیی. )الدینسهروردى، شهاب  -

 فرهنگى. تحقیقات و مطالعات تهران: موسسه 

 قلم.  نوربخش. تهران: یلدا جواد العالمین. تصحیحرب معرفه  فى  الیقینالف(. حق1382شبستری، شیخ محمود. ) -

 ب(. گلشن راز. تصحیح محمد حماصیان. کرمان: خدمات فرهنگی کرمان.1382) --------------- -

 (. زبان شعر در نثر صوفیه. تهران: سخن. 1392کدکنی، محمدرضا. )شفیعی -

 کوشش جعفر مدرس صادقی. تهران: مرکز. (. مقالات شمس. به 1373تبریزی، محمد. )شمس  -

  (. کاربرد نجوم در تبیین مفاهیم عرفانی تعلیمی بر مبنای شعر نظامی، انوری و ناصرخسرو. عرفان1398شهنوازی، بهناز. ) -
 . 361-383(،  61)16 اسلامی،

 . 124-103(، 2)1، (گوهرگویا)عرفانی ادب هایپژوهش .مثنوی در اختران و  افلاک .(1386صرفی، محمدرضا. ) -

(. 1)2 مهدوی، یونس ترجمه  ایران. و اسلام علمی  میراث .اسلامی دوره  در نجوم احکام و نجوم (.1392صلیبا، جورج. ) -

52-63 . 

 تهران: ارمغان.  معین. محمد کوششبه  قزوینی. محمد تصحیح مقاله. چهار .(1328) عمر.احمدبن سمرقندی،عروضی -

 تهران. عسیران. تهران: دانشگاه  عفیف  (. تمهیدات. تصحیح1341محمد. )بنهمدانی، عبدالله القضاتعین -

 و فرهنگی.  یازدهم. تهران: علمی خدیوجم. چاپ حسین  سعادت. تصحیح (. کیمیای1383) غزالى، ابوحامد محمد. -

ششم.   خدیوجم. چاپ حسین کوششبه  .خوارزمى مؤیدالدین  ترجمه  الدین.علوم (. احیاء1386) -------------- -
 و فرهنگی. تهران: علمی

 دوم. قم: دفتر آشتیانی. چاپ  الدینسیدجلال  . تصحیحفارضابن تائیه شرح  الدرارى(. مشارق1379) فرغانى، سعیدالدین. -
 اسلامى. تبلیغات

 (. شرح مثنوی شریف. تهران: زوار.1384) الزمان.فروزانفر، بدیع -

 مکتوب.  نوشاهی. تهران: میراث  عارف  اخلاق. تصحیح و  وعظ و معرفت در (. ارشاد1385محمد. )بننسفى، عبدالله قلانسى -

 (. نجوم قدیم و بازتاب آن در ادب فارسی. تهران: اطلاعات.1394ماهیار، عباس. ) -

 سخن.: تهران سخن. ملک (. مالک1388) --------- -
 پطرزبورگ: بوراغانسکی. سعید. سنأبى مقامات فى م(. أسرارالتوحید1899منور. )محمدبن -

 روشن. تهران: اساطیر. محمد  . تصحیحالتصوف  لمذهب التعرف (. شرح 1363بخاری، اسماعیل. )مستملی  -

تهران:  چهارم. چاپ فارسی. شعر در کیهانی هایواژه  با همراه  نجومی اصطلاحات فرهنگ .(1388)  ابوالفضل. مصفّی، -
 فرهنگی. مطالعات و انسانی علوم پژوهشگاه 

 الحکم. ترجمه داوود اسپرهم. تهران: علم.(. کلیدهای فهم فصوص 1385مفتاح، عبدالباقی. ) -

 (. مثنوی معنوی. تصحیح رینولد نیکلسون. چاپ دوم. تهران: نغمه.1374الدین محمد )مولوی، جلال -

 .235-213(، 27) 14عربی. پژوهشنامه عرفان، (. اصول زیست عارفانه در اندیشه ابن1401پور، حسن. )مهدی -

 پنجم. تهران: امیرکبیر. حکمت. چاپ اصغرعلی الابرار. تصحیحعده  و الاسرار(. کشف1371میبدی، رشیدالدین ابوالفضل. ) -

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            19 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 1404، 32، شماره  16 دوره ،پژوهشنامه عرفان 

 

 

330 

 پردازان. (. نجوم در ایران از اسطوره تا امروز. چاپ دوم. تهران: ایده 1400ناظمی، نازیلا. ) -

 هشتم. تهران: طهوری.  موله. چاپ ماریژان الکامل. تصحیحالف(. الإنسان1386نسفی، عزیزالدین. ) -

 دامغانی. چاپ چهارم. تهران: علمی و فرهنگی. الحقایق. تصحیح احمد مهدویب(. کشف1386) ----------- -

 های اسلامی. (. تاریخ نجوم اسلامی. ترجمه احمد آرام. تهران: کانون نشر و پژوهش1349نلینو، کرلوآلفونسو. ) -

 ژوکوفسکى. تهران: طهوری.  والنتین المحجوب. تصحیح(. کشف1375على. )هجویرى، ابوالحسن -
های مختلف اهل طریقت در باب علم ولی از ولایت (. نقش ابوالقاسم قشیری در تقریب دیدگاه 1400همتی، امیرحسین. ) -

 . 287-263(،  25)13خویش. پژوهشنامه عرفان، 

 

References 

The Holy Quran 

Abu Hafs Suhrawardi, Sh. (1996). Awarif al-Ma'arif. Tehran: Scientific and Cultural publication. (In 

Persian) 

Afshari, N. (1995). Astronomy in the Mirror of mysticism. Tehran: Faradid. (In Persian) 

Ansari, Kh. A. (No date). Tabaqat al-Sufiya. No Place. (In Persian)  

Aruzi-Samarqandi, A. (1949). Chahar maghaleh [Four articles]. Tehran: Armaghan. (In Persian) 

Baha Valad, B. M. (2003). Ma'aref. Tehran: Tahouri. (In Persian) 

Bakherzi, Y. (2004). Awrad-ul-Ahbab va Fusous-ul-Adab. Tehran: Tehran University. (In Persian) 

Burckhardt, T. (2014). Ancient Astrology in the Teachings of Ibn Arabi. Tehran: Mawla. (In Persian) 

Ein-al-Quzat Hamadani, A. (1962).  Tamhidaat. Tehran: Tehran University (In Persian) . 

Forghani, S. (1990). Mashareqh al-Darari. Qom: Islamic Propagation Office. (In Persian) 

Foruzanfar, B. (2005). Commentary on the Masnavi Sharif. Tehran: Zavar. (In Persian) 

Ghalanasi Nasafi, A. (2006). Guidance in Knowledge, Preaching, and Ethics. Tehran: Miras Maktoob. 

(In Persian) 

Ghazali, M. (2004). Kimiyaye Saadet. Tehran: Elmi va Farhangi. (In Persian) 

-------------- (2007). Ehya al-olum. Tehran: Elmi va Farhangi. (In Persian) 

Hemmati, A. H. (1400). The role of Abolghasem Qoshairi in approximating the different Tariqat 

views on the guardians knowledge of his guardianship. Pazhuheshnameh Irfan, 13(25), 263-287. 

Hojviri, A. A. (1996). Kashf-ul-Mahjoob. Tehran: Tahouri. (In Persian) 

Hosseinpour Bavanloo, N. (2011). Reflection of the occult Sciences in Persian Literature until the End 

of the 9th Century. [Master's Thesis], Teacher Training University. Sabzevar. (In Persian) 

Ibn Khaldun, A. (1972). Introduction by Ibn Khaldun. Tehran: Book Translation and Publishing 

Company. (In Persian)  

Ibn Torkeh, S. A. (1996). Commentary on the Golshan-e-Raz. Tehran: Afarinesh. (In Persian) 

-----------------------(1972). Fourteen Persian Treatises. Tehran: Sharif Rezaei. (In Persian) 

Jami, N. A. (1996). Nafahat-al-Ons men Hazarat al-Quds. . Tehran: Ettelaat. (In Persian) 

Mahyar, A. (2015). Ancient Astrology and Its Reflection in Persian Literature. Tehran: Etela’at. (In 

Persian) 

------------- (2009). Malek e Molk e Sokhan. Tehran: Sokhan. (In Persian) 

Meftah, A. (2006). Keys to Understanding the Fusūs al-Hekam. Tehran: Elm. (In Persian) 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            20 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html


 

 

 

 
 زادهفرد، حسینی مؤخر، قاسم نکومنش / میو تنج ئتیمتصوفه به ه یکردها یرو  نیتر مهم لیو تحل یبررس 

 

 

 

331 

Mehdipour, H. (1999). Principles of Mystical Life in Ibn-Arabi's Thought. Pazhuheshnameh Irfan, 

14(27), 213-235. (In Persian) 

Meybodi, R. A. (2008). Kashf-ul-Asrar and odat-ul-Abrar. Tehran: Amir Kabir. (In Persian) 

Minooye Kherad. (1975). Translated by Ahmad Tafazzoli. Tehran: Iran Culture Foundation. (In 

Persian)  

Mohammad ibn Monavar. (1899). Asrar al tohid. St. Petersburg: Boraghansky. (In Persian) 

Mosaffa, A. (2009). A Dictionary of Astronomical Terms accompanied with Cosmic Terms in Persian 

Poem. Tehran: Research Institute of Humanities and Cultural Studies. (In Persian) 

Mostamli Bukhari, E. (1984). Explanation of altaarof Lemazhab al-tasavof. Tehran: Asatir. (In 

Persian)  

Nasafi, A. (2007a). Al-Insan-ul-Kamel. Tehran: Tahouri. (In Persian) 

------------ (2007b). Kashf-ul-Haqhayeqh. Tehran: Elmi va Farhangi. (In Persian) 

Nazemi, N. (1400). Astronomy in Iran from the Mythical Era to Now. Tehran: Idepardazan. (In 

Persian) 

Nelino, C. A. (1970). History of Islamic Astronomy. Tehran: Islamic Research and Publishing Center. 

(In Persian) 

Rumi, J. (1995). Mathnawi Manavi. Tehran: Naghme . (In Persian) 

Saadi Qojebagloo, M. (2014). Reflection of Astronomical Elements in Rumi's Mathnavi Manavi. 

[Master's Thesis], Payam e Noor University. Alborz. (In Persian)  

Saliba, G. (2013). Astronomy and Astrological Rules in the Islamic Period. The Scientific Heritage of 

Islam and Iran, 2(1). 52-63. (In Persian) 

Sana'i Ghaznavi, A. M. (1990). Hadiqat-al-Haqiqa va Shariat-al-Tariqa. Tehran: Sepehr. (In Persian) 

---------------------------- (1962). Makatib. India: Aligarh University. (In Persian) 

Sarfi, M. R. (2007). Aflaak va akhtaran dar masnavi [The heavens and stars in Masnavi]. Studies in 

Mystical Literature (Gohar-e-gooya), 1(2), 103-124. (In Persian) 

Shabestari, Sh. M. (1983). Haqq-al-yaqin fi Ma’rifat-e- Rab al-Alameen. Tehran: Yalda Qalam. (In 

Persian) 

----------------------- (1983). Golshan-e-Raz. Kerman: Kerman Cultural Services . (In Persian) 

Shafi’i Kadkani, M. R. (1993). The Language of Poetry in Sufi Prose. Tehran: Sokhan. (In Persian) 

Shahnavazi, B. (2019). The use of astronomy in explaining educational mystical concepts based on the 

poetry of Nizami, Anvari and Naser Khosrow. Erfan-e-Eslami, 16(61), 361-383. (In Persian) 

Shams Tabrizi, M. (1994). Maghalat. Tehran: Markaz. (In Persian) 

Sohrawardi, Sh. Y. (1996). Rasael Sheikh Ishraq. Tehran: Cultural Studies and Research Institute. (In 

Persian) 

Tabadakani, Sh. M. (2003). Tasnim al-Muqarrabeen. Tehran: Islamic Consultative Assembly 

publication . (In Persian) 

Zamani Qomshe'i, A. (2002). Islamic Astronomy and Astrology. Qom: Samaa. (In Persian) 

------------------------- (2008). Muslim Astronomers and Innovators. Qom: Imam Sadiq Institute. (In 

Persian) 

Zarrinkoob, A. (1990). Serr e Ney. Tehran: Elmi. (In Persian) 

---------------   (2004) . Iranian Sufism in Its Historical Perspective. Tehran: Sokhan. (In Persian) 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
16

.2
.1

8 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            21 / 21

http://dx.doi.org/10.22034/16.2.18
http://erfanmag.ir/article-1-1557-fa.html
http://www.tcpdf.org

