
Pazhuheshnameh Irfan 

N.30. spring & summer (2024) 

Pages: 1-23  
Justic and Care in Risala Qushayriyya; a Chalenge from 

Descartes's Provisional Ethics 

Alireza Aram1 

Atefeh Mirfatemi 2 

By focusing on the emotional side of the theory of care, one can reread 

texts from ancient works and recognize similarities in the direction of 

restoring moral relationships. This recognition can be expanded, 

especially by referring to the mystical tradition of Iran and documenting 

its reference texts. The present article interprets the theme of justice in 

close connection with "ethical care of self and others" considering the 

Treatise of Qushayri (Risala Qushayriyya). After establishing the 

position of care-oriented justice in Qashiri's text, attention is paid to its 

moral-normative efficiency for today's world. This critical review, 

which continued the initial discussion of the research in a descriptive 

and analytical way, was organized by referring to Descartes' provisional 

ethics; Because this philosopher's reading of ethics lays the groundwork 

for coexistence in a state of intellectual conflict. Acknowledging that 

Descartes' manner provides an up-to-date condition for moral care 

connected to justice, the capacity of Qashyri's mystical approach to 

fulfill a similar purpose can be recognized. 

Key words: ethics of care, justice, methodic doubt, provisional ethics, 

Risala Qushayriyya 
 

 

  

 
1 . Ph. D in Moral Philosophy, Moral Philosophy department, Faculty of Theology, 

University of Qom, Qom, Iran  )Responsible Author(   alirezaaram1980@gmail.com  

2. MA in Moral Philosophy, Moral Philosophy department, Faculty of Theology, 

University of Qom, Qom, Iran 

atefeh.mirfatemi@ut.ac.ir  

  

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             1 / 23

mailto:alirezaaram1980@gmail.com
mailto:atefeh.mirfatemi@ut.ac.ir
http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 2 

 1 -23 ، صفحات1403 تابستانو  بهار، ماسیشماره  م،پانزده دوفصلنامه علمی، سالپژوهشنامه عرفان، 

 

 ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

 ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت

 علیرضا آرام

  سادات میرفاطمیعاطفه

توان متونی از آثار کهن را بازخوانی : با تمرکز بر وجه عاطفی نظریة مراقبت میچکیده

ویژه هایی را درجهت ترمیم روابط اخلاقی بازشناخت. این بازشناسی، بهکرد و مشابهت

با رجوع به سنت عرفانی ایران و مستند به متون مرجع آن قابل گسترش است. مقالة 

مضمون عدالت را در پیوندی نزدیک با »مراقبت اخلاقی  رساله قشیریهحاضر با ملاحظة 

محور در متن کند. از پی تثبیت جایگاه عدالتِ مراقبتاز خود و دیگری« تفسیر می

شود. این بررسی هنجاری آن برای جهان امروز توجه می -قشیری، به کارآمدی اخلاقی

لیلی به پیش رفته، با نقادانه، که در ادامة بحث آغازینِ تحقیقْ به روش توصیفی و تح

ارجاع به اخلاق موقت دکارت سامان یافته؛ چرا که خوانش این فیلسوف از اخلاقْ 

سازِ همزیستی در وضعیتِ منازعة فکری است. با تصدیق اینکه مشربِ موقت زمینه

سازد، ظرفیت دکارت شرایطی روزآمد را برای مراقبت اخلاقی متصل به عدالت مهیا می

 رویکرد عرفانی قشیری در تحقق منظوری مشابه قابل بازشناسی است.

 ، شک دستوری، عدالترساله قشیریه: اخلاق مراقبت، اخلاق موقت، هاواژهکلید 

   

 
ول(ئ)نویسنده مس دکتری فلسفه اخلاق، گروه فلسفه اخلاق، دانشکده الهیات، دانشگاه قم، قم، ایران  

 a.r.aram1359@gmail.com رایانامه:                                                                                                             

  اخلاق، گروه فلسفه اخلاق، دانشکده الهیات، دانشگاه قم، قم، ایرانکارشناسی ارشد فلسفه 

  atefeh.mirfatemi@ut.ac.ir رایانامه:                                                                                                       

  10/12/1401: ؛ پذیرش مقاله 31/5/1401 مقاله علمی پژوهشی است. دریافت مقاله:

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             2 / 23

mailto:a.r.aram1359@gmail.com
http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 3                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

 :مقدمه
ای پایدار در آثار ادبی و مایهعدالت از مضامین پرتکرار در سنن دینی، فلسفی و عرفانی و حتی درون

پس از تأملات افلاطون و ارسطو به تقلید یا تقویت  بیشترشناسی کهن، که هنری است. متون اخلاق

اند، مضمون عدالت را در دو سطح فردی و اجتماعی الگوی ارائه شده ازسوی این دو فیلسوف پرداخته

این تفکیک و تقسیم، آنجا که عدالت در امتداد عفت، شجاعت و حکمت،  ةاند. سرچشمبسط داده

طرح عدالت به عنوان ملکه  ؛ زیراشود، قابل تشخیص استبه عنوان چهارمین فضیلت معرفی می

را به حوزه ماقبل  نهای حیات فردی است، آمثابه صفتی که نتیجه تخلّق به بایستهنفسانی و تفسیر آن به

حال، توجه به ابعاد اجتماعی عدالت در جایی است که وجوه دیگر سازد. درعیناجتماع محدود می

شوند. در مطرح می -یعنی تدبیر منزل و سیاست مدن -حکمت عملی که قسیم اخلاق فردی هستند

های رود و گامگرِ عدالت سخن میشناسانه، از الزامات حیات اجتماعیِ مطالبهاین رویکردِ عدالت

 شود.حیات اجتماعی پیموده می ةمندِ عدالت فردی در حوزنظام ةتوسع

 ةهای هزارفمنیست ةنگرانتأسیس اخلاق مراقبت را براساس رویکرد تفاوت ةدیگر، انگیزویساز

، محوریموقعیتدر این بیان، با تأکید ویژه بر  .(Baggini, 2007, p.13) توان توضیح داداخیر می

باوری و ، از عقل(Curzer, 1999, p. 278)در کنش و واکنش اخلاقی  گراییعاطفهو  جانبداری

قواعد پایدار،  یانشا جایبهمراقبت،  ةسویه و مطلق پرهیز شده است. تابعان نظریگرایی یکتکلیف

در تجانس با  که قویاًرا نوعان و ترجیح رفتاری با توجه خاص به شهود یا وجدان اخلاقی، تیمارِ هم

 اند.وضع طرف مقابل باشد در پیش گرفته

شود دو مفهوم عدالت و مراقبت در تقارب با یکدیگر و با ارجاع به متن در مقاله حاضر تلاش می

ن عرفانی اولیه در سنت اسلامی قرائت شود. هدف از این خوانشْ وبه عنوان یکی از مت رساله قشیریه

ی محور از نظریهتوان به تقریری مراقبتاثباتِ این فرضیه است که در سنت عرفانی ایران و اسلام می

نوعان براساس یعنی تیمار هم -ترین مقتضای اخلاق مراقبتعدالت دست یافت؛ که در آن اصلی

 منعکس شده است. -ای عاطفی میان جوانب عمل اخلاقیرابطه

با فراغت از تقریر فوق، سنجش روزآمدی این تقریر با طرح ملاحظاتی از منظر اخلاق موقت 

ویژه از این جهت است که در توصیفات دکارت از ماهیت دکارت دنبال خواهد شد. اخذ این منظر به

مراقبت شهرت یافته را مقدر  ةدر نظری ترتوان توجهی خاص به آنچه بعدو کارکرد اخلاق موقت می

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             3 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 4 

اخلاقی قشیری با ارجاع به  ةمحور در نظریرو است که سنجشِ توفیقات عدالتِ مراقبتیافت. ازاین

تأثیر و روزآمدی هر دو نظریه را همراه با امکان  ةتواند دامناخلاق موقت دکارت می ةتوفیقات نظری

 ها از یکدیگر تثبیت نماید. اخذ و اقتباس متقابل آن

« و رساله قشیریهتحقیق حاضر »پیوند عدالت و مراقبت در  لهئمس، پیشیندر امتداد توضیحات 

تحقیق در سه  لهئمسارزیابی انتقادی این پیوند با ملاحظه اخلاق موقت دکارت است. با این وصف، 

محور عرضه چه تفسیری از عدالتِ مراقبت رساله قشیریهدر متن  .الفپرسش بررسی خواهد شد: 

ویژه در پیوند میان مراقبت و اخلاق موقت، مراقبت اخلاقی، به ةموضع دکارت دربار .بشده است؟ 

از مقایسه دو گفتمان اخلاقیِ الف و ب، افق پیش روی عدالت و مراقبت چگونه ترسیم  پ.چیست؟ 

 ؟ شودمی

ذکر است که با وجود آثار متعدد در موضوع اخلاق موقت  شایاندرخصوص پیشینه تحقیق 

بر محور مفاهیم  صاً، تطبیق این دو گفتمان اخلاقی، مشخرساله قشیریهدکارت و همچنین در تحلیل 

 عدالت و مراقبت، فاقد سابقه است.

رساله قشیریهمحور در فسیری از عدالتِ مراقبت.  ت1
حال، مفاهیم نزدیک صریح و چشمگیر نیست. درعین رساله قشیریهکاربرد الفاظ عدالت و مراقبت در 

به کلیدواژه عدالت، در هر دو معنای فردی و اجتماعی آن، در این اثر قابل تشخیص است؛ که همین 

کنند. در مقام واژگان مشابه، امکان بررسی مضمون عدالت را، در هر دو سطح مورد انتظار فراهم می

 توان از پیوند آن با مراقبت سخن گفت.تفسیر مضمون عدالت در متن قشیری، می

 . عدالت و مراقبت از تکوین شخصیت1.1

توان می شود. اجمالاًترین رکن حیات انسان در کلیدواژه تقوی منعکس میمهم رساله قشیریهدر 

ها تقوی را شامل جمیع رفتارهای فردیِ منتهی به سعادت انسانی دانست، که البته خُلق هم یکی از آن

را نقل کرده است که مردی از ایشان وصیت خواست و  )ص(است. قشیری روایتی از پیامبر اکرم

حضرت فرمود: »بر تو بادا به تقوی که آن مجموع همه چیزها است، بر تو بادا به جهاد که آن رهبانیت 

 قشیری در توضیح این آموزه آورده است:  .(21۹: 13۹1)قشیری،  مسلمان است«

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             4 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 5                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

و حقیقت تقوی پرهیزیدن است به طاعت خدای از عقوبت وی و اصل تقوی از شرک 
ها و پس از آن پرهیزیدن ها و از بدیپرهیزیدن است، پس از آن پرهیزیدن از معصیت

 . (21۹: 13۹1قشیری،  ) ها پس دست بداشتن از فضولاز شبهه

قشیری، ) است بپرهیزد«»تقوی آن است که بنده از هرچه دون خدای خوانیم: در بیان دیگر از او می

»هرکه متحقّق گردد اندر تقوی، خدای بر دل وی آسان و در تکمیل این بیان است که:  .(220: 13۹1

نویسد: قشیری به مراتب تقوی هم توجه دارد، که میهمچنین  .(220: 13۹1قشیری، ) کند از دنیا برگشتن«

قشیری، )« »تقوی را ظاهر و باطن است، ظاهر وی نگاهداشتن حدّها است]و باطن وی نیت و اخلاص[

اند تقوی بر وجوه است تقوای عام از شرک بود و تقوای خاص از به روایت او: »گفته .«220: 13۹1

قشیری، ) از توسل به افعال و تقوای انبیا علیهم السلام از خداوند بود به خداوند«معاصی]و[ تقوای اولیا 

قشیری، ) در تعبیر دیگر است که: »تقوی دور بودن است از آنچه تو را دور کند از خدای« .(222 :13۹1

با  -معنای دور ماندن از عُجب تقوای ظاهری استکه به -( و البته حد نهایی تقوی نیز220: 13۹1

 شود: »تقوی آن است که از تقوای خویش متّقی بود یعنی از رویت آن«ظرافت خاصی تقریر می

 .(221: 13۹1قشیری، ))

هاست قشیری در مرتبه بعد از تقوی، وَرع را مطرح کرده است که: »ورع دست بداشتن از شبهه

در بیان دیگر وی آمده است:  و ها بود«و دست بداشتنِ آنچه تو را به کار نیاید و آن ترک زیادت

البته در اینجا هم مراتب  .(225: 13۹1قشیری، ) »ورع آن است کی از همه چیزها بپرهیزی به جز خدای«

شود: »ورعی بود به ظاهر کی بنجنبد مگر به خدای، ورعی بود در باطن و آن بود که ورع مطرح می

این همه سهم کسانی است که خداوند آنان را  .(22۶ :13۹1قشیری، ) اندر دلت جز خدای اندر نیاید«

ان را به پیدا های ایشان معدن رازهای خویش کرد و مخصوص گردانید ایشبرگزیده باشد، که: »دل

له توفیق مورد توجه است، که بدون ئدر این میان مس .(۸۶ :13۹1قشیری، ) کردن انوار خویش بر ایشان«

توان به تقرّب رسید: »توفیق داد ایشان را به قیام بندگی و حاضر گردانید به مجاری احکام آن نمی

قشیری، ) که توفیق او را درنیابد علم او را سود ندارد«و نیز: »آن کس  (.۸۶: 13۹1)قشیری،  خداوندی«

ها بیرون داند که »حرمت شریعت از دلای میخود را زمانه ةنهایت قشیری که زماندر .(212 -211 :13۹1

شناساند که: »عنایت ایشان به کار دین بزرگ اما درمقابلْ بندگانِ خاصی را می( ، ۸۷ :13۹1قشیری، ) شد«

  .(۹۹ :13۹1قشیری، ) بود ایشان را زهاد و عباد خواندند«

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             5 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 6 

جنبه عملی سعادت انسانی که در قیاس با رتبه معرفت متأخر است، قشیری به اعتقاد  برافزون

جویی حقیقت از دلیل خرد و درست، بر مدار توحید، توجه دارد. او تمییز محدِث از محدَث و پی

داند. در انتهای این مسیر است که: اشارتِ حکمت و گواهی معرفت را برای پیمودن راه حق لازم می

البته او  .(۹0 -۹1 :13۹1قشیری، ) »بنده یگانه گردد به حقیقت یگانگی خداوندِ خویش به کمال احدیتّ«

در این بحث، اعتقاد مشهور مکتب اشعری را باز گو کرده و عمل بنده را کسب آن ازسوی حق تعالی 

در »أنا ربّکم الأعلی« یر را با تعب خوانده است. در همین بحث به اختیارگرایی معتزله اشاره دارد و آن

هرچند این تعابیرِ اشعری قابل بحث بوده و بلکه در  .(۹4 :13۹1قشیری، ) کلام فرعون مقایسه کرده است

تحلیل نهایی فاقدِ وجاهت و اعتبار عقلی و شرعی است، اما درهرحال از آگاهی او نسبت به مبانی 

 کند.اعتقادی مختار وی حکایت می

له تقوی و معرفّی آن به عنوان آموزه جامع برای عمل و سعادت آدمی، قشیری بر ئعطف به مس

مراقبت از شریعت تأکید کرده و مباحث خود را ذیل معیارهای عملی دین اسلام گنجانده است. او 

محمد، صلی الله علیه و آله و سلمّ، کند: »متابعت کردن دوست خدای است از قول ذوالنون توصیه می

در تکمیل این کلام  .(101 :13۹1قشیری، ) جای آوردن امر و سنّت او«های او و بهها و فعلاندر خوی

برای تحقّق کامل تعالیم . (11۸ :13۹1قشیری،  ) است که: »هر که عملش به متابعت سنّت نبود باطل بود«

 .(115: 13۹1قشیری، ) ترین کارها خلاف نفس است«نفسانیت گذشت که: »فاضل سنّت، باید از سدّ

تسلّط بر نفس، باعث بیداری انسان و هوشیاری او در جهت کسب منفعت روحانی است. اما در تکمیل 

مسیر سعادت، باید از دنیا گذشت که: »هر که دوستی مرگ اندر دل گیرد، هر چه باقی است بر وی 

به باور قشیری مجاهدت در  .(140 :13۹1قشیری، ) ی دشمن کنند«دوست کنند و هر چه فانی است بر و

راه خداوند باعث عروج انسان از حصار مادیات و مشاهده انوار قدسی حق تعالی است. بر این اساس: 

( 20۷: 13۹1قشیری، ) »هر که ظاهر خویش بیاراید به مجاهدت، خدای باطن او را بیاراید به مشاهدت.«

 .(22۸ :13۹1قشیری، ) و نیز: »حلال صافی آن بود که اندر وی خدای را فراموش نکند«

ترین تعالیم قشیری در تربیت فردی انسان، بسط مضمون زهد است. به بیان وی: یکی از اصلی

در تعبیر دیگر: »زهد اندر دنیا   .(233 :13۹1شیری، ق) »زهد اندر حرام واجب بود و اندر حلال فضیلت«

او در  .(234 :13۹1قشیری، ) کوتاهی امل است، بدان نیست که جامه خشن پوشی و طعام خشن خوری«

 بِما آتاکُم لا تَفْرَحُوا وَ لِکَیلْا تأَْسَواْ عَلی ما فاتَکُمْ» :سوره حدید استشهاد دارد 23تأیید این سخن به آیه 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             6 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 7                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

قشیری، ) «اندوهگین نشود؛ زاهد آن بود به آنچه اندر دنیا یابد شاد نشود و بدان چه از وی در گردد ...«

13۹1: 234). 
 وی با اشاره به درجات زهد آورده است: 

زهد بر سه قسمت باشد: زهد بود اندر حرام و آن زهد عارف بود و دیگر دست بداشتن 
فضول و آن زهد خاص است، سه دیگر دست بداشتن از آن چه ترا از خدای مشغول 

  .(23۸ :13۹1قشیری، ) کند و آن زهد عارفان است

تواند به وجه دیگری از زهد تقرّب یابد که همان توجهّ به زوال دنیا و البته انسان با حکمت می

شود. به بیان قشیری: »حکیمان که خوف از خدا است. این دیده بصیر از تأمل و سکوت حاصل می

  .(244 :13۹1قشیری، ) حکمت یافتند به خاموشی و تفکر یافتند«

اند. درنتیجه این مراتب معنوی است که خوف و رجا به عنوان دو صفت نفسانیِ ملازم مطرح شده

نیز: »نشان  ؛در تعبیر قشیری: »خائف آن بود که از نفس خویش بیش از آن ترسد که از شیطان«

نویسد: »زینت عبادت خوف است و او همچنین می(. 251: 13۹1)قشیری،  ترسگاری اندوه دائم است«

با این البته قشیری بلافاصله پس از خوف،  .(252 :13۹1قشیری، ) علامت خوف کوتاهی امید است«

قشیری، ) اشاره کرده است، که: »رجا نزدیکی دل است از لطف حق، جلّ و علا« آنبه تعریف از رجا 

اند چون در مقام تشریحِ وجه تعادل میان این دو باید دانست: »خوف و رجا دو بال مرغ .(2۶0 :13۹1

راست باشند مرغ راست پرد و نیکو و وچون یکی به نقصان آید دیگر ناقص شود و چون هر دو 

همچنین: »هرکه بر مرکب رجا نشیند]معطّل ماند . (2۶0: 13۹1)قشیری،  بشوند مرغ اندر حد هلاک افتد«

. (2۶1: 13۹1)قشیری،  بار برین و یک بار بر آن«و هر که بر مرکب خوف نشیند[ نومید شود و لیکن یک

اندوه است که: »اندوه بازداشتن  ةدر بیان قشیری وضعِ ناگزیر سالک در این جهان، زیستن در سای

من و عارف با تفسیر دنیا به عنوان ؤم ،به این ترتیب . (2۷0: 13۹1)قشیری،  نفس است در طلب طرب«

زندانی که لاجرم باید از پی تحملّ آن به سرای موعود شتافت، حزُن دنیوی را به عنوان هوشیاری 

زندگی توأم با آگاهی و مراقبت  ةدربرابر غفلت و خوشیِ گذاری آن تفسیر کرده است. حزن ثمر

 .(2۷1: 13۹1)قشیری،  اند بر هر چیزی زکات است و زکاتِ عقلْ درازی اندوه بود«است، که: »گفته

عدالت به عنوان یک صفت فردی اشاره نکرده است، اما  ةهرچند قشیری به آموز ،به این ترتیب

تعابیری همچون تقوی و سایر صفات لازم برای تخلقّ به اخلاق فردی)همچون زهد، حزن، خوف و 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             7 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 8 

منان و مؤتواند مضمون عدالتِ فردی را که وصفِ ملازم با رجا( را بیان داشته، که این موارد می

توان عدالت فردی ، میرساله قشیریهمتّقیان است، منعکس نماید. بنابراین با رجوع به مضامین مشابه در 

را معادل با تقوی، در معنایی قریب به مراقبت بر اعمال شرعی و صفات اخلاقی، تلقیّ کرد. در اینجا 

 تواند معنای مورد نظر از عدالت را منتقل نماید.تعبیر مراقبت از خود، می

 . عدالت و مراقبت از خیر عمومی۲.1

فردی، که طی آن عدالت در مفهومی معادل با تقوی  ةپس از طرح مباحث مرتبط با عدالت در حوز

ا هم به سیاق جشویم. در اینشود، به مضمونِ عدالت اجتماعی وارد میو مراقبت از خود مطرح می

تعبیر صریحی را در باب عدالت از حیث تعلّق آن به اجتماع مشاهده  رساله قشیریه، در پیشینبحث 

تربیتی این رساله شاهدیم که توجه به دیگران و دستگیری از  -کنیم. اما در خلال مباحث اخلاقینمی

افراد مهذبّ  ةاجتماع به معنای اراد ةکه خواهیم دید، عدالت در حوزیابد. چنانمردمان موضوعیت می

 گر شده است.هتعبیری در مراقبت از دیگری جلودر جهت کمک به هم نوع، مبارزه با ظلم و به

که پیش از اش تسلطّ داشته و چنانذکر این توضیح ضروری است که قشیری بر علم کلام زمانه

توان وی این بیان شد، با استناد به تعابیر صریح یا تعالیم دیگری که از آثار وی قابل استنباط است، می

را از هواداران اندیشه اشعری دانست. این رویکردِ اشعری مسلکِ قشیری باعث شده تا تمایل به 

طور گرایی بهتواند به عنوان مستنداتی علیه اخلاقجبرگرایی در سخنان وی رویت شود. این همه می

ولیت افراد برای تحقّق آن تلقیّ شود. چرا ئکم شواهدی علیه عدالت اجتماعی و مسمطلق و یا دست

اجتماعیِ انسان را مسدود  لیت فردی وئوراه پذیرش مس که تقریر رابطه جبری میان خدا و انسان، عملاً

سونگرانه عرفانی اندیشه قشیری مانع این تفسیر یک ةحال باید توجه داشت که صبغناما درعی ،کندمی

اجتماعی اخلاق و توجه به سویه همگانی عدالت غافل نبوده و از  ةاز جنب رساله قشیریهاست. چرا که 

ول شناخته است. این مدعا با رجوع به متن رساله ئاین رو فرد را نسبت به دیگری و جامعه پیرامون مس

نوعان و بر تلازمِ مراقبت مذکور قابل تصدیق است، که در صفحات متعدّد آن بر رعایت حال هم

 شود.فردی و اجتماعی تأکید می

علمی  ةای از دغدغه عارفانه نسبت به اجتماع، قشیری بحث عزُلت را از حیث فایدبه عنوان نمونه

 که به بیان وی: و با نظر به عوائد اجتماعی آن مطرح کرده است. چنان

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             8 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 9                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

قدر کی اعتقاد او درست گردد تا دیو آداب عزلت آن است که علم حاصل کند آن
قدر که فریضه بگزارد تا بنای وی را از راه بنبرد به وسواس و علم شرعیات را بیاموزد آن

  .(214 :13۹1قشیری، ) کار وی بر بنیاد محکم باشد

 است:  -و نه عکس آن -معنای دفع شرّ خویشتن از خَلقهمچنین به بیان موکّد وی عزلت به

و حق بنده چون عزلت اختیار کرد آن است کی اعتقاد کند کی بدین عزلت سلامت 
خلَق که اوّل قسمت  خویش و قصد سلامت خویش نکند از شرّ خواهد از شرّخلَق می

نتیجه خرُد داشتن نفس او بود و دوم مزیّت خویش دیدن بر خلَق و هرکه خویشتن حقیر 
 -214 :13۹1قشیری، ) بوددارد متواضع بود و هرکه فضل خویش بیند بر دیگران متکبّر 

213). 
همچنین از وجوه یا شروط عزلت آن است که در ساحت درونی نفس پنهان بماند، که به بیان  

و یا در بیانی  (214 :13۹1قشیری، ) قشیری: »کائن بائن با مردمان بود به ظاهر و از ایشان دور بود به سرّ«

از ایشان جدا  خورند بخور و لیکن به سرّه ایشان میچپوش و آنپوشند میه مردمان میچدیگر: »آن

این تعلیم هم وجود دارد که: »هر یک با مردمان  ،دیگرالبته ازطرف .(214: 13۹1قشیری، ) باشد«می

همچنین: »هیچ ندیدم (. 21۶: 13۹1)قشیری،  آمیزد مدارا باید کرد و هر که مدارا کند ریا کرده باشد«

اما از مجموع سخنان قشیری در موضوع  (.21۶: 13۹1)قشیری،  حاصل کردن اخلاص را بهتر از خلوت«

این گوشه نشینی در اصلاح خویش و سلامت اجتماع  ةرسیم که ثمرعزلت و خلوت به این نتیجه می

معنای نفرت از خَلق یا میل به چه هم در تقویت موضع عزلت بیان شده نه بهتعریف شده است. آن

 تفاخر، بلکه در جهت تقویت این رابطه در مسیر درست قابل تفسیر است. 

در تعالیم قشیری توجه به دیگران و برتر ندیدن خویشتن نسبت به آنان موضوعیت یافته است: 

»گویند عیسی مریم روزی بیرون آمد. یکی از صالحان بنی اسرائیل بازو بود، فاسقی به فسق مشهور با 

صالح دعا کرد و  دایشان همراه شد سرافکنده و شکسته دل، دعا کرد و گفت اللهم اغفرلی و این مر

گفت یا رب فردا جمع مکن میان من و این عاصی، خداوند تعالی وحی فرستاد به عیسی علیه السلام 

 (.25۶: 13۹1)قشیری،  که دعای هر دو اجابت کردم، این صالح را رد کردم و این مجرم را بیامرزیدم«

یابد. در تعبیر می ترتیب فخر نفروختن به خلایق و بهتر ندیدن خود نسبت به آنان نمود بارزیبدین

قشیری، ) دیگر است که: »هر که پندارد کی نفس او بهتر است از نفس فرعون، کبر آشکارا کرده باشد«

 .(443: 13۹1قشیری، ) اند از بدخویی تو بود که چشم تو بر خوی بد دیگران افتد«و نیز: »گفته (122: 13۹1

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             9 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 10 

درواقع تفسیر همه خلایص بشری به عنوان نعمت یا نقمت الهیِ قابل تغییر، رکنی قابل توجه در اندیشه 

که فرد متّقی خود را نه لایق فخر به نعم الهی، بلکه مراقب بر دوام این نعم و چنانقشیری است. آن

 خواند.ها میمأمور به مشارکت دادن خَلق در تحصیل آن

از توجه به بعُد اجتماعی  پیششود و البته در اینجا بحث مروّت، فتوتّ و جوانمردی هم مطرح می

رود: »بوشنجی را پرسیدند که مروّت چیست؟ گفت ها از کارکرد و ماهیت فردی مروّت سخن میآن

 ةبه بیان قشیری رابط .(14۹ :13۹1قشیری، ) دست بداشتن از آنچه بر تو حرام است با کرام الکاتبین«

متقابل فتوتّ و ذکر حق به این صورت است که غیبت از ذکر و محجوب ماندن از شهود حق تعالی 

شود شود اما در حال حضور قلب است که قلب به پتک بیدار میاست که خود عامل تکبرّ و تجبرّ می

منین علی، کرم الله ؤروست که: »امیر المازاین .(1۸۹: 2، ج142۸)قشیری،  یابدو حکم هیبت غلبه می

 وجهه، گوید: سادات مردمان اندر دنیا جوانمردانند و سادات مردمان اندر آخرت پرهیزگارانند«

ها در وصف فتوّت است در ملازمت وظایف فردی و اجتماعی انسان و تلاقی آن .(223: 13۹1)قشیری، 

نیز: »جوانمرد  .(405 :13۹1قشیری، ) گوید: »فتوّت اندر گذاشتن عثرات بود از برادران«که قشیری می

در بیانی دیگر آمده است: »اصحاب  (.405: 13۹1)قشیری،  آن بود که او را خصمی نباشد بر کسی«

: 13۹1)قشیری،  واسطه«د، از آنکه ایمان آوردند به خدای، عزّ و جلّ، بینکهف را جوانمردان خوان

همچنین در تعبیر مشابه:  (.40۶: 13۹1)قشیری،  و یا: »جوانمردی آن بود که داد بدهد و داد نخواهد« (.40۶

همچنین به تعبیر قشیری:  .(40۷: 13۹1قشیری، ) آشکارا دادن نعمت است و پنهان داشتن محنت«»فتوّت 

»مروّت شاخی است از فتوّت و آن برگشتن است از هر دو عالم و هرچه دروست و ننگ داشتن از 

ا پرسیدند از جوانمردی گفت آنست که با درویشان و نیز: »جنید ر( 40۶ :13۹1قشیری، ) آن هر دو«

همچنین در مقام تجویز معیار فتوّت آمده  (.40۶: 13۹1)قشیری،  تفاخر نکنی و با توانگران معارضه نکنی«

گوید: »فتوّت او در مقام تشریح عایدات فتوّت می .(40۷ :13۹1قشیری، ) است: »فتوّت متابعت سنّت بود«

یا در تشریح فراگیری آن  (.40۷: 13۹1)قشیری،  ]ازو[ بنگریزی« آنست که چون سائلی به دیدار آید

که تمیز نکنی به نویسد: »کسی دیگر را پرسیدند از جوانمردی، گفت آننسبت به اصناف خلَق می

 همچنین در یک بیان روشنگر: (.40۷: 13۹1)قشیری،  طعام خویش که کافری خورد یا ولییّ«

]الصادق[ را از فتوتّ پرسید، فرا شقیق را گفت تو چه گویی؟  گویند شقیق بلخی جعفربن محمّد

گفت اگر دهند شکر کنیم و اگر منع کنند صبر کنیم، جعفر گفت سگان مدینه ما همین کنند، شقیق 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            10 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 11                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

قشیری، ) گفت یابن رسول الله پس فتوّت چیست؟ گفت اگر دهند ایثار کنیم و اگر ندهند صبر کنیم

13۹1: 412).  

شود: »بدان که فتوّت فراپوشیدن عیب برادران باشد و اظهار وجه دیگری از فتوّت چنین تقریر می

قشیری با  تنهایدر .(413 :13۹1قشیری، ) « چه دشمنان بر ایشان شادکامی کنندنکردن، بر ایشان آن

قشیری، ) تقویت این موضع که: »حقیقت دوستی آن بود که به جفا کم نشود و به وفا زیادت نگردد«

طرفه تعریف کرده است. به این معنا که جوانمرد با ، بخشی از فتوّت را در دوستی یک(5۸3 :13۹1

 کند، دلخوش است.طرفه و ملامتی که در مقابل آن دریافت میوفای یک

از همین نقطه است که در اندیشه قشیری صفت صبر با کارکرد اجتماعی آن، باعث تداوم صلح 

طورکلی صبر عامل شود. بهو ثبات در حیات بشری و عامل پیشگیری از تقابل و تنازع معرفی می

توقفّ خشم و درحقیقت به معنی ارفاق در مناسبات فردی و اجتماعی است. اسم صبور برای خداوند 

بندگان هم  بارةاندازد. اما دررا به تأخیر می آن به این معنی است که در عقوبت بندگان صبر کرده و

بندگان، قشیری سه  بارةرو صابر باشند. در صبر به این معنی است که در برابر قضا، جفا و بلایای پیشِ

نخست فرد با مشقّت صبر  مورد را از هم متمایز کرده است. در «اصطبار»و  «صبر»و  «تصبر» تعبیر

به این صورت  است. و در مورد سوم با صبر الفت یافته ؛در مورد دوم صبر بر او تسهیل شده ؛کندمی

نسبت صبر الهی و عذاب  .(2۶3: 140۶)قشیری،  آورددست میکه روح و راحت خود را با صبر به

شود که به بیان قشیری عقوبت بندگان بندگانی که گاه به همین صبر وابسته هستند، چنین تقریر می

عقوبت معجّله، که همان فراق آنان از  .اوّل اند به دو صورت است:که روی به جانب اطاعت نداشته

: 1، ج142۸)قشیری،  جّله که سوختن آنان در عذاب جهنم استؤعقوبت م .خداوند متعال است و دوم

 .(420 :1، ج142۸)قشیری،  فهو تمام التلف« »نفس الافراقکه وی به تأکید گفته است: چنانآن .(254

به صبر خداوند، بر بنده است که همین صفت را در خود تقویت کند تا با این صفت  یرو با اقتفاازاین

به دیگران ثمر رساند و به خدا تقرّب یابد: »لقمان حکیم پسر را گفت سه چیز اندر سه جایگاه بتوان 

ری، ی)قش دانست حلیم را اندر وقت خشم و مرد را اندر جنگ و دوست و برادر را به وقت حاجت«

انگیز تشریح شده است که: »موسی، علیه و نیز لزوم تحمّل بر جفای خَلق با این بیان شگفت (441: 13۹1

و جلّ، وحی فرستاد که زبان خَلق از خویشتن  زّالسلام، گفت یا ربّ زبان خَلق از من بازدار. خدای، ع

 .(441 :13۹1قشیری، ) باز ندارم از تو کی باز دارم؟«

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            11 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 12 

تواند به اصلاح اجتماع و برقراری یابد و میدیگری از صفات فردی که نمود اجتماعی می ةاما مرتب

 عدالت در آن کمک کند، نعمت صدق است. به بیان قشیری:

صدق ستون همه کارها است... و کمترین صدق رعایت کردن ظاهر و باطن بود و 
صادق، آن بود که سخن راست گوید و صدیّق آن بود که اندر جمله افعال و اقوال 

اند صدق آن بود که سرّ با سخن موافق نیز: »گفته .(3۸2 -3۸2 :13۹1قشیری، ) صادق بود«
  .(3۸2 :13۹1قشیری، ) بود

(. 3۸2: 13۹1)قشیری،  همچنین: »بوی صدق نشنود هرکه مداهنت کند خویشتن را یا کسی دیگر را«

دیگر: »صادق را نیابی مگر اندر به بیانی  .(3۸3 :13۹1قشیری، ) و یا: »صدق درستی توحید بود با قصد«

یا: »صادق را سه چیز بود: حلاوت و ( 3۸3: 13۹1)قشیری،  «دکنای یا فضایلی که میگذرانیدن فریضه

 همچنین درشمار اوصاف دیگر صادق آمده است: .(3۸4 : 13۹1قشیری، ) هیبت و نیکویی«
بهر صلاح دل خویش و دوست باک ندارد اگر او را از نزدیکِ خلَق هیچ مقدار نباشد از 

او مردمان بدانند که  ای از اعمال او ببینند و کراهیت ندارد که سرّندارد که مردمان ذره
کراهیت داشتن آن، دلیل بود بر آنکه دوست دارد نزدیک خلَق جاه و این خوی 

 .(3۸5: 13۹1قشیری، ) صدیقان نباشد

شود، آمده است: »سخا نه آن است که در بحث از سخا، که صفتی نزدیک به فتوتّ تلقیّ می

 .(45۷ :13۹1قشیری، ) دست از نیستی عطا دهد توانگر را«صاحب مال عطا دهد، سخا آن است که تهی

آورده است: »کسانی که قبل فتح مکه و حدیبیه انفاق کردند 1سوره حدید 10قشیری با اشاره به آیه 

تر از این شان عالیتر و درجهبا کسانی که بعد آن انفاق کردند برابر نیستند؛ بلکه ثواب آنان عظیم

 گروه اخیر است؛ چرا که]در آن وقت[ نیاز مردم بیشتر و مشقّت]انفاق[ برای اصحاب شدیدتر بود«

فاضلِ آن است، که بنابراین توصیه به انفاق با ملاحظه شرایط و شقوقِ مت .(2۸۷: 3، ج142۸)قشیری، 

 بارةفردی، فایدت و تأثیر عینی و عملی هم مورد توجه است. همچنین دربر صدق و اخلاص علاوه

 خوانیم: تواند مجموعه آداب فردی را منعکس نماید، میحُسن مصاحبت، به عنوان صفتی که می

تر از تو باشد به جاه یا به سال که بزرگبدان که صحبت بر سه قسم بود: صحبتی با آن
و آن درحقیقت خدمت بود و صحبت بود با آن کس که فرودتر بود و آن صحبتِ 
شفقت و رحمت بود بر متبوع، و بر تابع، وفا و حرمت واجب بود و صحبتی بود با 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            12 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 13                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

)قشیری،  جوانمردیتر و که بر درجه با تو راست باشد و آن به ایثار، اولیهمسران و آن

13۹1 :532- 531). 

انسان صادقِ صبوری که در مسیر فتوّت و مروّت و سخا افتد، البته به وصف آزادگی هم آراسته 

 همچنین: .(3۹3 :13۹1قشیری، ) ها بیرون آید«است که: »آزادگی آن بود که مرد از بندگی همه آفریده

آنچه قوم اشارت کنند بدان از حریت، آن است که بنده به دل در تحت بندگی هیچ 
ه اندر دنیا است و نه از آنچه در آخرت است، دنیا را و هوا و چنشود از مخلوق، نه از آن

  (.43۹: 13۹1)قشیری،  آرزوی و خواست و حاجت و حظ را اندرو هیچ نصیب نباشد

: 13۹1)قشیری،  و یا: »هرکه خواهد که طعم آزادی بچشد بگو سرّ پاک گردان با خدای خویش« 

دنیا را خدمت،  یکند: »ابنامیبه بیانی دیگر که آزادی معنوی را در طلاق عاطفی از دنیا معرفی  (.3۹3

در این میان  .(3۹۶: 13۹1)قشیری،  آخرت را ]خدمت[ احرار و ابرار ]کنند[« یدرم خردیگان کنند، و ابنا

اندر دهان ] بازو[ گشا است که: »توکّل آن بود ]که[ اگر دست تا وارَن البته توکّل بر خداوند گره

 .(42۹ :13۹1)قشیری،  وجلّ«اژدهایی کنی از هیچ چیز نترسی جز از خدای، عزّ

نترسیدن از خداوند و توکّل بر او، پیامدهای چشمگیری در حیات اجتماعی متّقیان دارد. در اینجا 

معروف، است که با یکی دیگر از صفات اجتماعی مورد اشاره قشیری، یعنی مضمون تبریّ و امربه

است: »اصل دین تبرّی از اعدا و تولیّ برای اولیا آورده  2سوره توبه 113مواجهیم. قشیری ذیل آیه 

، است )ع(اولیا و طریق انبیا، ازجمله ابراهیم ةبه بیان قشیری این همان سیر .(450: 1، ج142۸)قشیری، « است

که به روایت قرآن کریم، در مورد پدرش بدان ملتزم بود و زمانی که عدمِ تمایل وی به ایمان برایش 

در مورد آمران (. 42۹ :13۹1)قشیری،  و برائت خود را اظهار کرد 3محرز گشت، از پدر روی گردانیده

خوانند و از سوی خداوند میبه معروف و ناهیان از منکر قشیری آنان را کسانی دانسته که خَلق را به

به دارند. این مراقبت البته با مراقبت دائمی آنان نسبت به نفس خودشان همراه است. غیر او برحذر می

ن حدود الهی هستند. اتداوم و استقامت دارند. به باور قشیری اینان حافظ ،این صورت که بر طاعات

الهی واگذار  ةاند و حرکت و سکون آنان به ارادهرچه خدا بدان موافق باشد، آنان هم بدان موافق

 (.42۹ :13۹1قشیری، ) دارندشده است. با کمک خداوند است که انفاس خود را محفوظ می

تواند در عنوان خُلق عظیم تجمیع شود. چرا که خُلق نیکو این همه صفت که ذکر آن گذشت، می

هم واجد خصیصه فردی و هم باعث عواقب مِطلوب اجتماعی است. به بیان قشیری: »خوی نیکو 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            13 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 14 

 که گوهر مردان پدید آرد و مردم به خَلق پوشیده است و به خلُق مشهور« ترین هنرهای بنده بودفاضل

کس خصومت نکند و کس را با او همچنین: »خُلق عظیم آن است که با هیچ .(435: 13۹1)قشیری، 

و در نقل دیگر در باب معنی  .(43۶: 13۹1قشیری، ) وجلّ«خصومت نباشد از قوت معرفت به خدای، عزّ

اند خُلق آن است که هرچه فرا تو خُلق، که در بحث صبر هم مورد توجه بود، آمده است: »و گفته

 آرامی نکنی«حق گردن نهی، هیچ ناشکیبایی و بی یخَلقان همه فراپذیری و قضا یرسد از جفا

گوید: همچنین در موضوع فراگیری خلُق و شمول آن نسبت به هر جاندار می .(440: 13۹1قشیری، )

 ها بکند و مرغی خانگی دارد و با وی نیکویی نکند او ازجمله محسنان نباشد«»اگر بنده همه نیکوی

یا در تفسیر خُلق به عنوان ملاطفت با مردمان و توقع ناچیز از آنان است که: »خُلق  .(43۶: 13۹1قشیری، )

و نیز: ( 43۷: 13۹1قشیری، ) با تو کنند بزرگ داری«آن است که آنچه تو کنی حقیر داری و آنچه 

همچنین قشیری از (. 43۷: 13۹1)قشیری،  »علامت نیکوخویی رنج بازداشتن است و بار مردمان کشیدن«

کند که: »شما مردمان را به مال خشنود نتوانی کردن، به گشادگی روی و نقل می )ص(پیامبر اکرم

اند خوی آن است که به مردمان یا: »و گفته(. 43۷: 13۹1)قشیری،  خشنود کنید ایشان را« ینیکوخوی

چنین مضمون خُلق عظیم به این .(440: 13۹1قشیری، ) ]و در میان ایشان غریب باشی[« نزدیک باشی

شود که حیث فردی و اجتماعی انسانِ متّقی را دربر گرفته و او را به خدا و عنوانی جامع تبدیل می

 سازد. ول میئر هر دو مسخَلق نزدیک و دربراب

قشیری حکیم بودن خداوند را به این معنا دانسته است که تقدیر بندگان را رقم زده و این کار را 

به حُسن تدبیر خود انجام داده است. البته این حُکم و حکمت الهی به علم سابق حق تعالی نسبت به 

گردد و در هر حال هرچه هست، رحمت است و استحقاقی ازسوی سعادت و شقاوت بندگان بازمی

معنای شدّت رحمت وی بر بندگان البته در اینجا رأفتِ الهی به . (1۷3، 140۶ )قشیری،بندگان نیست. 

ها است. این همان رحمتی است که است. رحمت الهی بر بندگان، به معنی اراده احسان نسبت به آن

 (.23۹: 13۹1قشیری، ) ن خواهد بودامنؤآخرت خاص مدر دنیا میان متّقی و فاجر جاری شده، اما در 

رو مالکیتِ حقْ قشیری معتقد است با وجود مخلوقات، تجمّلی نصیب حق تعالی نشده است و ازاین

معنای تعلّق وی به مخلوقات؛ که گویی در این وجهِ معنای قدرت وی بر ابداع است، نه بهدرحقیقت به

قشیری ذیل  .(451: 1، ج142۸)قشیری،  محال، نبودِ مخلوق برای حق و صفات وی نقصی به حساب آید

آورده است:  (2۶۹)بقره:  کثَِيرًا« خَيْرًا أُوتِیَ فَقَدْ الْحِکْمَةَ يُؤتَْ ومََنْيُؤْتِی الْحِکْمَةَ مَنْ يشََاءُ » :آیه شریفه

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            14 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 15                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

»حکمت آن است که بر شما خاطر حق و قواهر حق حکم براند نه داعی نفس و زواجر شیطان و گفته 

 ]حکمت[ آن است که رعونات بشری بر تو حکم نراند شده حکمت صواب امور است و گفته شده

)و کسی که تحت حکم نفس خود نباشد تحت حکم غیر خود نیست.( و گفته شده حکمت موافقتِ 

 امر خدای متعال است و سَفَه مخالفت امر او. و گفته شده حکمت شهود حق است و سفََه شهود غیر«

عطف به این تعالیم، وی صراط مستقیم را پیوسته مقیّد به شرع و به معنی ترک  .(125: 1، ج142۸قشیری، )

، 142۸قشیری، ) شوداعتماد و نفی استناد به غیر دانسته است که این همه غایت قصوای عرفان خوانده می

 .(311: 1ج

قشیری بر این باور است که هر نفع و ضرر و سود و زیان که به انسان برسد از جانب خداوند است 

معنای انکار خداوند خواهد بود. هر کس به حکم الهی تسلیم باشد، در راحتی و انکار این امر به

گوید همه گونه آفت خواهد شد. وی می رخواهد زیست و هرکه به اختیار خود متکی باشد، گرفتا

اوّلین چیزی که خداوند بر لوح محفوظ نگاشته این است که: »منم خدایی که جز من نیست، هرکه 

تسلیم قضای من نباشد و بر بلای من صبر پیشه نکند و شکرگزار نعم من نباشد، به دنبال پروردگاری 

ث از ظلم که بح 4سوره هود صدویکحال، قشیری ذیل آیه بااین .(250: 140۶)قشیری،  جز من باشد«

به هیچ عنوان(  )و مطلقاً گوید در مورد خداوند ظلم به عنوان صفتبندگان بر خویشتن است، می

شود. تصرفّات الهی در مُلک خود او و براساس حقّ الوهیتِ مطلق وی انجام می جایز نیست. اساساً

کند و از این جهت حقیّ بر گردن وی رو خداوند براساس ارادت و مشیتّ خود حکم صادر میازاین

جا ظلم معنی داشته باشد. درواقع »خَلقْ خَلقِ او و مُلکْ مُلکِ او و حُکمْ حُکمِ« نمستقر نیست، تا در ای

 .(5۸: 2، ج142۸)قشیری،  خلقت و تدبیر آن از اساس منتفی خواهد شد ةرو بحث ظلم درباراوست. ازاین

تقد است: هرکه تسلیم قضای الهی نباشد، قضا و قدر، مع ةلئقشیری ضمن اصرار بر موضع خود در مس

 ویکبیستالهی، ذیل آیه  ةاو در بحث از حاکمیت اراد .(250: 140۶)قشیری،  برای حُمقش دوایی نیست

، 142۸)قشیری،  »ليس له الا التدبير«رسد که دربرابر خدایی که به این عبارتِ قصار می 5سوره مجادله

: 3، ج142۸)قشیری،  »کيف له مقاومه مع التقدير«ای خواهد بود؟ و: ، برای انسان چه چاره (300: 3ج

300). 
اگر با قشیری همراه شویم و بپذیریم که تقدیرِ بشر قطعی است، به باور قشیری درهرحال، حتی 

الهی آورده است که فرآیند  یاین قطعیت در جهت خیر و صلاح انسان است. او در شرح اسما

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            15 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 16 

به  -یعنی کسی که فردِ سرگردان را به راه خیر و نجات دلالت نماید -اثرگذاری اسم هادی خداوند

کند. او خودْ این قرار است که: قلوبِ ما را به سمت خود مایل و همم ما را به سمت خود افراشته می

باطل به  ةها را از بیراهشود. اینچنین، صفت هدایتِ الهیْ قلوب انسانسوی خودْ واقع میدلیلِ ما به

ها را به گوید همان گونه که خداوند با حُسن تعریفْ انسانکند. قشیری میصراط حق هدایت می

سوی محاسنِ اخلاق و معالی امور هدایت ها را بهکند، با حسُن تشریفْ انسانسمت خود هدایت می

مدارج عالیه رضا و کوچک  رو قومی از بندگانِ برگزیده را به جمیل اخلاق و کسبکند. ازاینمی

بخشد. در همین مسیر هدایت است که سخاوت از بالاترین نعم حق تعالی بر شمردن دنیا کرامت می

)قشیری،  ...«خَصاصَةٌ لَوْ کانَ بهِمِْ وَ علَی أنَْفسُِهمِْ وَ يُؤْثرُِونَ» :شود، که فرمودبندگان خاص شمرده می

140۶ :255- 254). 

اخلاقی قشیری با محوریت تقوای فردی و اجتماعی، ضمن تجمیع  -به این ترتیب نظام عرفانی

خواند. نوعان و خدمت در اجتماع فرامیدستگیری همخصال نیک در سالک راه حق، وی را به 

عدالتِ عمومی را نه به ساختار اجتماعی  ةنوع، راه توسعقشیری با طرح الگوی مراقبت از خود و هم

و البته با امید به تبعیت سالکان از سنتّ  -های آراسته به تقوای فردی و جمعیمنتظم، بلکه به فردیت

، با تکیه بر رساله قشیریهنین، عدالتِ قابل استنباط از چواگذار کرده است. این -و شریعت اسلامی

 مضمون تقوی، بر مراقبت فردی و نوعی تمرکز یافته است.

Supererogation/  )فراوظیفه اعمال داوطلبانهتوان گفت به بیانی دیگر می
اخلاقی که امروزه  ( 

معدّ حقوق در تنظیم مناسبات عدالت در حیات اجتماعی هستند، با تعابیری همچون صبر و سخا و 

 اند.فتوت در رساله عرفانی قشیری منعکس شده

 مراقبت در اخلاق موقت دکارت ةبارشناسی نظری.  ت۲
معرفتی خود که به شک دستوری و روشمند شهرت دارد، برای رفع  -تردید فکری ةدکارت در دور

حیرت از ساحت عمل و در جهت رعایت حداقلی از فرامین اخلاقی که شرط دوام زندگی انسانی 

هستند، اصولی را تحت عنوان اخلاق موقت برگزید. او با ارجاع به تشبیهی رسا، مقصود خودش را 

 در عصر تردید به این بیان تقریر کرده است: از افتراض اخلاق موقت

بردن به را نو کند پیش از دست خواهد آنای دارد و میهمچنان که هر گاه کسی خانه
یابد، یا خود فن سازد و معمار میکوبد، و مصالح فراهم میرا می این کار هر آینه آن

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            16 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 17                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

تواند قانع شود بلکه ریزد، اما با این همه نمیآموزد و با دقت تمام طرح میمعماری می
کند که هنگام ساختمان بتواند در آن به آسایش زیست ای آماده میناچار از پیش خانه

نماید، بر همین سان چون مرا عقل بر آن داشت که در عقاید خود مردد باشم، برای 
اینکه در اَعمالم باری در تردید نمانم، و بتوانم تا ممکن است به خوشی زندگی کنم، 

)دکارت،  هار اصل بودیک دستور اخلاقی موقت برای خود برگزیدم؛ و آن مبنی بر سه چ

13۸5 :۶1۸). 
ی تردید را مقصود دکارت این بوده که با گزینش اصولی ساده به عنوان سرپناهی موقت، دوره

معرفتی خود را به   روشی ودریافته که شک  پشت سر نهد. به بیان دیگر و به حکم عقل، او ضرورتاً

مفروضی مستتر نیز در همین موضع دکارت جریان داشته سرگردانی در عمل نیامیزد. پیداست که 

 یاخلاق قناعت کند و از انشا ةاست؛ اینکه اصول مورد نظر او باید به مفروضاتِ کمینه در حوز

های مفصّل و آمیخته به مفروضات فکری چندلایه پرهیز نماید. این اصولِ کمینه را دکارت در گزاره

 در چهار بند مدوّن کرده است: گفتار در روشمشهور  هرسال

دیانتی را که خدا به من داده پیوسته نگاه دارم. در   پیرو قوانین و آداب کشور خود باشم و .الف

امور دیگری که دین  سکوت کرده، پیرو عقاید معتدل و دور از افراط/ تفریط باشم، که عقاید معتدل 

 تر و برحسب ظاهر بهترند.در عمل آسان

چه شک و تردید را جدی نگیرم. مانند توانم در کار خود استوار باشم؛ چنانهر قدر که می .ب

تر زار حیران مانده و حرکت نوسانی به این طرف و آن طرف او را حیرانمسافری که میان بیشه

کند، من نیز نباید هر دم تغییر مسیر دهم. بلکه بهتر است که یک راه را برای خودم برگزینم و در می

ای با کم از سرگردانی و ماندن در بیشهآن استوار بمانم. این مسیر اگر هم به مقصد نرسد، دست

بهتر است. در هر صورت باید دانست که این شجاعت در طی طریق، بهتر از سستی  زیاد، احتمال خطر

ی پایدار ضعیفان تر از حیرانو ضعف در انتخاب مسیر است، که پشیمانی حاصل از آن هم به مراتب کم

 است.

تر بکوشم تا به غلبه بر روزگار؛ یا به تبدیل آرزوهای همواره به غلبه بر نفس خویش بیش پ.

شناسی و تمکین از قوانین طبیعت را تر بکوشم تا به تغییر در گیتی. درواقع اگر ضرورتخود بیش

ای مانا گاه از اینکه مثل مرغان بال و پری برای پرواز نداریم، یا مانند الماس پیکرهفضیلت بدانیم، آن

 ایم، در حسرت نخواهیم نشست.و فسادناپذیر نیافته

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            17 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 18 

در تتمیم اصول فوق و به عنوان نتیجه حاصل از آن مقدمات، لازم است تا از میان کارهای  ت.

در موقع کشفِ  نحوی که مثلاًمتعارفِ مردم، با رجوع به عقل و معرفت خویش بهترین را برگزینم. به

 یابم ترجیح دهمتر میه به فرهنگ موروثی خود نزدیکچها، آناختلاف میان آداب و رسوم ملت
 .(۶1۸ -۶21: 13۸5دکارت، )

فوق متعهد مانده است،  ةتردید به کدام جزء از بندهای چهارگان ةاینکه دکارت با عبور از دور

مورد بحث این مقاله نیست. بلکه توجه به این نکته ضرورت دارد که دکارت موقت بودن را »در 

معرفتی با کنش اخلاقی معطوف به  -اتصال به روش خودش« و برای سازگار کردن پیشرفت علمی

هایی از اخلاق دکارتی متأخر در بخشحال، بااین .(Bagley, 1996: 673) خیر ترتیب داده است

پساشک قابل تفسیر است. به عنوان نمونه، بر همان سیاق که  ةفلسفی مختار او در دور ةپیوند با اندیش

و این  (Hoffman, 2009: 185)تفکیک میان فعل روح و فعل جسم در اخلاق دکارتی اهمیت یافته 

 .(Skirry, 2006: 162) دگردمیبازتفکیک، به تفاوت بنیادین میان روح و جسم در تفکر دکارتی 

 ,Clarke) اندشناسی دکارتی نیز افعال و تمایلاتِ پستْ لایق ساحتِ جسمانی دانسته شدهدر اخلاق

گرایانه( در هنجارشناسی )در تعبیری نزدیک به موضع فضیلت همچنین نقشِ نیت .(120 -110 :2005

اهمیت نیت در پیوند پایدار   .(Reuter and Frans Svensson, 2019: 200) دکارتی برجسته است

توان ملحدان را به هیچ دین و اخلاق نیز امتداد یافته، که در بیان صریح او در تأملات: »هرگز نمی

این همه را  .(13: 13۸4)دکارت،  توان گفت به هیچ فضیلت اخلاقی معتقد ساخت«واقع میردینی و د

گرا، به اخلاقی مطوّل، با وصفِ تعلق به توان به معنی جهش فکری دکارت از اخلاق موقتِ کمینهمی

مبانی فکری متأخر این فیلسوف تلقی کرد. اما اگر قید موقت را به معنی دوام معرفتی، نه زمانی تفسیر 

توان کنیم، در شرایطی مشابه با تردید دکارتی و حتی بدون تعهد فکری به کلیات فلسفه دکارت نیز می

 دستور اخلاق موقت او را برگزید.

موقت برای دکارت اهمیت دارد، موقعیت  ةه در پژواکِ واژچتردید فکری، آن ةعطف به دور

ترتیب، در جایی که مبنای فکری فاقد اینآمیخته به تردید است؛ نه حیث زمانی کوتاه یا بلند آن. به

تواند همچنان به وصف موقت باشد؛ حتی اگر قید موقت، ملازم با یقینِ وصف یقین است، اخلاق می

دست نیاید. چرا که در تمام این یقینیات آسان به ةاخذ تفاهم در حوز مفقود، دائمی شود، یا اساساً

تنها به احتمال، بلکه به یقین ها، مطابق با تلقی دکارت: »پیروی از آنچه محتمل است، نهوضعیت

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            18 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 19                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

در این موقعیت، با تنزل از یقین به احتمال، ضمن کاستن  .(133: 3، ج 13۹4)ریتر و دیگران،  درست است«

 درست برگزیده شده است. از آثار فردی و اجتماعی مناقشات، رویکردی یقیناً

محور از اخلاق قابل بیان اما وجهی از شباهت نیز میان اخلاق موقت دکارت با خوانش مراقبت

است. به این ترتیب که دکارت همزیستی انسانی را از بنیان فکری منسجم و منقحی که در پی آن 

 یبه تجویزی اخلاقی که در حالتی از تردید هم قابل توصیه و انشا فارغ دانسته و متقبالاً بوده، موقتاً

محوری که خود را به همگانی باشد قناعت کرده است. این اخلاقِ حداقلی هرچند با رویکردِ مراقبت

)انداخته و البته پیش از آن مراقبت  تلاظمات اجتماعی ةعنوان عضوی فعال از اجتماع انسانی در معرک

جهت خلاف این رویکرد سازگار نیست، اما در  فردی را برای تهذیب اخلاقی خود برگزیده( تماماً

ای از وظایف اخلاقی برای آحاد رود. بلکه دکارت با مفروض دانستن کمینهمراقبتی هم به پیش نمی

بحرانِ معرفتی و در بستر یقینِ رخت بربسته، همچنان پیرو اصولی  ةها، حتی در زمینه و زمانانسان

مراقبت در  ةهای نظریمشترک برای مراقبت از سکون فردی و همزیستی عمومی است. سرچشمه

 توان تصدیق کرد.اخلاق موقت دکارت را از این رهگذر می

محور در الهیات قشیری و اخلاق موقت دکارتعدالتِ مراقبتسهیل و تضمین . ت3

گیری شخصیت انسان شکل مطابق با رویکرد عرفانی قشیری، صفاتی خاص به عنوان زمینه و بستر

شود. وجود این صفات باعث سهولت در کنش اخلاقی و نیز باعث دوام در این مفروض دانسته می

نظر از نژاد یا اعتقاد های اخلاق عرفانی توجه آن به همة افراد، صرفگردد. یکی از ویژگیکنش می

گیرد و در مقیاسی گسترده ای از رفتار را دربر میگسترده ةکنش اخلاقی، دامن ةخاص است. این نحو

 قابل طرح و توصیه است.

وجه شباهت رویکرد عرفانی قشیری و اخلاق موقت دکارت این است که مخاطب فعل اخلاقی 

گیرند. درواقع اینجا سخن از مرام و مسلک خاص نیست و هر فرد با هر ای عام دربر میرا در گستره

ها در رفتار دیگران های اخلاقی روی آورد و متقابلاً از مزیت این کنشتواند به این کنشمرام می

کند که در آن قشیری مند گردد. در کنار این شباهت آشکار، تفاوتی آشکار هم خودنمایی میبهره

و اخلاق عرفانی او مستند به اعتقاد و ایمان دینی است. تعلیمی که در آموزة اخلاق موقت دکارت 

جرای شک مسکوت مانده است، چرا که در این نوع از اخلاق هرگونه باور به تعلیق درآمده تا از م

شناختی به سلامت بگذرد؛ که البته در مورد اخلاق متأخر دکارت نیز حیات دینی تضمین و روش

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            19 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 20 

شود. درواقع هرچند دکارت در فلسفه متأخر خود باور به خدا را شرط تصحیح خطای توصیه می

شک دستوری و تجویز اخلاق موقت  ةداند، اما در دورمعرفتی و عامل ضمانت در معارف بشری می

نظر از تفاوتی که میان دو مشرب اخلاقی برقرار این باور را مسکوت گذاشته است. بنابراین صرف

در مضمون تعالیم که همان  -یکی موقت و دیگری عرفانی -توان گفت دو نظام اخلاقیاست، می

 اند.سلوک اخلاقی سالم و نفع رساندن به عموم با کنش اخلاقی است، به نقطه واحد رسیده

شناختی که همان محترم در اخلاق عرفانی قشیری صفات مورد بحث براساس یک نگرش هستی

شمردن نفوس باشد بنا شده است. درواقع رأفت و فتوت و سایر صفات عرفانی به سبب نوعی از 

اند که از به عنوان مظاهر تجلی خدا توصیه شده دیگر ملاطفت نسبت به نفوس انسانی و موجودات

تر از اخلاق موقت دکارتی توان گستره، دوام و ضمانت اجرای این نوع از اخلاق را بیشاین حیث می

شناخت. سنّت عرفانی انسان را در نفْس خود به عنوان محصولِ نفَس الهی محترم شمرده و سایر 

مخلوقات را نیز با همین وجه انتساب به خداوند در هستی  وگیتی تکریم نموده است. در اندیشه 

که بر تعلیم توحید بنا نهاده شده است، اخلاق به یک واقعیت عینی و به عنوان مسیر حقیقی  عرفانی

ترین موضع گرایی اخلاقی که اصلیشود. با این وصف واقعسلوک انسان به مبدأ نخستین ملاحظه می

 تردید در اخلاق موقت دکارتی است در اخلاق عرفانی با یقین موحدانه آمیخته شده است.

 کردار نیک بسته است به فهم درست«» همه باید گفت دکارت هم به سهم خود معتقد بود:با این

  او هچنین باور داشت: .(۶21: 13۸5)دکارت، 

تر را با میل و رغبت بیشهر قدر، امر خیر و صحیح را با وضوح بیشتری ادراک کند، آن
کند و ]اراده او[ فقط موقعی در حالت تساوی ری انتخاب میتو درنتیجه با آزادی بیش

  .(4۹۹: 13۹3)دکارت، ت تر یا بهتر اسداند کدام امر صحیحاست که نمی

دهد که او نیز به ارزش معرفتِ یقینی باور داشته و در فرض بیاناتِ صریح دکارت نشان میاین 

ای که یقین تحقق، این نوع از معرفت را برتر از تردیدهای موقتی و گذرا شناخته است. اما در زمانه

دکارت هم با واقعیت زندگی محقق تطبیق یافته و  ةشناسانمطلوب مفقود است، رویکرد اخلاق

 اخلاقی مناسب با همین وضعیت را تجویز کرده است.

اگر رویکرد دکارت در اخذ اصول اخلاق موقت را به عنوان بستری فراگیر برای توسعه حیات 

تر فکری فراگیر بدانیم و از این حیث رویکرد دکارت را موفق ةاخلاقی در وضعیت تردید یا منازع

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            20 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 21                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

توان می بدانیم، متقابلاً -که لاجرم مقیدات اختصاصی و بنیادین خود را دارد -از الهیات صوفیانه

مزیت نسبی رویکرد صوفیانه به مراقبت را در این دانست که این رویکرد قصدی برای عبور از وضع 

اش به مراقبت فراگیر و عدالت پایدار تمایل شناسانهفکری خود را ندارد و از ابتدا به سبب مبانی هستی

داشته است. درواقع اگر مراقبت با اوصاف یاد شده را نزد دکارت موقت بینگاریم و البته همین قبول 

اش موقت نیست. موقت را نقطه قوتی برای دکارت بشماریم، مراقبت صوفیانه به سبب تعلقات نظری

است، در عین سهولتْ ازحیث هرچند مفروضاتی که منتهی به تفسیر صوفیانه از انسان و جهان شده 

 سهل و ممتنع است. یث قابلیت عمل دشوار بوده؛ اصطلاحاًح پذیر و ازمبنا مناقشه

 :نتیجه 
به عنوان اثری  رساله قشیریههای اخلاق مراقبت مدرن و پیوند آن با عدالت، متن لفهؤدر بازیابی م

مرجع در سنت عرفانی سرزمین ایران حاوی مضامین قابل توجهی است. در این رساله عدالت را در 

نوع برجسته یافته و علایق و عواطف تنیده در ذهن، زبان و ساختار مراقبت از خود و هم ةدو حوز

رساله شناسیم. با این وصف، ادبیات عرفانی مندرج در شخصیت صوفیانه را ضامن تحقق آن می
محور و موقعیت ةبه اخلاق مراقبت در مضمون امروزی آن نزدیک بوده اما از حیث مواجه هقشیری

خاص بر مضامینی همچون فتوت، با  ةنوعان، و همچنین با تکیمبتنی بر همدلی و پیوند عاطفی با هم

 سخن است.آن هم

با پذیرش اخلاق موقت دکارت به عنوان مشرب رفتاری مناسب در عصر منازعات فکری، مقایسه 

و تعدیل هر دو نگاه، در جهت تأمین  جرحتواند به محور صوفیانه میاین رویکرد با مشرب مراقبت

حسرت و عسرت یاری رساند. مطابق با مسیری که در سطور  ةحداکثری اخلاق مراقبت برای زمان

رسد کاستن از مفروضات نظری بداهت یافته و مندرج در متن قشیری پیشین طی شد، به نظر می

محور را، البته با قید دوام و اتصال به شخصیت انسان تواند نوعی از اخلاقی موقتِ مراقبتمی

های اخلاق موقت جو، ترسیم نماید. درواقع مرزهای اخلاق مراقبتِ صوفیانه با نظر به بایستهمسالمت

که انضمام اخلاق موقت دکارت های نظری آن کاسته خواهد شد. همچنانتر، اما از بنیاندکارت فراخ

را از قیود زمانی پیراسته، به وصف دائمی بدل خواهد کرد. اگر مشرب  به مرام صوفیانه نیز آن

گرایانه دکارت یاری رساند، رویکرد دکارت هم مدار صوفیانه به توسیع مرزهای اخلاق کمینهفتوت

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            21 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 ماسیشماره  /همپانزددو فصلنامه/ سال  /ژوهشنامه عرفان پ                                                                                 22 

محور صوفیانه را تقویت کرده، از مفروضات نظری آن به سود وجه عملی مقدر در عدالت مراقبت

 کاهد.   بعُد عملی عدالت و مراقبت می

     ها:نوشتپی
 بعَدُْ منِْ أَنْفَقُوا الَّذيِنَ منَِ درََجَةً أَعْظَمُ أُولئَِكَلاَ يَسْتَويِ مِنکُْمْ منَْ أَنفَْقَ منِْ قبَْلِ الْفَتْحِ وَقاَتَلَ »... .1

 (.10)حدید:  خبَِيرٌ« تَعْملَُونَ بِماَ و اَللَّهُ الْحُسْنَى اللَّهُ وَعَدَ کُلاًّوَ  وَقاَتلَُوا

 لهَمُْ تبََينََّ ماَ بَعْدِ منِْ  واَلَّذيِنَ آمَنُوا أنَْ يَسْتَغْفِرُوا للِْمُشْرکِِينَ وَلَوْ کاَنُوا أُولِی قُرْبَىسّماَ کَانَ للِنبَِّيِ» .2

 (.2)توبه:  الجَْحِيمِ« أصَْحاَبُ أَنَّهُمْ

 إنَِّوٌّ لِلَّهِ تبََرأََّ مِنْهُ وَماَ کاَنَ اسْتِغْفَارُ إِبْراَهيِمَ لِأَبِيهِ إِلاَّ عنَْ مَوْعِدَةٍ وعََدَهاَ إيِاَّهُ فلََماَّ تبََينََّ لَهُ أَنهَُّ عَدُ» .3

 (.114)توبه، حَلِيمٌ«  لَأَواَّهٌ إِبْراَهِيمَ

 (.101)هود:  أَنْفُسَهُمْ...« ظلََمُوا کنِْوَماَ ظلََمْناَهُمْ وَلَ» .4

 (.21)مجادله:  عَزيِزٌ« قَويٌِّ اللَّهَ إنَِّبَ اللَّهُ لَأَغلْبِنََّ أَناَ وَرُسلُِی کَتَ .5

 نامه:کتاب
 علمی فرهنگی. :، ترجمه و توضیح علی افضلی، تهراناعتراضات و پاسخها(، 13۹3) .دکارت، رنه -

 سمت. :ترجمه احمد احمدی، تهران، تأملات در فلسفه اولی(، 13۸4) ــــــــــــــــ . -

، کتابِ سیر حکمت در اروپا( ةگفتار در روش راه بردن عقل )ضمیم(، 13۸5) ــــــــــــــــ .  -

 نیلوفر. :ترجمه محمدعلی فروغی، تهران

سید محمدرضا  :، ویراستارفرهنگنامه تاریخی مفاهیم فلسفه(، 13۹4) .ریتر، یوآخیم و دیگران -

 -سسه پژوهشی حکمت و فلسفه ایران و موسسه فرهنگیؤم :حسینی بهشتی و بهمن پازوکی، تهران

 پژوهشی نوارغنون.

(، حواشیه عبداللطیف )لطائف الإشارات تفسیر قشیری(، ق142۸) .قشیری، عبدالکریم بن هوزان -

 .هدارالکتب العلمی :حسن عبدالرحمن، بیروت

، ترجمه حسن ابن احمد عثمانی، تصحیح رساله قشیریه(، 13۹1) ــــــــــــــــــــــــــــــــــ . -

 زوار. :الزمان فروزانفر، تهرانبدیع

 دار آزال. :، بیروتالحسنی شرح اسماء(، 140۶) ــــــــــــــــــــــــــــــــــ .  -

- Baggini, Julian & Peter S. Fosl (2007). The Philosopher's Toolkit, 

Oxford: Blackwell Publishing. 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                            22 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html


 23                     رفاطمی    میسادات علیرضا آرام و عاطفه /ملاحظاتی ازمنظر اخلاق موقت دکارت ؛هیریدر رساله قشعدالت و مراقبت 

- Bagley, P. J, (1996), On the Moral Philosophy of Rene Descartes: Or, 

How Morals are Derived from Method, Tijdschrift Voor Filosofie, 

58(4), 673- 693.   
- Clarke, Desmond, (2005), Descartes's Theory of Mind, Oxford 

University Press. 
- Curzer, Howard J (1999). Ethical Theory and Moral Problems, 

Belmont: Wadsworth Publishing Company.  
- Hoffman, Paul, (2009), Essays on Descartes, Oxford University Press. 
- Reuter, Martina and Svensson, Frans, (eds.), (2019), Mind, Body, and 

Morality, New Perspectives on Descartes and Spinoza, Routledge. 
- Skirry, Justin, (2006), Descartes and the Metaphysics of Human 

Nature, Continuum. 

 

 [
 D

O
I:

 h
ttp

s:
//d

oi
.o

rg
/1

0.
22

03
4/

15
.3

0.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            23 / 23

http://dx.doi.org/https://doi.org/10.22034/15.30.1
http://erfanmag.ir/article-1-1482-en.html
http://www.tcpdf.org

