
Pazhuheshnameh Irfan 

N.26 spring and summer 2022 

Pages:195- 221 

Political language of  Khorasan Sufism 

(with emphasis on fighting norms and norm-building) 

Ali Azizi 1 

Davood  Sparham 2 

One of the characteristics of Khorasani Sufism, which distinguishes it 

from other types of Sufism, is its connection with social life and the 

issues surrounding it. Politics is one of the topics to be considered in 

Khorasani Sufism.  

Despite accepting the prevailing political theory, Khorasani Sufism, as 

a Sunni Caliphate system, is not very satisfied with the practical 

method of those practicing politics. To this end, on the one hand, they 

sought to negate and reform the existing system, and on the other hand, 

they sought valuable alternative values. The main activity of Sufis can 

be studied in three forms: 1- action 2- thought 3- language, and the title 

"political language" is a comprehensive title for them. Obviously, the 

meaning of language in this research is in general sense, as in any type 

of signal within the system which transmits data to the recipient. 

Therefore, any kind of Sufi activity, including clothing, special social 

place, and hearing are examples of language. According to the studies 

conducted in this thesis, most of the aberrations and political behaviors 

of Sofia have taken place in the field of thought and then practical 

behaviors. It is clear that the study and analysis of Sufi texts from the 

perspective of sociology and political theories can reveal aspects of 

these texts that had previously hidden themselves in the sacred and 

aesthetic veils. 

Keywords:  Khorasan Sufism, Political, language, 

 
 

 
1 . p hD student in persianlanguage and literature (Author responsible)  

e-mail: Surush.1987@yahoo.com 

Associate professor of Allameh university e-mail: d_sparham@yahoo.com 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             1 / 27

mailto:d_sparham@yahoo.com
http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 196

 195- 221 ، صفحات1401وششم، بهار و تابستان شماره بیست سیزدهم، دوفصلنامه علمی، سال

 سیاسی صوفیة خراسانزبان 

 با تکیه بر هنجارگریزی و هنجارسازی  

 داوود اسپرهم /علی عزیزی

های دیگر تصوف های تصوف خراسانی که آن را  از گونهیکی از ویژگی   : چکیده  

  کند، پیوندی است که با زندگی اجتماعی و مسائل پیرامون آن دارد. ازجمله متمایز می 

قابل   مسئموضوعات  خراسانی  تصوف  در  بررسی  و  تصوف  تأمل  است.  سیاست  له 

سیاسی حاکم که به واقع همان نظام خلافت سنی بود،    یرش نظریةخراسانی با وجود پذ

عملی   شیوه  از  بدینیاست سچندان  نداشتند.  رضایت  جهت  ورزان  در  ازطرفی  منظور 

ازطرف و  کوشیدند،  موجود  سیستم  اصلاح  و  پی دیگرنفی  به  ارزش،  های  ریزی 

فعل)عمل(  قالب  سه  در  صوفیان  سیاسی  فعالیت  عمده  یازیدند.  دست    ؛ جایگزین 

برای آنو    ؛اندیشه » زبان سیاسی« عنوانی جامع  و عنوان  قابل بررسی هستند  ها  زبان، 

بررسی  طبق  هنجارگریزاست.  بیشترین  گرفته  صورت  سیاسی  های  رفتارهای  و  ی 

سپس رفتارهای عملی صورت گرفته است. واضح است که  اندیشه و    صوفیه در حوزة

جامعه  منظر  از  صوفیه  متون  تحلیل  و  نظریهبررسی  و  می شناسی  سیاسی  تواند های 

خود را پنهان  های قدسی  جوانبی از این متون را آشکار کند که پیش از این در پرده

  ساخته بودند.

 انه های میتصوف خراسانی، سیاست، زبان، سده  کلیدواژها:

 
 نویسنده مسئول(  دانشجوی دکتری رشته زبان و ادبیات فارسی  دانشگاه علامه طباطبایی( 

Surush.1987@ yahoo.com رایانامه:    
 رایانامه:                    دانشیار دانشگاه علامه طباطبایی d_sparham@yahoo.com   

 6/12/1399  ؛ تاریخ پذیرش: 1399/ 30/0 پژوهشی است. تاریخ دریافت: مقاله علمی 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             2 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   197                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

   :مقدمه

های میانه، این است که؛  هرچه از  یک واقعیت در مورد، تاریخ و تمدن ایران و دنیای اسلام در سده 

شویم، آزادی عقیده و عمل  های شام و عراق، دورتر میمرکز قدرت خلافت عربی  یعنی؛ سرزمین

قدیم، که از آن با عنوان سر بیشتری برای مسلمان وجود داشته است. در این بین سرزمین خراسان  

شد، به عنوان مرکزی برای فعالیت ناراضیان درآمده بود. در دو سده  حدات جهان اسلام، تعبیر می 

اعتراض  عمده  که  قیام اول  بود،  گرفته  خود  به  نظامی  صورت  ابومسلم،  ها  چون  متعددی  های 

. پس از مبارزات نظامی نوبت  آفرید، محمد حنفیه، یحیی بن زید در این سرزمین به وقوع پیوستبه 

گونه در  فکری  مبارزات  این  و  رسید  فکری  مبارزات  ملی¬به  شعوبیه،  چون  ایرانی،  هایی  گرایی 

  .الصفا ادامه یافتاخوان 

اعتراضات    از  بود، بخشی  تاریخی و دینی  بین تصوف که خود حاصل یک ضرورت  این  در 

می  نمایندگی  را  دجامعه  و  سیاست  در  که  صوفیه  حاکم ین کرد.  سیاسی  و  دینی  نظام  پیرو  داری 

ها از جانب متولیان دین و سیاست بودند که با معیارهای اصیل دینی و  بودند، شاهد بسیاری انحراف 

هیچ  نداسیاسی  سازگاری  ازاین گونه  شیوة شت،  از  انتقاد  ضمن  پی  رو  به  پاره حاکم،  از  ریزی  ای 

دست یازیدند. اهمیت و نقش عنصرِ » مکان« در مورد  ها در بطن نظام سیاسی و دینی  گذاریارزش

تصوف نیز به مانند موارد ذکر شده، انکار ناپذیر است. تصوف خراسان از آزادی و استقلال بیشتری  

گونه  به  من نسبت  و  تصوف  دیگر  نگاه  های  در  است  بدیهی  بود.  برخوردار  بغداد  تصوف  جمله 

پژوهش   این  در  که  مواردی  از  بسیاری  شده نخستین  تلقی  سیاسی«  زبان  »مصداق  عنوان  اند،  به 

های میانه، که از  موضوعی صرفا دینی تلقی شوند، اما با در نظر گرفتن بافت تاریخی و سیاسی سده 

های آن، آمیختگی دین و سیاست بود، و هر گونه بدعتی در دین با واکنش سخت  ترین ویژگیمهم

 .شودیرتر میشد، این عنوان توجیه پذقدرت حاکم روبرو می

پرداخته  موضوع  پیرامون  بررسی  و  بحث  به  ابتدا  پژوهش  این  ارائه  در  ضمن  سپس  و  ایم، 

با تکیه بر  ]های میانه که تصوف خراسانی در آن شکل گرفته و بالیده است  مختصری از تاریخ سده 

ترین م، به بررسی و تحلیل برخی از مه[مواردی که تصوف خراسان در مقابل آن موضع گرفته است

اشاره کرده  »زبان سیاسی« میمصادیق زبان سیاسی صوفیه خراسان  بدیهی است مصادیق  تواند  ایم. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             3 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 198

زبان  بی مصادیق  دیگر  به  نمودار  ارائه  پایان، ضمن  در  موضوع  همین  اهمیت  باب  من  باشد.  شمار 

 .سیاسی صوفیه اشاره رفته است

پژوهش   ةپیشین  
در    در متون منثور تا قرن چهارم هجری   سیاست تصوف و    دکتر مهدی حیدری در کتاب  -

دستهبازه  بررسی  با  است  کرده  تلاش  تاریخ،  از  مشخص  از  ای  اعم  تصوف  اهل  مختلف  های 

منفعت عزلت تساهلپیشگان،  و  رابطة گرایان،  از  روشن  تصویری  و...  سیاست    گرایان  و  عرفان 

 .دست دهده ب

-  ( گلپینارلی  کتا1369عبدالباقی  از  فصلی  در  پاسخب  (  و  پرسش  یکصد  در  به    تصوف 

 .سیاسی و اجتماعی پرداخته است آفرینی صوفیان در عرصةنقش 

زرین  - همچون؛  عبدالحسین  تصوف  پیرامون  خود  تحلیلی  آثار  در  میراث کوب  ارزش 
تاریخی(،  1362)صوفیه   از منظر  ایرانی    دنبالة (،  1385)  جستجو در تصوف ایران(،  1383)  تصوف 

ا تصوف  در  سیمرغ(،  1362)  یران جستجو  بال  حله (،  1378)  صدای  کاروان  تا  (،  1343)  با  پله  پله 
خدا و  1397)  ملاقات  طور  (  اشاره  1377)شعله  قدرت  اربابان  با  بیگاه صوفیه  و  گاه  مبارزات  به   )

 .کرده است

نثر صوفیه کدکنی در کتاب    شفیعی  - ابعاد    (1392)  زبان شعر در  به  نگاهی متفاوت،  با   ،

او   است.  پرداخته  سبک  و  زبان  حوزه  در  به خصوص  هنجارشکنی صوفیان،  و  مبارزه  از  جدیدی 

تاریخهمچنین در کتاب   قلندریه در  نسبت دادن  1386)  سیر  و  قلندریه  تبارشناسی جریان  (، ضمن 

به  طایفه؛  دو  این  اشتراکات  بررسی  و  به تصوف  هنجارآنان  به  مفصل  با  شطور  پیوند  در  آنان  کنی 

 .مبارزات سیاسی پرداخته است

، معتقد است که صراحت عطار در انتقاد به    ( 1388)  دریای جانهلموت ریتر در کتاب    -

  .مانند استهای اسلامی بیحکام در میان نوشته 

( به فراز و  1399)  تصوف و سیاست در متون منثور تا قرن چهارمهدی حیدری در کتاب   -

  .پردازدطه عرفان و سیاست تا قرن چهارم میفرود راب

الزمان فروزانفر و قاسم پژوهان دیگری همچون سعید نفیسی، بدیعضمن آنکه از اشارات عرفان 

 کنیم.در حوزه تحقیقات دانشگاهی نیز به مواردی اشاره می توان غافل بود، غنی نیز نمی 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             4 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   199                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

مقاله  - در  مشرف  اجتمریم  »هنجارگریزی  عنوان  با  )ای  زبانی صوفیه«  در  به  1385ماعی   )

  .هنجارگریزی صوفیه در حوزه زبان، و در پیوند با مبارزات اجتماعی و سیاسی آنان پرداخته است

( به نقد اربابان  1388مریم محمدزاده در مقاله » نقد قدرت از دیدگاه مولوی در مثنوی« ) -

 .اخته استهای سترگ عرفانی پردقدرت از زبان مولوی در خلال اندیشه 

»دلالت  - مقاله  در  منوچهری  )عباس  سنایی«  اندیشه  سیاسی  سیاسی 1393های  ابعاد  به   )

های سیاسی ترین دلالت اندیشه سنایی پرداخته و از  دو عنصر »عدالت« و »مدارا« به عنوان شاخص

عارف و  هایی از این دست که به شرح و تحلیل اشعار انتقادی یک  او نام برده است. نمونه   اندیشه

باشند کم نیست اما درخصوص بررسی مبارزات سیاسی صوفیان در پیوند با اصول    صوفی پرداخته 

آن عرفانی  سیاسی مکتب  مبارزه  گوناگون  وجوه  به  اینکه  ضمن  است؛  نشده  انجام  پژوهشی  ها، 

صوفیه از یک سو و ارتباط بین متافیزیک عرفانی با امری مادی چون سیاست ازسوی دیگر پرداخته 

  .نشده است

 الف: تصوف خراسانی
های میانه است که بنا به شرایط و بستر  های فکری ایرانی در سده ای از جنبش تصوف خراسان، گونه 

امن در سرزمین خراسان شکل گرفت. آغاز این گونه تصوف را همزمان با تشکیل حکومت طاهری  

زمانی که برای آغاز و انجام تصوف خراسانی، مورد قبول    ة اند. بازدر ایران و خلافت مأمون دانسته 

عرفان و  سدة محققان  اوایل  تا  سوم  سدة  آغاز  است  )  پژوهان  است  شمس،  هفتم  محمدجواد  رک 

خراسانی(. عرفان  واژه  زیل  اسلامی  بزرگ  گونةدر  دایرةالمعارف  این  نامگذاری  علت  به    مورد  تصوف 

دانند؛ » تصوف  سرزمین خراسان را علت اصلی می  گیری آن در  »تصوف خراسانی«،  نضج و شکل 

جغرافیایی منظور   فتی و مضامین آن باشد، بیشتر جنبة خراسانی قبل از آنکه مربوط به خصایص معر

سو و تعدد  طور که اشاره شد، دوری از مرکز خلافت از یک همان  (.31:1379  کوب،زرین رک:  )است «  

ازسوی نگرش فکری  زمینةهای  و    دیگر  بود.  رشد  کرده  فراهم  را  خراسان  تصوف  باروری 

و خراسانی، موضوعیتقسیم نوع  عراقی  به دو  همان آغاز سدة   بندی عرفان  از  نیست و     امروزی 

کتاب   در  نیشابوری  سلمی  تفاوت   العارفین   منهاج   سلوک چهارم،  این  است به  داشته  اشاراتی    ها 

اهل    باب ملامتیه قائل به تمایز طریقة ،الاسرارتهذیب   ابوسعد خرگوشی نیز در (.143: 2: ج1372)سلمی، 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             5 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 200

و    134: م1999خرگوشی  ؛  402: :2، ج1372  )رک، سلمی،عراق از خراسان در قرون دوم و سوم به بعد شدند  

ند از؛ ابراهیم ادهم، شقیق بلخی، فضیل عیاض،  ابزرگان تصوف خراسان عبارت (.13: 1377پورجوادی: 

امام  با هجویری،  ابوالحسن  قشیری،  ابوالقاسم  خرقانی،  ابوالحسن  ابوالخیر،  ابوسعید  بسطامی،  یزید 

احمد   محمد احمد  غزالی،  شیخ  انصاری،  عبدالله  خواجه  شیخ   غزالی،  کبری،  نجم   جام،  الدین 

عین  اسفراینی،  خراسانی،  عبدالرحمن  ابوحمزه  حداد،  ابوحفص  تبریزی،  شمس  همدانی،  القضات 

و  ابراهیم   معارف  و  اصول  آمیختگی  خراسانی،  تصوف  تشخص  وجه  مولانا.  و  عطار،  خواص، 

گونه آموزه  برخلاف  است.  اجتماعی  زندگی  با  آن  گزارة های  دو  حول  تصوفشان  که  دیگر   های 

می تبیین  و  تعریف  مریدان«  ارشاد   « و  اجتماعی »زهد«  تشکل  عنوان یک  به  تصوف خراسان  شد؛ 

ها را در قالب ادبیات،  ای داشت. و این حساسیتهای ویژه حساسیت  نسبت به مسائل پیرامون خود، 

 .های اجتماعی چون ملامتیه و دیگر رفتارهای عملی و زبانی نشان داده استتشکل

زبان سیاسی .ب   
ست که در زندگی  داند. این بدان معنا اارسطو در کتاب سیاست خود، انسان را حیوانی سیاسی می

   .گریزی نیست اجتماعی از سیاست

طور  به  بگیرند،  قرار  یکدیگر  با  ارتباط  در  مردم  از  بیشتری  تعداد  یا  دو  که  زمانی 
می اجتناب سیاسی  کار  درگیر  موقعیت ناپذیر  تشخیص  در  سعی  که  انسانی  شوند. 

منافع موجود اجتماعی خود دارد. انسانی که سعی در تثبیت موقعیت خود در ارتباط با  
دارد،  خود  نظرات  قبول  برای  دیگران  بر  گذاشتن  تأثیر  در  سعی  که  انسانی  و  دارد، 

درگیر کار سیاسی است. به تعبیر دیگر انسان یا فاعل سیاست است یا موضوع سیاسی  
 (. 72:  1386   عضدانلو،)

تعمیم داد. هر گروهی برای  توان  های موجود در جامعه نیز میها و گفتمان همین امر را به گروه  

دیگر برای بازتولید  های مسلط و ازطرف تحکیم جایگاه خود در جامعه، ازطرفی به تضعیف ارزش

ها از ابزارهایی در راستای اهداف  کوشد. این گروه می  های جایگزینها و حتی تولید ارزش ارزش

استفاده می ابزاره  .2؛  ایدئولوژی  .1کنند:  خود  این  به هیچ رویزبان سیاسی.  نیستند،    ا  از هم  جدا 

رابطة  یک  در    بلکه  که  است  مظروفی  عنوان  به  ایده  و  تفکر  است.  برقرار  دو  این  بین  دیالکتیکی 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             6 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   201                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

زبان ریخته می ازاین ظرف  به شود.  نیز  به رو سیاست  زبان مخصوص  دانشی  دارد. در  مانند هر  خود 

 : ها این است کهآن  ، اما وجه اشتراک همة تعریف زبان سیاسی اتفاق نظری نیست
می  درگیر  را  همه  یا یک عقلانیت  اسطوره  اعمال گسترش یک  برای  محملی  و  کند 

می  جمعی  وسیلهتفکر  دیگر  ازسوی  و  به شود.  دادن  شکل  و  قدرت  اعمال  برای  ای 
ای از حوادث و اتفاقات  شود. زبان سیاسی درواقع مجموعهسلسله مراتب اجتماعی می 

اند. این متون مانند زبان از طریق  ادث درواقع متون اجتماعی معنادار هستند و این حو
شناسی، خوانده و  نشانه ، علائم، نمادها، به مثابةزنندمردم می به ایی که هکلمات، حرف

 (.83: 1386)عضدانلو،   شوند درک می 

باورها و  واند باورهای سیاسی، دینی و اجتماعی را به چالش بکشد و راهی برای  تاین زبان می  

تمام هنجارسازی باید گفت؛  نیز  بگشاید. درمورد زبان سیاسی صوفیه خراسان  ها،  اعتقادات جدید 

آن اریگذارزش جدید  نظام  های  کشیدن  چالش  به  هدف  با  ازآنجاکه  و  هستند  زبان  مصادیق  ها 

م رفتارهای  اند، از این منظر تمااند مصادیق زبان سیاسیکار گرفته شده های مسلط، به گذاریارزش

   .صوفیه در تحلیل نهایی یک زبان هستند

موشی و خنده وگریه و ها گرفته تا تغییر رنگ چهره و خا... از حرکات سیماییک آن  
و... همة  و گفتار صوفی وسیله ها مصادیق زباناین  رقص  از طریق رفتار  ای اند. و جز 

یست جز نوعی زبان در  ها نداشتیم. رفتار عارف چیزی ن برای شناخت ذهن و ضمیر آن
همان  اشاری.  نظام  یک  سکوت«  معنای   « است  زبان  نوعی  عارف  »رقص«  که  گونه 

مانده از او. عارف در فلان مورد، نوعی زبان است. درست به مانند فلان عبارت باقی 
دیگر عبارتهای زبان است. بهما رسیده است یکی از صورت  هدر اینجا رفتاری که ب

 (. 24: 1392)شفیعی کدکنی، اند صوفی دو روی یک سکه  حال و قال عارف و 

های میانهستر سیاسی، اجتماعی ایران در سده.  ب1
رفتارهای سیاسی صوفیه خراسان در پیوند با بستر سیاسی، اجتماعی و دینی آن عصر، قابلیت تفسیر  

هرکس بخواهد واقعاً از اوضاع  »   که اشپولر نیز بر آن تأکید دارد:  کند؛ امریو معناگذاری پیدا می

سیاسی مملکتی از ممالک مشرق زمین، اطلاع حاصل کند؛ باید بکوشد تصوری از وضع دینی آن  

 (.  16:1392)اشپولر،مملکت مورد نظرش به دست آورد« 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             7 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 202

به ویژه سرزمین   [خراسانی  مقارن با تصوف  سوم تا هفتم،  سده ]  های میانه های ایران در سده ویژگی

 :ند ازاخراسان به صورت خلاصه عبارت 

 ؛عدم ثبات سیاسی و تعدد مراکز قدرت -

 ؛ استبداد -

دولت  – سیاسی  مشروعیت  و  عدم  دینی  مشروعیت  کسب  در  سعی  و  ایران  بر  حاکم  های 

 ؛ درنتیجه تلاش برای نزدیکی به نظام خلافت

پیوند آشکار بین دین و سیاست: »دنیا مزرعه آخرت است و دین تمام نشود مگر به دنیا، و   –

 (. 55:1364)غزالی، و ملک نگهبان آن« ملک و دین دو برادر و همزادند و دین اصل است  

 های دینی و مذهبی:  تعصب و خشونت، و جنگ  –

واحی آن مردمان باطن  الله که اندر شهر ری و ن چنین خبر آوردند امیر محمود را رحمه 
و   بیاورند  بودند  متهم  مذهب  آن  در  که  کسانی  تا  بفرمود  بسیارند؛  قرامطه  و  مذهب 

   (.418:1363 )گردیزی،بسیار کس را از اهل آن مذهب بکشت 

 به گفتمان مسلط: هایی چون )ادبا، متکلمان و...( گفتماننزدیکی خرده  -

 قرمطی که نکشت و نه گبر و نه کافر  نه  نه قلعه ماند که نگشاد و نه سپه که نزد
 ( 133:1363)عنصری،                                

»بباید دانست که این قوم یعنی اباحتیان و اسماعیلیه،    ؛ گیری نسبت به دگراندیشانسخت -

خلق  امت بدترین  بدترین  و  است«  ااند  واجب  ایشان  خون  ریختن  و  مأیوس  ایشان  علاج  و  ند 
 (.40:1386)غزالی،
 ؛ گیری طبقات مختلف پیرامون نهاد قدرت و دینشکل -

 . ادبی، فرهنگی و دینی  رسمی و معیار، در عرصةکارگیری یک زبان به  -

 .پردازیمهای صوفیه در مواجه با ساختار  فوق میدر ادامه به واکنش 

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             8 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   203                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

  سیاسی صوفیهزبان . 2
قابل تقسیم مؤلفه  ادبیات و رفتار  اندیشه، زبان و  بندی است  های زبان سیاسی صوفیه در سه ساحت 

 .شودترین موارد، اشاره میکه در زیر به برخی از مهم 

 :نزوا گزینی و انفعال اجتماعی.  ا2-1

شاخص از  نظامیکی  مشروعیت  زماهای  از  که  است  اجتماعی  مشارکت  سیاسی،  ارسطو  های  ن 

 تاکنون مورد توجه بوده است. 

خواند که از  ای می های داوطلبانهمک کلاسیکی مشارکت سیاسی را آن دسته از کنش
و غیرمستقیم طریق آن به صورت مستقیم  ها اعضای یک جامعه در گزینش حاکمان 
هایی که به  شوند. نوریس علاوه بر کنش های عمومی سهیم می گیری سیاست در شکل 

هایی  را گذارد،کنشثیر می گذاری بر جامعة مدنی تأصورت مستقیم به فرایند سیاست 
گیرد در تعریف خود مند رفتار اجتماعی نیز صورت می که به منظور تغییر الگوی نظام

می  سیاسی  فعالیت  درعین یک  سطحداند.  مثابة   حال  به  اجتماعی  و  سیاسی    مشارکت 
خود   معرض  در  از  مراتب  سلسله  محرکنوعی  برابر  در  دادن  در قرار  سیاسی  های 

 (. 62:1386)امامی،یابد ترین سطح آغاز و تا پذیریش مسئولیت سیاسی ادامه می پایین

ای که حکومت دینی خود را متولی  در پیوند این اصل با گفتمان تصوف باید گفت؛ در دوره 

البته از بحران مشروعیت نی دین و دنیای مردم و جامعه می برد، پشت کردن به ز رنج میدانست، و 

موجود   وضع  به  اعتراض  جز  معنایی  تصوف،  بزرگان  و  اصحاب  خودخواسته  انزوای  و  جامعه 

این نمی مؤید  آثار تصوف  بررسی کلی  باشد.  داشته  اعا  توانست  بزرگان تصوف  به  ست که  تقادی 

ها  آن  .ت داشتنددینی نداشتند و حتی از گرد آمدن مریدان فراوان وحش  معاشرت و آمیزش با جامعة

هنگام که حکومت و جامعه غرق در فساد و تباهی  ویژه آنه دانستند، ب چاره را در گریز از جامعه می

بماند و قلب و تنش راحت  گوید: اگر کسی می که سری سقطی میبود. چنان  خواهد دینش سالم 

وقتی از حسن    (.50:1953)سلمی،  »فلیعزل الناس،لأن هذا الزمان عزلة و وحدة«باشد و غمش اندک  

هاست و مسلمانان  گوید »مسلمانی در کتابپرسند مسلمانی چیست و مسلمان کیست؟ میبصری می

اید اما  گوید؛ »شما به اصحاب رسول ماننده همو در جایی دیگر می   (.29:1391)عطار،اند«  در زیر خاک

تبریزی قرن  (.37:  1391عطار،  )به روی و ریش«   انتقاد را شمس  به جامعةهمین  بعد  اسلامی وارد    ها 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             9 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 204

می»این  :داندمی سخن  منبرها  بر  روزگار  در  که  سجاده ها  بر  و  نشسته گویند  راه ها  دین  اند  زنان 

بلخی«   منبر شقیق  بر  و  بود  بایزید  بر سجاده  تبریزی،محمدند.  واسطی (.  118:  2: ج1391)شمس  ابوبکر 

شمی »مبتلا  بیگوید:  اسلام،  آداب  او  در  نیست  که  روزگاری  به  نام  دیم  اخلاص  را  ادبی خویش 

گونه زهدورزی او که با انتقاد  این  (.651:1391)عطار،همتی را جلدی«  کردند و شره را انبساط و دون 

گوید »محمدبن عبدالله هروی در ترک دنیا و  همراه بود، باعث رانده شدنش از شهر شد. جامی می

ی او را از شهر بیرون کرد و گفت بباید رفت که  وگفت، رئیس هرو سلطان سخن میفساد جامعه  

دارد«   زیان  را  مردمان  تو  طریقت  ب (.  351:1366  )جامی،این  و  مسلمانی  نایافت  و  فساد  قول  ه همین 

از  (  338و    298:  1ج  : 1367  )منور،بوسعید »قحط خدای«   امیدی  »نا  باعث  بندار صیرفی  تعبیر علی  به  و 

 .و موجب انزواطلبی بزرگان تصوف شد (503:1953)سلمی،اصلاح« 

 عتنایی به قدرتای ب .  2-2
می لازم«  »شرّ  مثابه  به  را   حکومت  در  صوفیه  پادشاهان  قرب  و  نزدیکی  این  وجود  با  نگریستند، 

کرده  و سعی  نداشته  اهمیتی  ممنزدشان  تا حد  کنند. جست اند  پرهیز  قدرت  ارباب  از  در  وکن  جو 

امهات کتاب صوفیه نیز مؤید این مسئله است که اهل تصوف دوری از مراکز قدرت را از شرایط 

و داستان بوسعید با    (584:1391)عطار،دانستند. پرهیز خرقانی از ملاقات با محمود غزنوی  اولیه زهد می 

که   غزنوی،  محمود  تصویر  باب  در  بود    پدر پدرش  آویخته  خانه  در  (، 695:   1391)عطار،  بوسعید 

ند. اقوال بسیاری از این طایفه نقل است که به دوری از حاکمان احکایاتی آشنا در تاریخ تصوف

اند؛ سعید جبیر گفت: »قدم بر بساط سلطان منه، اگرچه همه محض شفقت بود بر خلق«  تأکید کرده 

با ابراهیم ادهم، خالی از وجه تمثیلی نیست؛ »روزی جماعتی از  این برخورد صوفیان    (.32:1391)عطار،

از تو گند   ایشان کرد، راهش ندادند. گفتند هنوز  ادهم قصد صحبت  ابراهیم  بودند،  نشسته  مشایخ 

اند و از پذیرفتن مال  دانسته ناک میصوفیه مال سلطان را شبهه   (.119:  1391عطار،  )آید«  پادشاهی می 

های صوفیه پرهیز از حاکمان توصیه شده است؛ سفیان ثوری  درتمامی آموزه   د.زدنآنان سر باز می 

معتقد بود: »چون درویش گرد توانگر گردد بدان که مرائی است و چون گرد سلطان گردد، بدان  

است«   دزد  تصوف  آن  (. 197  : 1391عطار،  )که  مبانی  و  اصول  با  مغایر  را  حاکمان  به  نزدیکی  ها 

 دانستند:  می

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            10 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   205                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

گفت، عباس بن المهتدی بدو بگذشت  بوسعید خراز در معنای ورع سخن می روزی ا 
گفت یا باسعید شرم نداری کی اندر زیر بنای ابودوانیق نشینی و اندر ورع سخن گویی  

  (.173:  1393)قشیری، 

 شعر و ادبیات غیر درباری.  2-3
اینکه  سده   باوجود  ادبیات  در  است،  بوده  سیاست  خدمت  در  سره  یک  ادبیات  و  شعر  میانه،  های 

و بخش   های صوفیه استها که یکسر در خدمت آموزه بخشی از آن   خارج نبود. صوفیه از دوحالت  

تنها خالی از ویژگی مدح و ستایش اربابان قدرت  ان صوفی است، نه دیگر که خاص شاعران و ادیب

های سیاسی موجود نیز در شعر و ادبیات این شاعران صوفی  ت از نظاماست که حتی تندترین انتقادا

می چشم  نمونه به  مولانا  عطار،  سنایی،  خود  خورد.  که  سنایی  هستند.  صوفیان  دست  این  از  هایی 

 گوید: روزگاری در خدمت امرای زمانه بوده است، می

 ین و مدبریرو تو و اقبال سلطان ما و د  چند گویی گرد سلطان گرد تا مقبل شوی 
 ( 654: 1388)سنایی،                                      

:  2: ج1374)رک ریتر،  ترین شاعر صوفی عصر خویش است«  عطار نیز که به تعبیر ریتر، »ستیهنده 

 گوید:می  نامهمصیبتدر  (261

است   گرچه شه را منصب اسکندری است خری  از  را  خویش  کردن   بنده 
 (154:1386)عطار،                                       

 یا

بود  خلقانی  و  نانی  ترا   چون 

خورد نان  خوکان  دست  از  او    هرکه 
 

بود   سلطانی  تو  موی  سر   هر 

 هیچ شک نیست که خون جان خورد
 ( 156:1386)عطار،                                  

و را به دربار دعوت کرده ابوالقاسم درجزینی، وزیر سلجوقی که اسنایی در جواب درخواست  

 نویسد:  بود، می
عقل   را  بنیةداعی  ولیکن  است  پیش خدمت  در  روح  تعهد    و  طاقت  و  دارد  ضعیف 

که افسدوها«،  ندارد  قریه  دخلو  اذا  الملوک  بارگاه   کلاتة  »ان  طاقت  چه  مندرس 

 (. 133:1379 )سنایی،جباران دارد 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            11 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 206

با   معین مولوی  که  ارادتی  میوجود  او  از  دارد،  او  به  پروانه  آمده  »در حجره   .گریزدالدین  ای 

 (. 254 :1ج  ،1362)افلاکی،خود را پنهان کرد، فرمود جواب بدهند تا زحمت ببرند«  

 زبانشکنی در حوزة  هنجار .4  -2   
توده  عموماً  صوفیه  ادبیات  زبان  مخاطب  بنابراین  بودند،  مردم  به های  نیز  این  آثارشان  از  تبعیت 

توده  زبان  همان  ازواقعیت،  دور  و  در حوزة   ها  بنابراین  بود،  رسمی  هنجارشکنی    زبان  به  نیز  زبان 

آن  یازیدند.  بهره دست  با  محاوره، ها  زبان  همچون؛  آن  در  موجود  امکانات  و  عامه  زبان  از  گیری 

 تند.سازی به مقابله با زبان رسمی برخاسطنز، هزل، و وارونه 
زبان به عنوان ابزاری برای نفی سلسله مراتب ارزش  این هنجارشکنی صوفیان در حوزة

بوده   جامعه  بر  حاکم  فکری  هنجارهای  فشار  از  مردمان  ذهن  آزادسازی  و  اجتماعی 
اشراف که مجموعاً    تعارف طبقةاست. آنان زبان را از حالت تعادل و وضوح و توازن م

شمر کلاسیک  بلاغت  معیارهای  اشرافاز  بوی  و  رنگ  و  است  شده  در ده  منشانه 
ن بخشیدند و زبان  تر بداکند، خارج ساختند و رنگ و بوی مردمی ادبیات را تأیید می 

حلق از  را  تحصیل   ادبی  محافل  و  وسیلةکرده  علما  به  تا  مردم کشاندند  میان  زبان   به 
ر ذهنیت  ادراک خودکار مردم را از زندگی و جهان  ضعیف کرده و درکی متفاوت د

 (،140و 137و 135:  1385 )مشرف،ها به وجود آورند اجتماعی و سیاسی آن

مبتنی  »درک  باختین  تعبیر  به  که  بی چرا  تسلیم  و  پذیرش  عادت،  و  بر  بایدها  قبال  در  چرا  و  چون 

می همراه  به  را  قدرت  جانب  از  شده  دیکته  این    (.Bakhtin:1981:23 )آورد«  نبایدهای  بنابراین 

کاملاًبازی انتخابی  صوفیه،  زبانی  آن   های  جانب  از  تعبیر  آگاهانه  به  بود.  اهدافشان  راستای  در  ها 

 هادسون

یابند، معنای یک واژه نیز در همچنان که افراد با حضور در جامعه است، که معنا می 
یا بافتی است که در آن گفته یا نوشته می  شود، تفسیر ارتباط با شرایط خاص محیط 

فعالیتِ خاص و متناسب با اهداف خاص خود استفاده ما واژهشود.  می  قالب  ها را در 
 (.98:1397 ن،)هادسکنیم می 

این توجه صوفیه به عوام و همچنین تلاش برای آموزش معارف عرفانی با زبان روزمره، حساسیت  

تاجایی  برانگیخت؛  را  است مورد طعن آحدیقهکه  متولیان دین  مثنوی عرفانی  اولین  واقع  ، که  نان 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            12 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   207                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

با    حدیقه خویش و مطابقت کتاب    »از فقهاء بغداد در باب صحت عقیدة شود  شده و شاعر ناگزیر می

 :، و یا بر بوسعید خرده گرفتند که(29: 1339 کوب،)زرینسنت و شریعت فتوی کند« 
گوید و تفسیر و اخبار کند بر منبر بیت می صوفی می اینجا مردی آمده است، دعوی  

 .(69: 1: ج 1367)منور،اند بار روی به وی نهادهیکهلق بگوید و خنمی 
در مجلس صوفیه رأی فقیهان آن بود که از نقل قصص جز آنکه مربوط به قرآن باشد  
اجتناب کنند و از روایت شعر خاصه غزل که اجلاف عوام را به فساد کشانند اعراض 

 (. 24:  1339کوب، )زریننمایند 

 ادبیات انتقادی صوفیه در تقابل با شعر و ادبیات مدحی  .  2-5
  . (545:1387)بیهقی،ا مردمان نو و غریب هستیم و رسم تازیکان ندانیم«  طغرل که »م  اگر این جملة

سده  در  ایران  حاکمیت  توصیف  برای  عام   ویژگی  یک  عنوان  به  بگیریم،  را  نظر  در  میانه  های 

سیاست  این  حاکمیت  خروجی  که  است  و  مشخص  فرهنگی  سیاسی،  ناگوار  تبعات  چه  ورزان، 

به  برای جامعه  ادیبان، یکسر در خدمت  آورد. درحالیبار میاقتصادی  و  آثار مکتوب مورخان  که 

زمینةس همچنین  و  قدرت  اربابان  صوفیةتئوریزه    تایش  بود،  قدرت  اربابان  مآل  در    کردن  خراسان 

می حرکت  مسلط  گفتمان  با  متضاد  حتی  و  متفاوت  کاملاً  ازیکمسیری  ادبیاتشان  سو،  کردند، 

ستمگران بود.    ای بر گردة دیگر چون تازیانه محروم و ازسوی   دهندة آمال و آرزوهای طبقةبازتاب

به چشم می  ستیزی شاخصةاین ظلم  ادبی دیگر  نوع  این  ادبیات صوفیه است و در کمتر  خورد. در 

بین برخی چون خرقانی و بوسعید انتقادشان آرام بود و برخی دیگر همچون سنایی و عطار در این  

 تازد؛گونه بر حاکمان وقت میای این . سنایی در ضمن قصیده امر هیچ ملاحظه و پروایی نداشتند

آدم  سگگرچه  مستولیسیرتان   ند اصفت 

ناگهان  برآرد  تازد  برون  آدم   جوهر 
 

کنون  عیاروار   هم  دل  میدان  از  ک   بینی 

دمار  مردم  خر  و  کیمخت  آدمی  سگان   زین 
 (44: 1388)سنایی،                                                     

»ظلمشفیعی   را  قصیده  این  قصیدة ستیزانهکدکنی  می  ترین  فارسی«   کدکنی،  )شفیعیداند  ادبیات 

 کند:عطار در انتقاد به اربابان قدرت هیچ فروگذار نمی .(122:1386

بنگر کیان کنون  نسل   رفت 
 

کیان    یابمکه  همی  کیان   را 
 ( 793: 1386،)عطار                         

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            13 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 208

 گوید:های عطار میریتر درخصوص این وجه سروده 

نوشته  در  دیگر من  اسلامی  آن    -های  در  استکه  شده  انتقاد  حکام  از  چنین    -  ها 
داستان در  که  سختی،  و  تند  ندیدم  انتقادهای  است،  شده  قدرت  ارباب  از  عطار  های 

 (. 177:1388)ریتر 

الدوله از والیان بزرگ  اند؛ سیفستیزی او آورده تمام بوسعید به وضعیت مردم و ظلم درمورد اه

 نیشابور، در خانقاه شیخ بوسعید بسیار گریست که 
سلمانان  باید که مرا به فرزندی قبول کنی. شیخ گفت از ما پذیرفتی که ظلم نکنی و م

عدل   طریقت  و  نکنند  ظلم  رعیت  بر  تا  داری  دست کوتاه  را  لشکر  و  داری  نیکو  را 
  (.233:  1: ج1367)منور،ورزی؟ گفت کردم. شیخ گفت تورا به فرزندی قبول کردم 

نمی محدود  سلطان  شخص  به  صوفیه  قدرتانتقادهای  وابستگان  دیگر  بلکه    دربر  نیز  را  شود 

.  اندکرده   قدرت   ارباب  سخرة   را  خود  که  تازند می  دینی   عالمان  به   هی گرو  هر    از   بیشتر   و  گیردمی

 :تازدمی فقها و نظامیان به    دیگران از ترصریح سنایی

 اسفندیار  صدهزار  بد  دین  راه  در  ازین  پیش
 

 مال و  جاه کسب بهر از قیل و  قال نبود فقه

 کو سپهسالار یک اکنون و  اقلیم هفت گرد 
 ( 474:1388سنایی،)                                        

 داشتن سامان به دین و  وجانعقل چبود فقه
 ( 461:1388سنایی،)                                        

 مراکز   به   دین  علمای  پیوستگی  درمورد  ندارد،  را   کسی  یا  چیزی  پروای  که   نیز  همدانی   قاضی

 :گویدمی قدرت

  که   کردندی  اختصار  این  بر  کاشکی .  شناسند  فراخ  آستین  و   طیلسان  به  را  علما  کنونا
! کنیممی  اسلام عزّ گویند آنکه و محظور مراکب و  حرام لباس و دارند زرین انگشتری

 الدینجمال  و   ظهیرالدین  الدین،تاج  عمادالدین،  الدین،کمال   فاسقان  ما؛  روزگار  در
 ایشان   و   کردندی،  طلب   را  دین  علمای   اسلام   خلفای   گذشته  روزگار  در .  باشند

 پادشاهان   با  روز  و   شب  حرام،  دینار  پنجاه  و   ادرار  دینار  صد  بهر  از  اکنون.  گریختندمی 
 (. 244 :1395، القضاتعین) نشینند فاسق

  تأیید   مورد  دینی  علمای  ادوار،  این  در  مذهب  اهمیت  و  دینی  هایسیاست   ةواسطبه   است  آشکار

 . بود موجود سیاست  نقد ة سک دیگر روی درواقع هاآن  به  انتقاد   و  بودند حکومت  حمایت و

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            14 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   209                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

 گری ابوشکنی و هنجارگریزی در قالب ادبیات قلندری و ملامتی. ت2-6
گری و ادبیات قلندری و در قالب تجاوز به تابوها  صوفیه را باید در  ملامتی  وجه دیگری از مبارزة 

آید و علل و  ای عموماً و هیچ نوع ادبی خصوصاً در خلاء به وجود نمی پدیده جو کرد. هیچ  وجست

کنند. ادبیات قلندری با آن مفاهیم سترگ و تابوشکنانه نیز از  ظهور آن را فراهم می  عواملی مقدمة

اجتماعی به ساختار فرهنگی، دینی و سیاسی    -این قائده مستثنی نیست و به عنوان اعتراضی سیاسی

تفس می مسلط  جامعهیر  در  و  شود.  سنجیده  دین،  رسمی  قرائت  با  نسبت  در  پدیده  هر  که  ای 

گری اعتناتر بودند، تظاهر به ملامتی حال متولیان دین به اصل دین بیشد و درعین گذاری میارزش

 . اثرگذار باشد توانست یک مبارزة و رفتارهای قلندری به منظور هنجارشکنی و تجاوز به تابوها می 
این است که آن رند قلندری که حافظ او را قهرمان لیریک شعر خود ساخته،  حقیقت  

ای تاریخی و عینی هرگز نبوده است. بلکه تبلور آرزوهای امثال حافظ و شاعران  پدیده
ب این رهگذر  از  هنرمندان  این  و  و عطار  امثال سنایی  از اوست.  قبل  نیازهای  بزرگ  ه 

 (.50-54:1387)شفیعی کدکنی، اند ته خویش پاسخ گف فرهنگی و اجتماعی جامعة

زمینةوجود   تصوف  در  قلندری  منش  و  و  یری گروه گشکل  افکار  قلندریه  مختلفی چون  های 

 ملامتیه در تصوف شد. 
نوعی به مخالفت غیرمستقیم با نظام فکری صوفیه با ایجاد این نهادها در قلب اجتماع به

نظام این  پرداختند.  دررسمی  متفاوت  فکری  مبارزةهای  نوعی  دربرابر    حقیقت  منفی 
 (. 1379:351 وب،ک)زرینخلافت عباسی و سلطنت بود 

تأیید می تصوف، حرکتشفیعی کدکنی  و  قلندریه،کرامیه  فتوت،  »هر چهار جریان  های  کند 

 (. 26:1387کدکنی، ) شفیعیتر« آشکارتری دارند و برخی پوشیده   اند، برخی صبغةسیاسی

دو   قلندریه  به  هرکدراجع  دارد؛  وجود  منفی  و  مثبت  نتیجة نگاه  به  دهیم،  قرار  اصل  که  را    ام 

له که  ئواحدی میرسیم؛ و آن چیزی نیست جز تابوشکنی و هنجارگریزی صوفیان در جامعه. این مس

  شاعران و اندیشمندان بزرگی چون سنایی، عطار و مولوی به شخصیت قلندر ارج نهادند، بیانگر این 

های اجتماعی پردازی و ظهور و بروز آمال و دغدغه بینی  قابلیت اسطوره هان ست که این بینش و جا

ازطرف دارد.  را  مردم  سیاسی  منتقدان  و  از  خود  هستند،  قلندری  ادبیات  دارای  که  عارفانی  دیگر 

خویش عصر  مزاحمتبوده   بزرگ  و  بود،  اند  شده  ایجاد  آنان  برای  حکومت  جانب  از  هایی 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            15 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 210

عین تاجایی فردی چون  اندیشه اکه  سر  بر  را  جانش  مثبت،  لقضات  نگرش  این  کنار  در  داد.  هایش 

شریعت جانب  از  نیز  منفی  افراد  نگرش  این  بودند  معتقد  که  طریق  بدین  داشته،  وجود  ورزان 

آن شرع رفتار  و  اعمال  و  عین گریز  بود.  شده  تعریف  هنجارهای  و  فرهنگ  با  مغایر  القضات،  ها 

زدایی های شاخص ادبیات قلندری هستند که با تقدس تبریزی چهره سنایی، عطار، مولوی و شمس  

 و چالش کشیدن نظم موجود پرداختند. های رسمیگذاریاز مفاهیم دینی و سیاسی، به نفی ارزش
کار  مرا  افتاد  میکده  با  صومعه   از 

 

 باشم یار اندرخراباتست من اندرکعبه چونچو
 

زهد نظام  آمد  صومعه  و  دین  و   تسبیح 
 

ننشینم می    می  بی  و  خورم  می  و   دادم 

 ( 747:  1368)عطار،                                          

می خراباتی  یار  بهر  ز  را  خود   دارمصفت 

 ( 424:  1368)عطار،                                          

عشق  نظام  آمد  میکده  و  کفر  و   زنار 

 ( 337:  1368عطار،  )                                        

  ، 1391،)شمس تبریزی    من و در اسلام من چندان خوشی نیست  خوشی در الحاد من است در زندقة 

 . (22: 2ج ،1391شمس تبریزی، ) ایم«کار؟ ما خود ائمه ائمه که باشند؟ مرا با ائمه چه(، 114: 1ج

است   رندی  و  عشق قلاشی   سرمایه 
 

شمر گلخن مسجد  همه  را   ها 
 

است   دگر  جهانی  زاهدی  و   قرایی 
 ( 4:1373القضات،)عین                                    

گیر  سادات  همه  را   گلخنیان 
 ( 295:1388)سنایی،                                         

 قلندری شکل گرفته است. ان بیشترین میزان هنجارگریزی صوفیه در قالب گفتم

ایرانی در طول تاریخ، تابعی است از متغیر    فرهنگی و هنری جامعةتحولات    مجموعة
و   طرفدار  جمعی  همواره  نظامی  هر  تابوهاست.  شکستن  جهت  در  جامعه  آرزوهای 

آن عده دارد.  مخالف  نظامای  طرفدار  که  می ها  نظام  اند  آن  تابوهای  از  که  کوشند 
آن  و  کنند  می پاسداری  نظام  مخالف  جهت  در  که  تا  ها  مترصدند  همواره  اندیشند 

کنند یا اگر کسی این ای رخنه در اعتبار این تابوها کنند. یا خود این کار را می گونهبه
عهده  را  آن کار  شد،  می دار  ستایش  به  این  ها  مصداق  سوی  دو  از  قلندریه  پردازند. 

اجتماعی  تابوتمایل  شکستن  به  خود  هم  یعنی  برخاسته اند؛  تشویق ها  مورد  هم  و  اند 
 .(50-51:1387)شفیعی کدکنی، اند های مردم شده توده

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            16 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   211                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

 تساهل و رواداری دینی و اجتماعی .  2-7
ای دورة تاریخ  با  همزمان  اسلام  دنیای  و  شکل   ران  دوره نضج،  خراسانی  تصوف  رشد  و  ای  گیری 

به تعصب دی  از  نی و خونریزیپرآشوب و ستیز بود و رواداری دینی صوفیه، واکنشی  های حاصل 

بود. در   تقسیم   حالت کلی ریشة اختلافات در جامعةآن  توان در چند  بندی می اسلامی را در یک 

عامل جستجو کرد؛ نخستین اختلاف مسلمانان بر سر جانشینی پیامبر بود که موجب تفرقه و انشعاب  

از   متفاوت  برداشت  از  ناشی  مورد  دومین  شد.  اسلام  در  که  بزرگی  بود  اسلامی  عقاید  اصول 

پدمشرب را  معتزله  و  امامیه، مرجئیه  اشاعره،  قدریه،  متعددی چون  و سومین  های فکری  ید آورد، 

های فقهی در فروع دین بود که در مذاهب اهل سنت به تفکیک مذاهب  استنباط   اختلاف به واسطة

ازسوی  انجامید.  باوچهارگانه  وجود  اسلامی،  فتوحات  گسترش  با  دین دیگر  به  چون  رمندان  هایی 

اجتناب  جامعه  این  در  بودایی  و  زردشتی  یهود،  مذاهب  مسیحیت،  و  فرق  تعدد  این  بود.  ناپذیر 

به الحاد و کفر و ریختن   به متهم کردن  ستیزهای بسیاری را در پی داشت و حتی در برخی موارد 

شدخون منجر  بسیاری  سوءاستفادة های  و  نقش  از  بین  این  در  ازدولت   .  اختلاف   ها  نیز  این  ها 

توان به سادگی چشم پوشید. موارد بسیاری از نقش خلفای عباسی و  سلاطین در گسترش این  نمی

»الطریق   توان برشمرد. در این شرایط  گفتمان تصوف بنا بر اصلِستیزها در جهت منافع سیاسی می

نسبت به فرق اسلامی، بلکه نسبت به   تنها، رواداری دینی را نه الی الله بعدَدِ الانفاس الخلق/ الخلایق«

تأکید می نیز توصیه و  از شاخصهغیر مسلمانان  بود؛  کردند. در گذشته تساهل  های شناخت صوفیه 

 : آمده است نامهقابوس در 

داند  اگرچه  ندهد  فتوی  و  نکند  دلیری  کسی  خون  به  هرگز  که  است  کسی  صوفی 
مذهب کسی  تعصب  در  که  نکند  واجب  و  است  قتل  بر   مستوجب  و  خواند  کافر  را 

کفر   نداند  او  آنچه   هر  نه  که  نکند  انکار  غریب  علمی  و  بن  کتابی  )کیکاووس  بود 

 (. 250: 1383اسکندر، 

به  این  پذیرش شکاکانة البته  مبتنی  معنای  بلکه  نیست،  عقاید  از  بر حقتمام  تا   است  دیگران  نهادی 

به پذیرش تقدم    استبداد و ستیز جلوگیری کند. اساس تصوف گرایش  غلطیدن جامعه در ورطةفرو

 صلح و نه جنگ است. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            17 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 212

داند، زیرا وجود را خیر محض و شر را امر عدمی و عرضی عارف رحمت را اصیل می 
می می  هرکجا  به  او  می شمرد.  را  الهی  اسماء  از  مظهری  و  از حق    . بیندنگرد جزوی 

به عنوان خو ازاین را  نیز به عنوان خوب می رو عارف خوب  پذیرد ب و غیرخوب را 
  (.491:1385 )ایزوتسو،

 داند:کوب تساهل صوفیه را واکنشی دربرابر تعصب و ستیزهای دینی میزرین

حقیقت آن است که با وجود اینکه عرفان خراسانی همزمان با ادواری پرآشوب متأثر  
را   دنیای اسلام بود، خود  و ستیزهای مذهبی  امور داشتهاز جنگ  این  از  و برکنار  اند 

و چه  کلامی  نظریات  دربرابر  واکنشی  خود  خراسانی  تصوف  در  موجود  تساهل  بسا 
   (.35،1383کوب،زرینآمیز بود )گرایی تعصبسنت

می فعل  در  چه  و  قول  در  چه  صوفیه  تساهل  از  بسیاری  عزیز، موارد  ای  »اما  کرد:  اشاره  توان 

اند، اما یکی مفصل، که  راه خدا، که جمله محققان خود مجمل گفته های طالب بسیار است در  شرط

معروف   جملة که  گروه  سه  و  هفتاد  دیدة مذاهب  در  سالک  راه  در  اول  یکی    اند،  و  بود  یکی  او 

 داند و نه مقصد. مولوی ستیزها را مربوط به راه می (.339:1373القضات،)عیننماید« 

بی   ها نظرکنی، اختلاف عظیمپس اگر در راه مباینت  به مقصد  و  اما چون  حد است؛ 
ها به کعبه متفق است. آن مباحثه و جنگ ند و یگانه و همه را درونانظر کنی همه متفق

راه در  که  اختلاف  می و  جنگ ها  آن  که  شد  معلوم  راه کردند،  در  و ها  بود  ها 
 (.97:1388) مولوی،مقصودشان یکی بود 

 داند: دنیا می  او این ستیزها را طبیعی و باعث قوام 

 جنگ طبعی، جنگ فعلی، جنگ قول

قائ جنگ  زین  جهان  میاین   بود م 
 

هول   است  حربی  جزوها  میان   در 

شود  حل  تا  درنگر  عناصر   در 
 ( 46-47: ابیات: 6)مثنوی، د                       

وجودی    استعارة   که این صفت، ابوسعید ابوالخیر یکی دیگر از باورمندان به تسامح است تاجایی

تاجاییشود. آورده او می نداشت  بوسعید جایی  نفرت در ضمیر  از خواندن آیات  اند که قهر و  که 

داوری  گفت »ما آنچه یافتیم به بیو می   (83-84:  1ج   ،1367  )منور،کرد  قهر و عذاب الهی خودداری می

 (. 285: 2:ج ،1367)منور،  دریغی مال یافتیم« سینه و بی 

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            18 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   213                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

 (واسطه با حق)ارتباط بی  دینى  گرینفى واسطه .  2-8
هستی  »نگاه  در  تفاوت  حاصل  که  صوفیه  نزد  در  خداوند  با  واسطه  بدون  آنارتباط  با  شناختی«  ها 

دینی به وجود آورد که بسیاری دیگر از    آن اعصار است، انقلابی در اندیشة  شریعتبرمبتنی  جامعة

ای  ود قرار داد. انسان در نظام عرفانی جایگاه ویژه و برجسته الشعاع خابعاد زندگی دینی را نیز تحت 

جا تمامی کمالات اسماعی خداوند را داراست  الهی، یک  با برخورداری از جامعیت اسمای  او  .دارد

وجودی خود را    رود که در ملاقات حق حصة تواند پیش و به لحاظ قابلیت وجودی خود تاآنجا می

بود ولی   ( ص)»عشق« است، خاص رسول  ن نوع رابطه که در پیوند با مسألةازاین، ایدر او ببیند. تاپیش 

 د که در جایگاه پیامبر قرار گیرد. تواند پیش بروبا این نگرش صوفیه، انسان تاجایی می
  د خدا و رسولش نیز دارای این صبغة حب اساس حقیقی تصوف اسلامی است و پیون

و   بود  حق  به  نسبت  حضور  حالت  در  وی  است.  مستقیم صوفیانه  و  آگاهانه  را  آن 
می  ژرفاحساس  از  یکی  در  است  دین  همان  این  و  زندهکرد  و  حالات  ترین  ترین 

 (. 16:1392)نیکلسون،سطوحش 

 داند: واسطه را مختص صوفیه میکوب این ارتباط بی زرین

طریقة ن   این  برای  که  مقدماتی  تمام  با  مسلمانان، عملی  بین  در  است  لازم  آن  به  یل 
و   مستقیم  ارتباط  امکان  به  شریعت،  از  پیروی  عین  در  که  دارد  صوفیه  به  اختصاص 

 »حدثنی قلبی عن ربی« اند. حتی برخی از آنها سخن از  واسطه با حق نیز قائل بودهبی 

خداونگفته با  بلافاصله  ارتباط  امکان  به  قوم  این  اعتقاد  از  حاکی  این  و  است اند  د 
 (. 14:1362کوب،)زرین

را می صوفیان  گفتارهای  از  متعددی  مقامیموارد  و  حال  چنین  مدعی  که  کرد  ذکر  اند؛  توان 

نتیجة اینان هیجانات شدید روحی   اتصال و در  قرار گرفتن در معرض خطاب    خود را، که حاصل 

معنی البته  و  شورانگیز  کلماتی  کسوت  و  بافت  در  بود،  بیان  خداوندی  هنری  اسلوب  با  گریز 

چنین بود.  نمای ایشان محصول شرایطی این های مبهم و متناقصهای صوفیه و گزاره کردند. شطحمی

خرقاین   دامنة  است.  گسترده  مولوی  تا  خرقانی  و  حلاج  از  سخنان  تعبیر  گونه  با  حالت  این  از  انی 

پیغامبران بود؛ اگرچه به وی وحی    د »هر کسی را سخاوتی بود، در درجةکن»وحی القلوب« یاد می

  او از وحی خداوند به قلبش سخن گفته   (.291-292:  1384)خرقانی،نیاید ولکن وحی القلوب با او بود«  

»از حق ندا آمد که ما به کس ناست:  از مصطفی جبریل را  تو را بجز جبریل  بعد  فرستادیم. گفتم: 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            19 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 214

و چه  مثنوی  مولوی بارها چه در  (.  166  : 1384  خرقانی،)خلق است، وحی القلوب همیشه با من است«  

 اشاره کرده است:    به وحی اولیا  مکتوباتدر 

می  چه  چرا این  نشود،  منزل  دیگران  بر  وحی  پیغامبران  و  مصطفی  از  بعد  که  گویند 
گویند المؤمن ینظر بنورالله، چون به نور خدا نظر کند همه را بیند، اول نشود؟ اینکه می 

را و آخر را، حاضر را و غایب را. زیرا از نور خدا چیزی پوشیده باشد؟ آن نور خدا  
 (.  120-121:  1388)مولوی،  نباشد، پس معنی وحی است

می تبریزی  وحیشمس  کاتب  »بعضی  وحیگوید:  محل  بعضی  و  هردو  اند  تا  کن  جهد  اند. 

تعابیری چون »گشودن در سخن«، »گشودن در معنی« و »گشادن    (. 83:  2: ج1391) شمس تبریزی،  باشی«  

بدون   ارتباط  در  قرار گرفتن  و حاصل  این  به  نزدیک  معنایی  در  ادبیات صوفیه، همگی  در  صدر« 

د، ما را از ما فراستاندند  ما گشادن خ ما گفت: در آن ساعت دری در سینةواسطه با خداوند است؛ »شی

بگشادند«   تو  بر  کلمه  این  حروف  درهای  باسعید!  یا  گفتند  دیگر  ازسوی  (.25-26:  1367)منور،و 

در   با حالات رسول  و شهود  غلبه وجد  هنگام  روانی صوفیه  و  مشابهت حالات روحی  و  نزدیکی 

 .هنگام نزول وحی نیز قابل تأمل است

می    )ص( مهتر   از جبرئیل  می ترسنخست  و  نمی ید  رنجه  گفت  مرا  که  این چیست  دانم 
  (.155:1355 نامقی، )جام ا فرشته است، یا که خود جنون استدارد؟ دیو است یمی 

اندیشه  با  از موارد متعدد اختلاف فقها و علمای دینی  به همین مسیکی  ادعای    لةئهای صوفیانه 

به عنوان یک مبنای اولیه برای تصوف قرار  شود. اگر زهد را  واسطه با خداوند مربوط میارتباط بی 

دهیم، ادعای ارتباط با خداوند دورترین نقطه از آن است، بنابراین تردیدی نیست برای کسانی که   

های دینی براساس یک الگوی خاص بودند، و حتی  در پی یکدست کردن جامعه از لحاظ اندیشه 

نمی بر  را  دیگری  فقهی  اولیا   ارتباط   ادعای   . تابیدندقرائت  جانب  از  خداوند  حذف    با  و  تصوف 

می واسطه  باز  مریدان  دیگر  برای  را  راه  این  که  کتاب  و  رسول  چون  میزان  هایی  چه  تا  کرد 

شد و نظم  توانست خطرناک باشد، ضمن اینکه باعث تعطیلی جایگاه مادی و معنوی بسیاری می می

 .انداختبه خطر می را دینی

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            20 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   215                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

 هایی چون شطحزمانی و زمینی و زبانی در قالب گزاره  های آزادی از محدودیت .  9  -2
ها  برخی از وجوه آزادی، که صوفیه بدان معتقد بودند را باید در بعد متافیزیکی اندیشه و نگرش آن 

، در  بودجو کرد. تصوف خراسان به همان میزان که به آزادی عمل در سطح اجتماع معتقد  وجست

معرفت در  بعد  سعی  نیز  گزاره بهره شناسانه  داشتند.  عمل  آزادی  این  از  ارتباط  گیری  چون  هایی 

هایی از این آزادی در بعد معرفتی هستند. بنابر اهمیتی  وار با خداوند، شطح نمونه واسطه وگستاخ بی

های مشابه،  که شطح در تاریخ تصوف دارد و تبعات اجتماعی و سیاسی آن، به نمایندگی از گزاره 

 .شودداخته میبه صورت مجزا بدان پر

برانگیزترین مباحث در تاریخ تصوف و  حال بحث ترین و درعین شطح که یکی از غامض   مقولة  

زدن در ساحت ربوبی  عارف با خداوند و قدم  واسطةحتی تاریخ تفکر دینی است، حاصل ارتباط بی

 ی جامعة ن و تصوف است که موضع نهایزبانی و معرفتی دارای جایگاهی در عرفا  است. این گزارة 

می مشخص  باید  آن  به  نسبت  تصوف  مخالفان  و  موافقان  عنوان  به  این  دینی  از  پیش  تا  اگر  شد. 

بی  سکوت  این  شطح،  با  مواجهه  در  بود  سکوت  امکان  تصوف  گفتمان  بونصر  درمقابل  بود.  معنا 

سراج طوسی  که از نخستین کسانی است که سعی کرده است میان معنی لفظی و اصطلاحی شطح  

 گوید:  طی پیدا کند، میارتبا

آرد   که  گویند  مشطاح  جهت  این  به  هم  را  آسیاب  و  است  حرکت  معنی  به  شطح 
بسا که از شدت پری، از هر دو جانب، آرد سرریز کند و چه همواره در آن حرکت می 

گردد، با سخنان شگرف از گردد. مرید سالک هم که دچار جذبه و هیجان روحی می 
دهد که جز اندکی، توان ادراک  دارد و جمالی را نشان می می های درون، پرده بریافته

 (. 404:1388 )سراج،آن ندارند، این »سرریزهای روح« در تصوف همان شطح است 

چه صوفیان گاه وجد و حال  شطح تأکید دارد: »شطح، آن   حمد غزالی بر مخالفت شرع با مقولةم

أنا الحق، سبحان ما   شفیعی کدکنی   (.836:1386)غزالی،أعظم شأنی«  بیرون از حدِ شرع گویند مانند؛ 

 داند: نیز به کارکرد اجتماعی و سیاسی شطح معتقد است و آن را »تجاوز به تابوها« می

جسارتی که صوفی در تجاوز به تابوها از خود نشان داده است، در دو صورتِ »آرام« 
قابل طبقه »انقلابی«  وقتی حسینو  است.  منصور حلاج  بندی  مثل بن  الحق«  »أنا  گفت 

که ها به میان اقیانوس آرام افکنند و تاوقتی این بود که کوه دماوند را از ارتفاع ستاره
هرگز فرو   چیزی به نام فرهنگ و تمدن اسلامی و ایرانی وجود داشته باشد، این امواج

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            21 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 216

سادة گزارة  این  نشست.  بزرگ  نخواهد  به  تجاوز  و  ترین  زبانی،  بود  شریعت  تابوی 
مجموعة  وقتی  می   به  تاریخ  طول  در  صوفی  زبان  و  را  نگذهن  تابوها  به  تجاوز  ریم، 

 (. 436:1392)شفیعی کدکنی، بینیمستون فقرات این جریان فکری می  منزلةبه

ن شده،  تعریف  معرفتی  و  دینی  مبناهای  از  بسیاری  جمله  یک  همین  دوباره  با  تعریف  یازمند 

و عقاب، سیر و سلوک عرفانی، حدود و ثغور رواداری    عابد و معبود، تکالیف، ثواب   گردید؛ رابطة 

گیرد، قرار گرفت، چرا که  تاثیر این گفتار و عوالمی که شطح در آن صورت میدینی، همه تحت 

داری گشود،  شطح محصول نگاه جدید گوینده به خدا و شریعت بود و افق جدیدی در جهان دین 

 یاسی باشد.  دینی و س این چیزی نبود که مورد قبول جامعةو 
شود تا از قواعد شریعت عدول  فقها معتقد بودند شطحیات دستاویزی جهت عوام می 

عین  می کنند.  تند  بسیار  شطاحی  در  شرع القضات  ظاهر  با  که  سرود  اشعاری  و  رفت 
مباینتی تمام داشت، همین باعث شد  فقها او را به کفر و زندقه متهم کنند و فتوی به 

   (.24:1339:کوب )زرین کشتنش دهند 

هایی چون شطح، طامات و کراماتی که در فرهنگ صوفیه  توان چنین نتیجه گرفت که مقولهمی

از  ها میاین واقعیت است که آن   دهندة وجود دارند، نشان  پندار و کردار خود را  کوشند گفتار و 

خارج  محدودیت  است؛  موجود  دینی  نظام  تعریف  حاصل  البته  که  هستی  جهان  و  های  کنند 

ای فراتر از زبان و مکان داشته باشند. ناگفته پیداست که در آن دنیای خاص، کسی جز حق اندیشه 

مالکنمی جایگاه  در  ملکتواند  و  اریکة الملک  بر  هستی  جهان  و    الملوک  زند،  تکیه  قدرت 

 .توجهی صوفیه به حاکمان حاصل این اعتقاد استبی

 و عقلانیت توجهی به آموزش  خردستیزی و بی .2-10
جریان با  همیشگی  جدالی  مبتنیصوفیه  داشتههای  خردگرایی  بیبر  مدرسه اند.  علوم  به  ای  توجهی 

واکنش  از  دیگر  صوفیان  یکی  بود.  موجود  اجتماعی  نظم  و  شرایط  به  نسبت  صوفیه  منفی  های 

این  بودند  معتقد  این  ازطرفی  است.  معنوی  سلوک  سیر  و  شناخت  در  علوم حجابی  به  گونه  مورد 

 خورد: روشنی در این سخن بایزید، به چشم می

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            22 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   217                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

نقل است که چون یک تن از علما بر سخن بایزید خرده گرفت که این سخن با علم 
ای؟ گفت نه، شیخ گفت این  موافق نیست. شیخ پرسید آیا تو بر کل علم دست یافته

 (.38:1383کوب،)زرین  از علم دارد که به تو نرسیده استسخن، تعلق به آن پاره 

ای شده است که با سوءاستفاده از جایگاه علمی به  پیدایش طبقه   ورزی زمینةگونه علماز طرفی این 

 مولانا نیز بر آن دست نهاده است:  ای است که له ئاند، و این مسمناصب مادی و سیاسی تکیه زده 

هندسه کاریخرده  علم   های 

دنیاستش  همین  با  تعلق   که 

بنای   علم  همه   آخرستاین 
 

فلسفه   و  طب  علم  و  نجوم   یا 

نیستش  بر  آسمان  هفتم  به   ره 

اشترست  و  بود گاو   که عماد 
 ( 1516-1518: 4)مثنوی، دفتر       

حسن   تفکر  در  است.  شده  ذکر  مدرسه  و  علم  نقد  در  صوفیه  افعال  و  اقوال  از  بسیاری  موارد 

ولوی و شمس این نگرش چون  بصری که از صوفیان نخستین بود تا بوسعید، امام محمد غزالی، م

تداوم میزنجیره  است«  ای  » علم غدر  بود:  معتقد  ]بایزید[  بوسعید در آغاز،    (.170:  1391)عطار، یابد. 

داشت« »سی هزار بیت عربی خوانده بود، و در علم تفسیر و احادیث و فقه علم طریقت حظی وافر  

 از او روایت شده است؛   (.695: 1391)عطار، 
ها داشتیم نهمار، ها داشتیم بسیار و جزوهاین حدیث بر ما گشاده گشت، کتاب ابتدا که  

می یک می یک  و  نمی گرداندیم  راحت  هیچ  و  عزوجل  خواندیم  خداوند  از  یافتیم، 
گشادگی نباشد و به خواندن این از تو  ها می خواستیم، یارب ما را از خواندن این علم

و کتاب و آن دوکاوامانیم،  زَوَر آن کتاب ها دفن کرد  بر  بود و خاک  برآورده  ها ن 
 . (43: 1367)منور،کرد می 

. این نگرش منفی صوفیه به خردورزی از دو منظر قابل  (42:  1367)منور،    نامیدمیو آن را »مطلقه«  

ها معتقد بودند که خرد و اندیشه برای معرفت و وصال حق و حل رازهای  بررسی است؛ ازطرفی آن

تنها دل و عشق است که به عنوان  الش آفرینش و همچنین چ ناقص است و  انسان در زندگی  های 

رساند. و به تعبیر مولوی این علوم ظاهری »ره به هفتم آسمان مرکبی هموار انسان را به سعادت می

پروایی و به دور از  های مختلف و حتی با بی رو در متون صوفیه به اسباب و روش بر نیستش«. ازاین 

هرگونه می  انصاف  قرار  تندترین حملات  آماج  را  استدلال  و  ازخردورزی  این طرف دادند.  دیگر 

توجهی، از یک منظر قابلیت تفسیرهای سیاسی و اجتماعی را داراست؛ اگر بدانیم که این نظام  بی

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            23 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 218

شود، این  شود و درنهایت تبدیل به قانون میگذاری از جانب چه نهادی تبیین و حمایت میارزش

نهادهتوجهی صوفیه خواه بی گرفتن  به سخره  نوعی  داعیة ناخواه  که  است،  سیاسی  و  اجتماعی    ای 

جامعة  تلاش در  فرد  و  جامعه  تعالی  و    برای  دارند،  را  و  دینی  مدارس  هدف  این  راستای  در 

  .ها گسترش ستیزهای دینی و مذهبی بودهای بسیاری ساخته شد، ولی خروجی آننظامیه

 :نتیجه
های اصلی  گاه ف خراسان  با وجود پذیرش ضمنی نظام سیاسی موجود، یکی از تجلیگفتمان تصو

فعالیت گرایانه در سیستم موجود محسوب می اصلاح  مبارزة  های سیاسی صوفیه، در سه سطح  شد. 

ب است؛  بررسی  قابل  زبانی  و  اندیشگانی  و شیوة رفتاری،  رفتار عملی  زیست، در    دین معنی که در 

در همچنین  و  معرفتی  زبان  پینظام  شاهد  نشانه شان،  با  نظامی  درریزی  متفاوت  نظام    های  مقابل 

شیوة  در  هستیم.  طلبی،    موجود  انزوا  خانقاهی،  زندگی  همچون؛  رویکردهایی  با  صوفیان  زیست، 

از   استفاده  سماع،  همچون  تشریفاتی  و  سنت  انجام  متفاوت،  پوشش  قدرت،  نهاد  به  کردن  پشت 

دینی و تعالیم  و    موسیقی در  ادب  از  نوعی  متفاوت؛  و حتی آداب طعام  تساهل  و  تسامح  معرفتی، 

توجهی به زبان  زبان آنان  با بی  آداب اجتماعی عرضه کردند. در حوزة آداب صوفیانه را در مقابل  

ب معیار و رسمی، ساختارشکنی کارگیری طنز، هجو، هزل و استفاده از زبان  ه های نحوی و کلامی، 

اندیشگانی نیز این گروه با    دیگرگونه با زبان داشتند. در حوزة ف دینی، رفتاری  عامیانه در بیان معار

گری دینی، ارتباط مستقیم با  وارد کردن مفاهیمی چون؛ حب در ارتباط بین خدا و بنده، نفی واسطه 

گونه  آن  حاصل  که  از  خدا  بسیاری  و  است  خداوند  محضر  در  گستاخی  و  شطح  چون  هایی 

برساختةبدعت  مورد  دیگ  های  در  برداشتند.  گام  موجود،  نظام  ساختار  اصلاح  و  نفی  در جهت  ر، 

   دینی تلقی شود، ولی با گری صوفیه در این حوزه امری صرفاًاخیر باید گفت، ممکن است اصلاح

توجه به پیوند آشکار سیاست و مذهب و تلقی کلی حاکم بر آن دوران که، حکومت نگهبان دین  

 .دادتأثیر قرار میشود، چراکه خلل در یکی، دیگری را نیز تحت می است، ارتباط این دو آشکارتر

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            24 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   219                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

 نامه: کتاب
– ( برتولد.  اسلامی تا  (،1392اشپولر،  نخستین  قرون  در  ایران  فلاطوری  ،ریخ  تهران:   ،ترجمه جواد 

 . علمی 

شمس – )افلاکی،  احمد.  دنیای    ،العارفینمناقب  ، (1362الدین  تهران:  یازیجی.  تحسین  اهتمام  به 

 .کتاب

– ( کاووس.  سیاسی«،  1386امامی،  »مشارکت  سیاسی (،  علوم  شمارهپژوهشنامه  دوم،  سال   ،1  ،

 .58-76 صفحات

)ایزوتسو، توشی  – تائوئیسم  ،(1385هیکو.  و  چاپ چهارم.    ،ترجمه محمدجواد گوهری  ،صوفیسم 

 .تهران: روزنه

 .و النشر للطباعةقاهره: دارالفکر   ،صحیح البخاری(، ق1401اسماعیل. )بخاری، محمدبن  –

ابوالفضل. ) –  :تهران  چاپ دوازدهم،  وشش خلیل خطیب رهبر،به ک  ،تاریخ بیهقی   (،1387بیهقی، 

 .مهتاب

 .جامی  :تهران ترجمه مسعود انصاری،   العارفین،تاج   (،1390بغدادی، جنید. ) –

تصحیح علی فاضل. تهران:    .المشتاقین  روضةالمذنبین و جنة(،  1355نامقی، ابونصراحمد. ) جام –

 .پژوهشگاه علوم و مطالعات فرهنگی 

– ( عبدالرحمن.  توحیدی   الانس،نفحات(،  1366جامی،  مهدی  اهتمام  کتابفروشی به  تهران:  پور، 

 .سعدی

  تهران: سخن. محمدرضا شفیعی کدکنی،، گزینش ر دریانوشته ب  (،1384خرقانی، ابوالحسن. ) –

– ( هلموت.  جان  (،1388ریتر،  تهران:   ، دریای  بایوردی.  مهرآفاق  و  خویی  زریاب  عباس  ترجمه 

 .الهدی

 .تهران: امیرکبیر  ،چاپ چهارم  ،ارزش میراث صوفیه (،1362کوب، عبدالحسین. )زرین –

  صفحات ،11سال سیزدهم. شماره  یغما.در باب ادب و نقد صوفیه«. »(، 1339. ) ______________ –

533-528.  

–     _____________( آن (،  1383.  تاریخی  منظر  در  ایرانی  کیوانی   ،تصوف  مجدالدین   ،ترجمه 

 .تهران: سخن

 .، تهران: امیرکبیروجو در تصوف ایرانجست (. 1379)  _____________    –

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            25 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


ششم وستبیشماره  هم/سال سیزد پژوهشنامه عرفان/ دو فصلنامه/                                                                                 220

ابونصر.     – طوسی،  التصوف  (،1388)سراج  فی  مه   ،اللمع  ترجمه  نیکسون.  محبتی تصحیح    ، دی 

 .تهران: اساطیر  ،چاپ دوم

– ( ابوعبدالرحمن.  الصوفیه،(،  م1953سلمی،  شریبه،  طبقات  نوارالدین  دارالفکر   : مصر  تحقیق 

 .للطباعة

تهران: موسسه حکمت و    به اهتمام نصرالله پورجوادی،  ،مجموعه آثار(،  1372. )_____________ –

  .فلسفه

تهران: کتابخانه   ، تصحیح مدرس رضویت سنایی.  کلیا(،1388، ابوالمجد مجدود بن آدم. )سنایی  –

 .سنایی 

    .بنیاد دکتر افشار :تهران ،به اهتمام نذیراحمد ،مکاتیب سنایی (، 1379. )_____________ –

 .، چاپ پنجم، تهران: سخنزبان شعر در نثر صوفیه(، 1392شفیعی کدکنی، محمدرضا. )     –

 .تازیانههای سلوک، چاپ هفتم، تهران: آگاه  (، 1386. ) _____________ –

 .، تهران: سخنقلندریه در تاریخ(، 1387. )_____________ –

تبریزی، شمس  – ) شمس  محمد.  موحد،  مقالات(،  1391الدین  محمدعلی  تصحیح  چهارم.  ،  چاپ 

   تهران: خوارزمی.

– ( محمد.  فریدالدین  بیست   الاولیا،  ةتذکر،  (1391عطار،  چاپ  استعلامی.  محمد  سوم. و تصحیح 

  .تهران: زوار

 .تهران: علمی و فرهنگی  ، به کوشش تقی تفضلی، چاپ پنجم،یواند(،  1368.) _____________ –

  :تهران ،محمدرضا شفیعی کدکنی. چاپ سوم. تصحیح نامهمصیبت  (،1386. )_____________ –

 .سخن

تهران: کتابخانه   ،چاپ دوم  ،تصحیح محمد دبیر سیاقی   ،یواند  (، 1363عنصری، حسن بن احمد. ) –

 .سنایی 

تهران:   ،تصحیح عفیف عسیران و علینقی منزوی  ها،نامه  ،(1395القضات، عبدالله بن محمد. )عین –

 .اساطیر

 .منوچهری  چاپ چهارم. تهران: ،تصحیح عفیف عسیران  ،اتتمهید(، 1373. )_____________ 

(. مکاتیب فارسی غزالی، به تصحیح و اهتمام عباس اقبال، تهران: 1363. )غزالی، ابوحامد محمد –

 طهوری. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            26 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html


   221                                                             علی عزیزی  /هنجارسازی با تکیه بر هنجارگریزی و  زبان سیاسی صوفیة خراسان 

. تصحیح  حسین خدیوجم. چاپ سوم. تهران: علمی کیمیای سعادت(،  1364. )_____________ –

  .و فرهنگ

چاپ یازدهم.   ،الزمان فروزانفربدیع   هترجم   ،قشیریه  ةرسال  ،( 1393هوازن. )قشیری، عبدلکریم بن   –

 .تهران: علمی و فرهنگی 

ع – )گردیزی،  حبیبی،  الاخبار،زین   (،1363بدالحی.  عبدالحی  کتاب.   تصحیح  دنیای     تهران: 

  ، ه ادبیات و علوم انسانی »هنجارگریزی اجتماعی در زبان صوفیه«. دانشکد  (،1385مشرف، مریم. )

 .136-149 صفحات ،53و  52شماره 

 .تهران: کتاب پارسه ،تصحیح توفیق سبحانی  فیه مافیه. (، 1388) الدین.مولوی، جلال  –

 .تهران: امیرکبیر به اهتمام نصرالله پورجوادی، ،مثنوی معنوی(، 1377. )_____________ –

)منور – منور.  محمدبن  ابی   اسرار   (،1367،  الشیخ  مقامات  فی  تعلیقات تصحی  ،سعیدالتوحید  و  ح 

 .تهران: آگاه محمدرضا شفیعی کدکنی،

– ( رینولد.  رابط   ،(1392نیکلسون،  و  اسلامی  خدا،تصوف  و  انسان  شفیعی  ترجم  ة  محمدرضا  ه 

 .تهران: سخن کدکنی، چاپ پنجم،

مصطفی    ترجمه  ،لودویگ ویتگنشتاین: ربط فلسفه او به باور دینی   (،1397هادسن، ویلیام دانالد. ) –

 .تهران: گروس ،چاپ چهارم  ملکیان،

– Bakhtin .M. M. 1981. The Dialogic Imagination. Translated by 

Michael Holquist and Caryl Emerson. Austin. Texas University 

Press. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
6.

18
7 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            27 / 27

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.26.187
http://erfanmag.ir/article-1-1465-en.html
http://www.tcpdf.org

