
 پژوهشنامه عرفان
 دوفصلنامه علمی، سال دوازدهم،

 وسوم، شماره بیست

 ،1399پاییز و زمستان 

 141 - 161صفحات

 شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

 سید حیدر آملی جامع الاسرارکید بر تأبا 
 قاسم کاکایی

 **یخواه کنگرلوی وطن علیرضا

ترین کتاب عرفانی سید حیدر آملی، عارف  مهم جامع الاسرار و منبع الانوار چکیده:

له عرفان ترین مسئ و مفسر شیعی قرن هشتم است. سید حیدر در این کتاب بنیادی

را از منابع اصیل شیعی یعنی عقل، نقل و کشف، استخراج « توحید و موحّد»اسلامی، 

مند عرفان اصیل  عربی، طراحی نظام است. نگاه انتقادی و چالشی به عرفان ابنکرده 

عشر و انحصار  شیعی بر مبنای وحی و نقل علوی، اعتقاد تاریخی به تصوف ائمه اثنی

و مساوق دانستن تصوف  )ع(عرفان حقیقی و اصیل در علوم و معارف حقه اهل بیت

عربی، به عنوان  ن تمایز از عرفان ابن، ضمجامع الاسرارحقه و تشیع علوی، سبب شد 

پژوهان اسلامی قرار گرفت. تحقیق پیش  نماد عرفان شیعی مطرح و مطمع نظر عرفان

رفتی و بینشی رو درصدد است در راستای توصیف و تحلیل عرفان شیعی، مبانی مع

وی تبیین نماید. اعتقاد به خاستگاه عل جامع الاسرارکید بر کتاب عرفان شیعی را با تأ

عشری، تساوق میان عقل و شرع،  عرفان شیعی، تساوق تصوف و تشیع اثنی

گرایی و تفسیر انفسی آیات شریفه قرآن، حجیت ظواهر و اعتقاد به توحید  ویلتأ

 گرایی عرفانی، ازجمله مبانی معرفتی سید حیدر آملی است.   وجودی و ذات
 عرفان علوی. ، توحید وجودی،جامع الاسرارعرفان شیعی،  :ها واژهکلید

                                                                                                 
 استاد تمام دانشگاه شیراز                                                   e-mail: gkakaie.@ose.shirazu.ac.ir    

 (نویسنده مسئول)دکترای فلسفه و کلام اسلامی داشنگاه شیرازدانشجوی **

e-mail:bhvatan@yahoo.com                                              

 20/6/1399؛ پذیرش مقاله: 1/4/1399پژوهشی است. تاریخ دریافت:  –مقاله علمی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 21

mailto:gkakaie.@ose.shirazu.ac.ir
mailto:bhvatan@yahoo.com
http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  142

 

  :مقدمه

عنای تاریخ شیعیان عارف است و نه به م  در ادبیات عرفان اسلامی، نه به « عرفان شیعی»اصطلاح 

معنای روایت و ترجمان عرفان عملی و شهودات عرفای شیعی مسلک. عرفان شیعی یعنی عرفان 

 .( 3: 1396،)فنائی اشکوری )ع(برآمده از آیات قرآن و سنت نبوی و سیره چهارده معصوم

از منظر سید حیدر آملی، عرفان اصیل و موصل به حق، تنها عرفانِ برگرفته از نظام الهیاتی تشیع 

واژه به « عرفان»اضافه  با توجه به این مطلب، اولاً (.133: ق1427)آملی، علوی اثنی عشری است

شیعی است و ، اضافه توضیحی خواهد بود چرا که عرفان موصل به حق تنها عرفان «شیعی»

، تفاوتی «عیعرفان شی»و « عرفان شیعه»ثانیا میان دو اصطلاح  ؛نما هستند ، عرفانی دیگرها عرفان

است که با یاء نسبت عربی استعمال شده و « شیعه»منسوب به کلمه « شیعی» نخواهد بود زیرا واژة

 )ع(امیرالمؤمنان علییعنی عرفانِ منسوب به شخص شیعه که مراد « عرفان شیعی»وقتی گفته می شود 

 )ع(می باشند چرا که صوفیان حقیقی خود را منسوب به امیرالمؤمنان علی )ع(و اولاد معصومش

بودند که در صدر  )ع(سیسی، ائمه اطهارلحاظ تعلیمی و تأ خاستگاه عرفان شیعی، به دانند. ثالثاً می

 (.134: ق1427)آملی، اسلام افراد مستعد را در مسیر عرفان اسلامی تعلیم و تربیت دادند

شناسی عرفانی، منبع غنی و حائز اهمیت در  به لحاظ کتاب جامع الاسرار و منبع الانوارکتاب 

شود که به  هجری محسوب می 8شناختی عرفان شیعی قرن  شناسی و هستی شناخت نظام معرفت

تبیین روان صورت نظام مند و منسجم به طراحی چیستی و هستی توحید وجودی، پرداخته است. 

مطالب و دور از اغماض و تعقید، همراه با آمیختگی استدلال عقلی با استشهاد نقلی به آیات شریفه 

و روایات نبوی و علوی، رعایت انصاف علمی در میدان پژوهش، طراحی مسائل ابتکاری، از 

ه آن را سید حیدر آملی محسوب می شود ک جامع الاسرار و منبع الانوارهای اصلی کتاب  شاخصه

عصر خود تا به اکنون متمایز کرده است و نام سید حیدر آملی را در طراز عرفای  از دیگر آثار هم

 جامع الاسرارعربی قرار داده است. نگاه انتقادی و به دور از تعصب  نامی چون ابن مطرح و صاحب

روی  ق دنبالهعربی، ضمن خر های ابن و دیدگاه ویژه به آرا به مبانی عرفانی پیش از خود به

ای در میدان عرفان نظری گردیده  های بکر و تازه الدین، سبب خلق دیدگاه ییچرا از مح و چون بی

 پژوهان حوزه عرفان اسلامی را معطوف خود کرده است.   تا جایی که اندیشه دین

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   143                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

و انحصار  (133 :ق1427)آملی،اعتقاد به سرچشمه گرفتن عرفان حقیقی از منبع وحی علوی شیعی 

کتاب  (، 393:ق1427)آملی،عشر شیعه  و ائمه اثنی لایت عامه و خاصه در حضرات اولیامطلق عرفان و و

های بیان شده، کتاب  لحاظ ویژگی دهد. به را نماد و سنبل عرفان ناب شیعی قرار می جامع الاسرار

گذارد. در این میان  یپژوهی شیعی پیش پای محققان م های نوینی را در عرفان مذکور بستر پژوهش

کید بر کتاب مذکور استخراج و ارائه مبانی معرفتی عرفان شیعی را با تأمقاله حاضر درصدد است 

شناسی شهود و عرفان شیعی را در راستای ترویج معارف اصیل  ای از بینش و معرفت کند تا شاکله

 دینی تبیین و ترسیم نماید.  

 مبنای اول: خاستگاه علوی عرفان شیعی

ترسیم می نماید، عرفان به معنای ترجمان کشف و  جامع الاسرارعرفانی که سید حیدر آملی در 

مند از مبانی و  ای نظام بلکه شاکله ؛شهودهای خودش به عنوان یک عارف صاحب کشف نیست

اصول عرفانی مکنون در متون وحیانی شیعی است که سید حیدر به استخراج و تنقیح آن همت 

متفاوت از این نگاه است که گفته شود سید  تفسیر و قرائت از عرفان شیعی، کاملاًگمارد. این 

سازی کرده است.  عربی را با رویکرد تشیّع، بازسازی و غنی ، عرفان ابنجامع الاسرارحیدرآملی، در 

 از متن و مستقلاً شناسی عرفان شیعی را مستقیماً بلکه باید گفت ایشان تمام مبانی معرفتی و هستی

 (. 46: 1392)رودگر، منابع اصیل شیعه استخراج و در قالب یک مکتب مستقل طراحی و انسجام بخشید

لحاظ محتوی، خاستگاه علوی دارد و برآمده از  لحاظ ادعا و هم به هم به جامع الاسرارعرفان 

ن لحاظ تاریخی ادعا می کند، مشایخ بزرگ عرفان همچون کمیل اب متون شیعی است. سید حیدر به

زیاد نخعی، حسن بصری، سلمان فارسی، اویس قرنی، اهل صفّه، مقداد، ابوذر، عمار، ابو یزید 

در  ع چینان حضرت علی واسطه از شاگردان، مریدان و خوشه واسطه یا بیبا بسطامی و جنید بغدادی

و این نکته را شاهدی  (547و  110: ق1427)آملی،  بودند (ع)طریقت و عرفان و محرم اسرار ائمه اطهار 

 )ع(عشر معصوم و حضرات ائمه اثنی منشأ اولیه معرفت عرفانی، اولیای این ادعا می آورد که منبع و بر

  (.113 :ق1427)آملی، هستند

لحاظ محتوایی نیز مدعی است رموز و دقائق  با صرف نظر از شواهد تاریخی، سید حیدر آملی به

سید حیدر،  (.110: ق1427)آملی، ریزی کرده است  عشر اخذ و پی اصول عرفان را از مذهب شیعه اثنی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  144

 

را اربابان شریعت و طریقت و حقیقت و ایشان را تنها منبع و معدن علم دانسته و  )ع(عشر ائمه اثنی

که مرجعیت شیعه امامیه،  یو از آنجای( 113: ق1427)آملی، شمارد  آنان را اقطاب تصوّف حقیقی می

باشد، ازاین روی مصدر و مرجع عرفان شیعی به امام  می (ع)طالب ابن ابی علیبرعهده امیرمؤمنان، 

 (.110، ق1427)آملی، گردد  علی و اولاد معصوم ایشان باز می

سید حیدر از سه روش نقل و عقل و کشف به استخراج و استدلال مسائل عرفان شیعی 

قرآن و روایات و سیره نبوی و  فکری سید حیدر، نقل که به مجموعة در منظومه ، اماپردازد می

شود، مصدر و مأخذ اولیه و اصیل عرفان شیعی است و ادله عقلی و شهودی در  علوی اطلاق می

بنابراین علوی بودن عرفان شیعی هرگز  .(113: ق1427)آملی،  مراتب بعد و تابع ادله نقلی هستند

ی است هم علوی و هم شهودی. بلکه عرفان شیعی هم عقلان ؛معنای غیرعقلانی بودن آن نیست به

سید حیدر مسائل عرفانی اعم از توحید وجودی، ولایت عامه و خاصه و انسان کامل را با هر سه 

روش عقلی و نقلی و شهودی به اثبات می رساند. عرفان عقلی در کنار عرفان شهودی دو روش 

به این  فان شیعی دقیقاًعلوی بودن خاستگاه عر ، ولیشوند محسوب می جامع الاسراراستدلالی در 

است. عقل در مقام دوم معارف  )ع(معناست که سرمنشأ معارف ناب و عمیق عرفان شیعی، ائمه اطهار

 آورد. ناب شهودی را به صورت مبرهن و مستدل در می

کند اعتقاد  ترین استدلالی که سید حیدر در علوی بودن خاستگاه عرفان شیعی مطرح می اما مهم

گانه برای نقل و وحی است. نقل وحیانی در باور سید حیدر دارای سه مرتبه شریعت،  به مراتب سه

ای  بین این مراتب، به اذعان سید حیدر رابطه و رابطة (351:ق1427)آملی، طریقت و حقیقت است 

 :ق1427)آملی، شوند طولی است و شریعت ظاهر دین و طریقت و حقیقت، باطن دین محسوب می

شریعت، یک رابطة مانعه الخلویّ است،  قی مرتبه طریقت و حقیقت نسبت بهمنط و رابطة (352

، طی طریق )طریقت( و وصول به حقیقت مطلق )حقیقت(، جز از راه شریعت ممکن نیست رو ازاین

الله در  ، لازمه طریقت و حقیقت است و سالک الیلحاظ بقا لحاظ حدوث هم به و شریعت، هم به

بنابراین محتوا و حقیقت عرفان، شریعت (. 354:ق1427)آملی، ستغنی نیستای، از شریعت م هیچ مرحله

 (.30: 1396)فنائی اشکوری، گردد و وحی است و به آن بازمی

حیدر در استخراج مبانی  های سید فرض ترین پیش عصمت قرآن و روایات صحیحه، از مهم

جامع فرض، سید حیدر در  معرفتی عرفان شیعی از قرآن کریم و روایات است. و براساس این پیش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   145                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

و دیگر آثار عرفانی خود به آیات و روایات برای اثبات و استخراج مبانی عرفان شیعی الاسرار 

گرایی و باطن آیات و روایات را بعُد دیگری از معارف حقه  کند و در کنار آن تاویل استناد می

    شمارد. می

، استحکام و صحت )ع(کریم و روایات معصومیناعتقاد به اتقان صدوری منابع دینی یعنی قرآن 

ای عرفان ه گزارهبنابراین  .نماید مین میمستخرج از آن منابع را تضمین و تأهای عرفان شیعی  گزاره

ماهیت و جوهر کشف و شهودات عرفانی، عین  زیرا ؛تواند با دین در تعارض باشد نظری نمی

(. 14: 1386)جوادی آملی، گریز باشد تواند دین نمیماهیت شریعت خواهد بود. بنابراین عرفان شیعی، 

گرفته از منبع وحی، ائمه اطهار و رسول  چرا که عرفان شیعی عرفانی است برآمده از متن دین و الهام

معناست. عرفان  به همین دلیل تناقض و تعارض بین عرفان و مأخذ آن امری بی .باشد می (ص)اکرم 

 (.49: 1396)فنائی اشکوری، بعُد باطنی و ساحتی از دین است

 مبنای دوم: تساوق تشیع و تصوفّ

عشری و تصوف  همانی میان تشیع اثنی شناختی عرفان شیعی، اعتقاد به این دومین مبنای معرفت

حقیقی است. از دیرباز میان تشیع اهل شریعت و تصوف اهل طریقت و حقیقت، نزاع و کشاکش بر 

ازجمله کسانی  کشف المحجوبدر کتاب  هجویریسر حقانیت و بطلان هریک وجود داشت. 

بلکه معتقد است شریعت  ،است که نه عینیت شریعت و حقیقت را قبول دارد و نه انفکاک آن دو را

الحقیقه هستند اما به همدیگر  و طریقت مثل جسد و روح نسبت به همدیگر بوده و مختلف

 ند: ا محتاج

ر الذين يقولون: إنه لا فرق بين الشريعة و و قد أخطأت الطائفتان إحداهما علماء الظاه

 الحقيقة و الأخرى بعض الملاحدة الذين يقولون إذا كشفت الحقيقة بطلت الشريعة
 (.426 :ق1428 )هجویری،

کند. استدلال ایشان بر  اتحاد میان تشیع و تصوف را انکار می عرفان و تصوفالهامی در کتاب 

های اول، همگی از اهل سنت  تراجم، بزرگان تصوف در سدهاین ادعا این است که به استناد کتب 

مسلکی وجود نداشته است. جامی در  از حکومت صفویان هیچ صوفی شیعه پیشاند و تا  بوده

لکن  ،ند ا با شرح و تفصیل به معرفی شیوخ تصوف پرداخته الاولیاء ةتذکرو عطار در  نفحات الانس

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  146

 

خورد. حتی برخی از مشایخ صوفی که  شم نمیها به چ آن بین مذهبی در هیچ صوفی شیعه

کدام از مشایخ صوفیه خود را منسوب به شیعه  مذهب بوده اند به طعن و ذم شیعه پرداخته و هیچ سنی

الدین رازی در  کنند. و بالاتر اینکه برخی چون شیخ نجم نقل روایت نمی )ع(دانند و از ائمه شیعه نمی

 (.  316: 1374)الهامی،اند  را سنی بودن ذکر کردهگری  ، شرط صوفیمرصاد العبادکتاب 

با وجود اعتراف به اینکه شیخ اکبر و خلیفه  فصوص الحکمالدین آشتیانی در مقدمه  سید جلال

لکن  ،المسلک بودند المشرب و مهدی او شیخ کبیر صدرالدین قونوی در ولایت تابع شیعه و علوی

است و شریعت وی را از اهل سنت و جماعت می  المذهب عربی سنی با این همه معتقد است ابن

 .(12: 1386)آشتیانی، داند

چنین تفکراتی را ناشی از جهل به حقیقت امر تشیع و تصوف  جامع الاسرارسید حیدر آملی در 

اهل طریقت و حقیقت بودند و  حقیقت امر این است که صوفیان صدر اسلام آنان که واقعاً .داند می

و بارها این معنا در  بوده (ع)خوار علیّ و اولاد علی ل آمده بودند همگی میراثبه مشاهده و کشف نائ

و باطن و حقیقت باطن باطن شرع  تکرار شده که شریعت، ظاهر شرع است و طریقت جامع الاسرار

از (. 110:ق1427)آملی، اند هرچند در ظاهر غیرشیعه باشند صوفیان حقیقی در باطن و باطنِ باطن، شیعه

کار بستن آداب شرعیه و تمسک به  همعنای تخلقّ به اخلاق الهی و ب به« تصوّف»سید حیدر آملی نظر 

کسی است که ریاضت و مجاهدت در کنارگیری از لذات « صوفی»است و  (ص)سنت پیامبر اکرم 

ظاهر او بر  شده باشد.رسیده و متصف به اخلاق جمیله و حمیده  نیوی و اخروی دارد و به مقام فناد

لاف احکام شریعت نیست و در باطن طالب حقیقت است. او در دنیا بدون تعلق به چیزی زندگی خ

شود و فارغ از خوف و وحشت است. تصوف  کند و در قیامت بدون خواهش و طلب وارد می می

 (.138:ق1427)آملی، عبارت است از تخلق به اخلاق ربوبیه

متناقض ندانستن این دو قسم با هم دیگر، بلکه تقسیم توحید به توحید الوهی و وجودی و سپس 

مکمل معرفی کردن توحید باطنی یعنی توحید وجودی برای توحید ظاهری یعنی توحید الوهی، 

تصوف در دیدگاه سید حیدر آملی است. سید حیدر با ارجاع توحید  اساس حل تعارض بین تشیع و

یقت، بین تشیع و تصوف صلح و بلکه الوهی به ظاهر شریعت و ارجاع توحید وجودی به باطن طر

های عرفان شیعی، اعتقاد به عینیت میان تشیع و  همانی ایجاد کرد. بنابراین یکی از شاخصه این

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   147                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

شناسی عرفان شیعی محسوب  از مبانی پایه و مادر در معرفتاین مبنا  (.154:ق1427)آملی، تصوف است

 شود.  می

یع و تصوف حقیقی، آن دو را به خطوط پیرامون سید حیدر در تبیین تساوق و عینیت میان تش

خطوط پیرامونی دایره هستند و وجود حقیقی حق  مانند کند که تشیع و تصوف به دایره تشبیه می

 ،های ظاهری که با هم دارند مثابه نقطه مرکزی دایره است و این خطوط با تمام تفاوت تعالی به

ل و مقالشان همان نقطه مرکزی است. سید حیدر همگی به یک نقطه مرکزی توجه دارند و زبان حا

و این تشبیه اقتباس از  (112:ق1427)آملی، تعبیر می کند« نقطه حقیقیه توحیدی»از آن نقطه مرکزی به 

وَلِكُلٍّ وِجهْةٌَ » :و آیه شریفه (115: )بقره «وَلِلَّهِ الْمشَْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولَُّوا فَثَمَّ وجَْهُ اللَّهِ» :آیه شریفه

الطرق الی الله تعالی »است که فرمودند:  (ص)است و وامدار سخن پیامبر اکرم (148: )بقره «هُوَ موَُلِّيهَا

  (.319:  17ج ،ق1400)هاشمی خویی، «بعدد انفاس الخلائق

سید حیدر تساوق بین تشیع و تصوف و تفاوت میان آن دو طایفه را با اقتباس از کلام رسول 

و « بود»به تفاوت بین  (.110:  2، ج1383 صدرا،ملا ) «اللهم أرنی الأشياء كماهی» :که فرمودند (ص)اکرم

شان  «بود»اما در حقیقت و  ،با هم تفاوت دارد ور که نمود اشیاط کند. همان یک چیز تشبیه می« نمود»

« نمودِ»تصوف با « نمودِ»میانِ  .له تصوف و تشیع نیز اینچنین استهیچ تفاوتی میانشان نیست. مسئ

کند تشیع حامل  بیان می جامع الاسرارگونه که سید حیدر آملی در  تشیع تفاوت وجود دارد و آن

 باشند حسب باطن می حسب ظاهر است و تصوف حامل همان اسرار به اسرار ائمه به

امتیازی وجود ندارد چرا که  آن دو با هم هیچ تفاوتی و« بودِ»حال میان  اما درعین (.111:ق1427)آملی،

گردد که در آن باطن، ظاهر شدید  ظاهر و باطن در طول هم و به یک حقیقت واحد تشکیکی بازمی

 و ظاهر همان باطن ضعیف است.   

 مبنای سوم: تساوق عقل و شرع
شهود با اصحاب فلسفه و عقل، نحوة تعامل میان  های بنیادین میان اصحاب عرفان و ازجمله نزاع

ای ورای طور عقل  کنند، عرفان، طور و نشئه آیا آن گونه که عارفان ادعا می کشف و عقل است.

گاه به وادی شهود دسترسی ندارد و از فهم و اثبات حقایق شهودی بی بهره است؟  است و عقل هیچ

که شهودات عرفانی و کشفیات باطنی در طور عقل گریز است؟ و یا این و به تعبیری عرفان، عقل

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  148

 

عقلانی هستند و عقل توان اثبات حقایق شهودی را دارد؟ محل دقیق نزاع در این است  بوده و کاملاً

، تواند عیناً با برهان برای عقل مکشوف شود شود می که آیا آنچه معلوم بالذات برای شهود واقع می

ل عقل یکی شود؟ ارباب عقل و شهود با قبول تفاوت روشی ای که مشهود شهود با معقو گونه به

 بر حصولی بودن روش عقل و حضوری بودن روش کشف میان عقل و شهود، مبنی

 در نحوه تعامل بین آن دو و گستره عقل دو دیدگاه متفاوت دارند: (،341:ق1427)آملی،

 دیدگاه نخست: عقلانیت عرفان

با رویکردی عقلانی به شرع، معتقد است شرع همان عقل  انوار الحقیقهسید حیدر آملی در کتاب 

شود و اگر شرع  است و عقل همان شرع. در فقدان عقل، شرع از انجام امور کلی درمانده می

روی این دو قابل انفکاک از هم نیستند و  بود عقل از ادراک جزئیات زیادی ناتوان بود. ازاین نمی

. شرع کمال عقل و عاقل است (119: 1382)آملی،شود  اصل میانسانیت انسان با اجتماع عقل و شرع ح

ورد بنابراین انسانی که آ جابه تعالی را  یعنی انسانی عاقل است که به شرع عامل باشد و عبادت حق

عامل به شرع نیست عاقل نبوده و درنتیجه انسان نیست و اطلاق نام عاقل و انسان به او مجازی بیش 

عقل، شرع داخلی و شرع، عقل »گوید:  می جامع السعاداتنراقی در  (.372:ق1427)آملی، نخواهد بود

بقلی  (.147: 1تا، ج )نراقی، بی «خارجی است و این دو مکمّل یکدیگر و بلکه متحد با هم هستند

 (.  183: ق1428 )بقی شیرازی، «شد اگر عقل نبود، شرع نازل نمی»گوید:  می تقسیم الخواطرشیرازی در 

یاد کرد. مطابق این دیدگاه، هر سه « تساوق عقل و شرع»از این دیدگاه به نظریه  شاید بتوان

بر عقلانیت است. جوادی آملی در کتاب منزلت  مرتبه شرع یعنی شریعت و طریقت و حقیقت مبتنی

شمارد.  نزاع عقل و دین را محصول تصوری نادرست از علم و دین می عقل در هندسه معرفت دینی

و با سید حیدر، بر این باور است که عقل دربرابر نقل است نه دربرابر دین و خارج از ایشان نیز همس

علامه مصباح یزدی نیز تقابل میان  (.4: 1386)جوادی آملی،  قلمرو معرفت دینی تا در تقابل با دین باشد

قل عقل و سلوک معنوی را مردود دانسته و معتقد است همواره سیر و سلوک عرفانی در راستای ع

 (.149:  1ج،1392)مصباح یزدی، است

کند و  های عرفان را دنبال می همین رویکرد عقلانی نسبت به یافته حکمت متعالیهملاصدرا در 

:  2،جم1981صدرا، ملا از تهی دانستن مقاصد و کلمات مرموز عرفا از برهان عقلی برحذر می دارد )

مقدمات حکمت را ناشی از قصور و کوتاهی عقل و عدم تطبیق کلام عرفا بر قوانین برهانی و  (.315

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   149                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

بلکه این مکاشفات  ،تنها مکاشفات عرفا براساس برهان و حکمت است قاصر دانسته و معتقد است نه

 :یقین، فوق مرتبه براهین قرار دارد از حیث افادة
و عدم تطبیق کلامهم علی القوانین الصحیحه البرهانیه ناشٍ عن قصور الناظرین و قلّه 
شعورهم بها و ضعف احاطتهم بتلک القوانین و الا فمرتبه مکاشفاتهم فوق مرتبه 

 (.315: 2،جم1981صدرا، ملا ) البراهین فی افاده الیقین

البرهان » :کند گاه برهان حقیقی با کشف حقیقی مخالفت نمی ملاصدرا معتقد است هیچ 

است که علم  جهت این حرف این .(315: 2،جم1981صدرا، ملا )«الحقیقی لایخالف الشهود الکشفی

تیابی به کند دس حال فرقی نمی .شود حاصل می فقط از راه علم به اسباب اشیا یقینی به حقیقت اشیا

از راه برهان باشد یا از راه کشف و شهود عرفانی. عقل و عرفان هر دو  اسباب و علل عالیه اشیا

د و در این صورت است که با ندست یاب از شناخت عالی اسباب و علل اشیا ند به این مرتبهنتوا می

گاه  شویم. حال ملاصدرا معتقد است چنین علم برهانی، هیچ م میعلم به علل اشیا به حقیقت اشیا عالِ

کند و  است، مخالفت و تضاد پیدا نمی ها حقیقت اشیا با کشف و شهودی که متعلَّق هر دوی آن

 :کند و نه عرفان برهان حقیقی را ان عرفان را تکذیب میگاه نه بره هیچ

و ما وقع فی كلام بعض منهم إن تكذبهم بالبرهان فقد كذبوک بالمشاهده معناه ان 

صدرا، ملا ) الحقيقیتكذبهم بما سمّيت برهانا و الا فالبرهان الحقيقی لايخالف الشهود 

 (.315: 2،جم1981

یید عدم بینونت میان عقل و أدر ت تفصیل النشأتیناب راغب اصفهانی نیز در باب هیجدهم کت

« شود مگر با عقل شود مگر با شرع و شرع هرگز تبیین نمی عقل هرگز هدایت نمی»گوید:  شرع می
  (.50:م1914)راغب اصفهانی،

ای از  یکی از ناحیه کسانی که پاره :گیرد مخالفت با اصالت عقل از دو منبع سرچشمه می اساساّ

و منبع دیگر از ناحیه  دیدند؛ فلسفی و عقلی را با ظواهر کتاب و سنت ناسازگار و متناقض میآرای 

 کید داشتند و گرایش فلسفی را حجاب و مانعی برای سیرمشربانی که بر اهمیت سیر معنوی تأ عارف

دادند و پای استدلالیان را چوبین  بهایی بدان نمی رو ، ازایندانستند و سلوک عرفانی می

  (.148: 1،ج1392)مصباح یزدی،دانستند می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  150

 

پردازد و عارف واصل را صاحب  کید این معنا میبه تأ مفاتیح الغیبملاصدرا همچنین در 

وی عقلی را مساوق با شرع  (.72: 1363صدرا، ملا ) داند عصمت صغری  و عقل را مدافع کشف می

میان خطابات شرعیه و براهین حکمت  تواند داند که سلیم از انحراف و عناد باشد. چنین عقلی می می

 (.326:  7،جم1981ملا صدار، )توفیق حاصل کند

صدرا هرگاه برهان عقلی موافق شهود عرفا باشد بر صحت برهان عقلی صحهّ  به نظر ملا

گذارد و اگر برهان عقلی مخالف شهود باشد آن برهان مسمّای برهان است و برهان حقیقی  می

صدرا عقلی حجت است که مویّد به  برهان را دارد. بنابراین در نظر ملاباشد بلکه صورت  نمی

 (.326:  7ج ،م1981ملا صدار، ) کشف باشد

و گاهی با تعبیر  (142: 1393پناه،  )یزدان« طور وراء طور العقل»عرفای موحّد از این دیدگاه با تعبیر 

ی این حرف این نیست که میان عقل و معناکنند.  یاد می (.825: 1386)قیصری، « طور فوق طور العقل»

بلکه یعنی عقل به طور مستقل از ادراک برخی امور و حقایق  ،طور ورای عقل تعارض وجود دارد

لکن پس از  ،تواند این معارف را برای انسان بگشاید ناتوان است و تنها روش کشفی است که می

سازی آن بپردازد و آن را  تبیین و مبرهنتواند به اثبات و  دستیابی کشف به این معارف، عقل می

مطابق با تحلیل فوق ادراک کشفی مافوق ادراک عقلی قرار دارد.  (.142: 1393پناه، )یزدانادراک کند 

ادراکی بالاتری به نام کشف و مشاهده برای انسان حاصل  ةابتدا بایست معارف حقه توحیدی با قو

تواند با کشف  نمی د. عقل ابتدا به سکون و مستقلاًگاه عقل معارف قلبی را مبرهن نمای شود آن

 (. 142: 1393پناه، )یزدان برهانی به این معارف دست پیدا کند

 دیدگاه دوم: عقل ستیز بودن عرفان

مدعیان این دیدگاه طایفه صوفیه هستند. آنان معتقدند عقل از ادراک مکاشفات و مشاهدات عاجز 

 ستیز بودن عرفان است معنای عقل به« کشف طور وراء طور العقلال» تعبیراست. براساس این دیدگاه 

ولی قدرت فهم  ،دین است تنها مفتاح شریعت و کلید ورود به عرصةو عقل  (142: 1393پناه، )یزدان

دین را ندارد. نظر حق و معتدلانه این است که عقل هم کلید دین است هم مصباح گنجینه دین. 

 1386)جوادی آملی، شود عقل یکی از منابع معرفتی بشر نسبت به مضامین و محتوای دین محسوب می

لی، کنه صفات تعا هایی دارد. ادراک کنه ذات حق البته عقل خود معترف است که محدودیت (.12:

 (.1386:13)جوادی آملی، او و احکام جزئی، سه منطقه ممنوعه عقل است

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   151                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

 ویل گرایی و تفسیر انفسیمبنای چهارم: تأ

ویل در نگاه سید حیدر از مبانی گرایی است. تأ بر تاویل ، عرفانی مبتنیجامع الاسرارعرفان شیعی 

عی ناتمام خواهد بود. جریان، عرفان شی که بدون این طوری هشود ب لابد منه و لاینفکّ محسوب می

معنای توفیق و تطبیق بین محکمات و متشابهات قرآن براساس عقل و شرع  ویل را بهسید حیدر تأ

 (.240:  1،جق1422)آملی، کند تعریف می
ویلی است که برای فساد و فتنه أویل باطل تأشود؛ ت به حق و باطل تقسیم میویل به باور او تأ

ویلی است که برای نیت خیر و هدایت گیرد و تأویل حق تأ ین و اعتقادات صورت میانداختن در د

ی ویل و تفسیر انفسأدر محیط ت بیشتر. تفسیرهای عرفانی (239: 1،جق1422)آملی، شود و ارشاد انجام می

که طارد ظاهر نباشد و با مسلمات دینی مخالفت  تفسیر تا زمانی از آیات و روایات است. این نحوة

 (.150: 1396)فنائی اشکوری، نداشته باشد، بلامانع است

ویل عبارت است داند. دلیل عقلی وجوب تأ واجب می براساس عقل و نقلویل را سید حیدر تأ

اگر بر ظاهر خودشان تفسیر « وجه الله، یدالله»از ردّ متشابهات به محکمات. زیرا متشابهاتی چون 

 ةویل آیاما دلیل نقلی تأ (.240: 1،جق1422)آملی،د بود ناهشوند، مستلزم تشبیه و تجسیم و کفر خو

که بر اختصاص  «وَ ما يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَ الرَّاسِخوُنَ فِی الْعِلْمِ»باشد:  عمران می هفتم سوره آل

 فتوحات عربی در ابن (.247 :1،جق1422)آملی،  و ارباب توحید نیز دلالت دارد )ع(تاویل به اهل بیت

ویل را ارجاع تأشرح منازل السائرین تلمسانی در  .(542:  3ج ،تا )بیعربی،  )ابن دارد همین معنا را بیان می

  .(177:  1،ج1371)تلمسانی، کند لفظ از ظاهر به باطن معنا می

معتقد به ( 44: 1374)بحرانی، « ما من آية إلا و لها ظهر و بطن» :سید حیدر با استناد به روایت

گرایی، دین  ویلپایه نظریه تأبر (.320 :1،جق1422)آملی، ویل در تمام آیات قرآن استعمومیت تأ

بر ظاهر، دارای تفسیر باطنی نیز هست. معنای باطنی در طول معنای ظاهری قرار دارد و  علاوه

که از تر از آن است. معتبرترین مصداق برای تفسیر باطنی زمانی است  معارض با آن نیست اما عمیق

از نوع تفسیر  (ع)شده از ائمه معصوم طریق امامان معصوم به ما رسیده باشد. برخی از تفاسیر معتبر نقل

شناسی و قواعد ادبیات  به باطن است. تفسیر باطنی با قواعد حاکم بر تفسیر ظاهری کلام مثل لغت

مدلول ظاهری کلام  شناسی و قواعد ادبیات زبانی برای تحصیل آید. اصول لغت دست نمی هلغوی ب

 (.65: 1396)فنائی اشکوری، توان به مدلول باطنی رسید کاربرد دارد و از طریق آن نمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  152

 

گرا هستند با این تفاوت که آنان بهای زیادی  در بین طوایف مختلف شیعه، فرقه اسماعیلیه، باطن

ترین ملاک  مهم لکن در عرفان شیعی، ظاهر همسان با باطن مهم است. ،دهند به ظواهر کلامی نمی

های قطعی و مسلم مخالف باشد.  اعتبار تفسیر به باطن این است که نبایست با اعتقادات و آموزه

ر تفسی(. 65: 1396)فنائی اشکوری، که مکاشفه و مشاهده خلاف مسلمات دین، باطل است همچنان

)جوادی گیرد  میویل براساس ذوق عرفانی و شهود کشفی انجام انفسی آیات و روایات یا همان تأ

 (.37: 1386آملی،

به فرعونِ نفس و تفسیر  (17:نازعات)«اذهَْبْ إِلَى فِرْعَونَْ إِنَّهُ طَغَى» :در آیه شریفه« فرعون»تفسیر 

ای عقل برو و فرعون »به عقل و تطبیق دادن آیه شریفه برمعنای انفسی « إذهب»فاعل در فعل امر 

ازجمله تفسیرهای انفسی است که براساس مشرب عرفانی و « نفست را مهار کن تا دچار طغیان نشود

 گیرد و این تفسیر انفسی هرگز نافی و طارد معنای ظاهری آیه شریفه نیست ذوق معنوی صورت می
 (. 37: 1386)جوادی آملی،

ظواهر متون دینی، عقل و شهود را سه راه دستیابی به  شیعه در اسلامعلامه طباطبایی در کتاب 

شود و نه با مباحث  ویل قرآن نه با تفکر حاصل میتأبه نظر علامه، . کند معرفی میمعارف دینی 

شود و در آخرت برای همگان  خاص او حاصل می بلکه چنین فهمی تنها برای انبیا و اولیای الفاظ،

   .(1378،45)طباطبائی، ویل قرآن روشن خواهد شدتأ

 مبنای پنجم: حجیت ظواهر در عرفان شیعی

الهیات شیعی، اعتبار و حجیت ظواهر و پایبندی به آن مفروض و فکری در عرفان و منظومه 

معتبر است که در امتداد ظاهر  بدان جاویل ظاهر، تا که تفسیر انفسی و تأ جاییباشد تا عنه می مفروغ

 بوده و با ظاهر مخالفتی نداشته باشد.

گرای افراطی است تا ظواهر متون دینی  ویلأگراست نه تگرا و ظاهر ویلبنابراین عرفان شیعی، تأ

 را انکار نماید نه ظاهرگرای افراطی تا تفسیر انفسی و تطبیق را نادیده انگارد.

 (ص)علامه طباطبایی حجیت ظواهر را امری مقبول و پذیرفته شده و متداول در عصر پیامبر

له را نماید. همین مسئ قرآن کریم مردم را مأمور به انجام خطابات و بیانات قرآنی می  زیرا ؛داند می

محسوب کرد. ناگفته « ظواهر کلامی»توان مأخذ و مشربی برای اعتبار و حجیت قرآنی برای  می

سیسی نیست بلکه حجیت ظواهر از منظر سوی قرآن کریم، حجیت تأپیداست حجیت ظواهر از

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   153                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

خود قرار   ر عرف مردم را مورد تایید و امضایی است و شارع مقدس ظواهقرآن، حجیت امضائ

 (. 45: 1378)طباطبائی، داده است

اند. میرزای قمی ازجمله کسانی است که  له اختلاف کردهئمساین لکن برخی در حدود و ثغور  

اهر قرآن و ظواهر قرآن کریم و روایات را برای غیر مخاطبان، فاقد حجیت دانسته و معتقد است ظو

حجّت است.  کردند، زندگی میروایات تنها نسبت به کسانی که در عصر نزول آیات و روایات 

بلکه منع ایشان منع کبروی است و ایشان  ،میرزای قمی با اصل حجیت ظواهر کلامی مخالفتی ندارد

، ظهوری ندارد. مشافهان مخاطبان و غیرِ آیات قرآن و روایات معصومان برای غیرِ معتقدند که اساساً

ان حجيه »از منظر میرزای قمی قرآن و روایات برای غیر مخاطبان از باب ظن مطلق حجت است: 

لکن مشهور (. 403:ق1378)میرزای قمی، «الكلام الظواهر مخصوصهٌ بمن قصد افهامه دون من لم يقصد

دانند.  اعصار، حجت میعلما ظواهر قرآن و روایات را به صورت مطلق برای همه مکلفان در تمام 

دیدگاه سید حیدر آملی نیز در باب حجیت ظواهر پیرو نظریه مشهور، پایبندی کامل به اصول و 

له در ، ظهور و تبلور دارد. این مسئجامع الاسرارباشد که در سراسر کتاب  مبانی ادبی و لغوی می

ترین  که مهم طوری هب ،های سید حیدر آملی به ظواهر قرآن کریم مشهود و عیان است استدلال

کند. بنابراین  سوره شریفه فصلت مبتنی می 53له عرفانی یعنی توحید وجودی را به ظهور آیه مسئ

شناسی عرفان شیعی، موافقت کامل با شریعت و ظواهر متون دینی و  های معرفت یکی از شاخصه

 .(313: ق1427)آملی، پایبندی کامل ظهور خطابات عرفی می باشد

 : توحید وجودیمبنای ششم
شهودی عرفان که آن را مافوق دستاوردهای علم فلسفه و کلام  -ترین دستاورد معرفتی شاخص

است. حقیقتِ « توحید وجودی»له دهد، مسئ دهد و بینش و نگرشی عمیق از هستی ارائه می جای می

 توحید وجودی در عرف عرفان اسلامی و شیعی عبارت است از مشاهده تنها یک وجود صرفِ

، مکتوباتفاروقی در  (.182:ق1427)آملی، های متکثر و وجودات اعتباری مطلق و ندیدن صورت

)فاروقی،  «التوحيد الوجودیّ هو أن يعلم السالک الموجود واحدا و يعتقد أنّ غيره معدوما»: گوید می

خدا و عدم  هتوحید را به غرق سالک در ملاحظ الاولیاء ةتذکرعطار نیشابوری در  (.81: 1تا، ج بی

 (.494:ق1430)عطار نیشابوری،  ملاحظه غیر او

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  154

 

کنند،  له توحید تبیین میالیه متأخر( و کلام اسلامی از مسئاما آنچه که فلسفه )منهای حکمت متع

مایز «. لاإله الا الله»توحید الوهی است. توحید الوهی یعنی نفی آلهه کثیره و اثبات یک اله واحد: 

و توحید الوهی کلامی و فلسفی، که باعث شده توحید الوهی از مسائل  بین توحید وجودی عرفان

ن، این است که در توحید الوهی، علم کلام و فلسفه گردد و توحید وجودی از مسائل علم عرفا

مستلزم نفی وجودات متکثر در عالم  است که ضرورتاً« یک إله واحد»و اثبات « نفی آلهه»کید بر تأ

ریح اهل نظر، عالم هستی متکثر از وجودات حقیقی است. به تعبیر دیگر بلکه به تص ،هستی نیست

ورود به شریعت و دین است.  این مرتبه، نخستین مرتبة«. الوهیتنفی شریک در »توحید الوهی یعنی 

تعالی « حق»اما توحید وجودی یعنی نفی وجودات کثیر و اثبات یک وجود واحد که از آن تعبیر به 

الوجود و تفريده لايكون الا بتمحيضه و تخليصه عما سواه بالخلاص عن رؤيه توحيد : »شود می

وجودی اعتقاد به یک وجود صرف است که تنها با خلاصی از  توحید (.195:ق1427)آملی، «الغير

بنگر که تا چه حد است  /رسد آدمی به جایی که به جز خدا نبیند» شرک خفی حاصل می شود:

 .«مکان آدمیت

ال به کند که ایص دیگر تفاوت توحید الوهی و وجودی را چنین بیان می ر الساطعهالانواصاحب 

و  ل سالکان به توحید وجودی برعهدة اولیااما ایصا ،و رسولان است توحید الوهی مختص به انبیا

التوحيد الألوهی يختص بالأنبياء و الرسل فی مقام التشريع و التبليغ و : »باشد می (ع) ائمه اطهار

  (.454: 2تا،ج )کربلایی، بی «هم أهل التوحيد الوجودی )ع(الأئمة

کید بر جودی با تأرویکرد سید حیدر آملی نسبت به متون دینی، قرائت جامع توحید الوهی و و

الدعوة » .نخست برای ورود به شریعت و ظاهر دین است حید وجودی است. توحید الوهی مرتبةتو

و این مقدار از  (454: 2تا،ج )کربلایی، بی«إنما هی إلى هذا التوحيد الأولية من الشارع لعموم الناس

قبول و تفسیر متون دینی به توحید  ؛ بنابراینتوحید الوهی هرگز منافاتی با توحید وجودی ندارد

بامبنای سید حیدر آملی موافق است و هیچ تعارضی با اعتقاد به توحید وجودی ندارد.  الوهی کاملاً

 لکن این حد از معرفت توحیدی، هرگز تمام توحید و تمام حقیقت نیست.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   155                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

پنتئیزم »له، نظریه ترین رویکرد غربی به مسئله توحید وجودی از حیث ماهیت مسئ نزدیک

)فنائی شکوری، داند  ست که هستی را یک موجود واحد میخدایی ا خدایی یا جهان یا همه« عرفانی

1396 :21  .) 

کند که با هر یک  ، به سه تقریر مختلف، توحید وجودی را تبیین میجامع الاسرارسید حیدر در 

توان به بینش و اعتقاد توحید وجودی رسید: تقریر اول: تحلیل ممکنات به امکان  از این سه روش می

 ؛(192:ق1427)آملی، نهایت تعالی به وجود مطلق بی« حق»تقریر دوم: تحلیل  ؛(181:ق1427)آملی، فقری، 

 (.186:ق1427)آملی، تقریر سوم: جمع میان مطلق و مقید است

 گرایی عرفان شیعی مبنای هفتم: ذات

شناسانه نسبت به ساحت تجربه عرفانی است که فلسفه  گرایی، دو نگاه معرفت گرایی یا ساخت ذات

جا باز زمین  در مغربله از قرن نوزدهم به بعد در فلسفه دین است. این مسئ دار حل آن عهدهعرفان 

کند این است آیا تجربه عرفانی، متعلّق و عینیت دارد یا آنچه  کرد. پرسشی که فلسفه دین مطرح می

حاصل ساخت خود ذهن تحت تاثیر عوامل تاثیرگذار محیطی است؟ آیا در  شود صرفاً تجربه می

شود، وجود دارد یا  رای تجربه عرفانی، موجودی عینی و حقیقی به همان صورتی که دریافت میو

گر است؟ آیا حقیقت  شود، حاصل ساختار و نگرش تجربه آنچه در ورای تجربه عرفانی انگاشته می

در مسیحیت، خدای پدر در  عینی واحدی در ورای آنچه در اسلام، الله در زردشت، اهورامزدا

گرا، ساخته  شود، وجود دارد؟ یا وجود چنین موجودی در درون شخص تجربه تجربه می ،یهودیت

یابد، در عالم خارج نیز آن موجود به همان  شود؟ آیا آنچه عارف در تجربه خود می و پرداخته می

همانی برقرار است یا اینکه شخص  صورت است و میان تجربه شخصی عارف و امر تجربه شده، این

که میان امر تجربه  طوری راتی از او در خود ایجاد و ساخته و پرداخته کرده است بهعارف، تصو

گرایی  گرایی و ساخت همانی برقرار نیست؟ پاسخ به این پرسش، مبحث ذات شده و خود تجربه، این

 زند.  را رقم می
گرایانه، در ورای تجربه و احساس عرفانی ما، ذاتی وجود دارد با اوصاف و  در نگاه ذات

گونه که  ثیری در ذات او ندارد. او آنبه خود که توصیف ما از آن ذات، تأتشخصات خاصِ مربوط 

شود و هویت و چیستی شیء را  ، مستقل از ذهن و زبان ما در نظر گرفته میبود، هست. ذاتِ شیئی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            15 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  156

 

اما از منظر  ،مستقل از فاعل شناسا است کند. در نتیجه ذات اشیا می ذات آن شیء تعیین

 (. 107 - 133: 1394)فلاح رفیع، های ما، مردود است ساختارگرایانه، اعتقاد به چنین ذاتی در ورای تجربه

گرایی سید حیدر آملی در عرفان شیعی دارد.  حاکی از ذات جامع الاسرارنگاه کلی به مباحث 

 عا موارد زیر است:شواهد این اد

گوید  در مباحث توحید وجودی، می« مقام جمعی»در تبیین  جامع الاسرارسید حیدر در  الف.

، مقامی است در نهایت مقامات توحیدی که بالاتر از آن دیگر «توحید جمعی حقیقی محمدی»مقام 

 دتوان هیچ مقامی وجود ندارد. مقام توحید جمعی محمدی، آخرین مقامی است که عارف می

سید حیدر پس از تبیین مقام توحید جمعی، پرسش و پاسخی (. 188،ق1427)آملی، جا دست یابد بدان

گرایی را در اعتقاد  های ذات توان نشانه نماید که از پاسخ سید حیدر به این پرسش می را مطرح می

 وی دید. 

الاترین و توحید جمعی این است که اگر مقام توحید جمعی، ب پرسش مطرح شده دربارة

 یابد، بنابراین تمام انبیا و اولیا تواند دست ترین مقام توحیدی است و موحّد به بالاتر از آن نمی نهایی

را  مفروض این زی ؛شوند، دارای مقام یکسانی خواهند بود ها، که به این مقام نائل می و کمُّل از انسان

و  رسند، در نتیجه بین اولیا و انبیا گاه واحد میو کمّل درنهایت به این جای است که تمام انبیا و اولیا

 کمّل، تفاوتی وجود ندارد. 

توحید جمعی نهایت مقامات »پاسخ سید حیدر از این اشکال چنین است که این گزاره که 

اتحاد مقصد »لکن  ،ای صحیح است گزاره« توحیدی است و بالاتر از آن برای انسان مقدور نیست

زیرا قاصدان و سالکان طریق  (.189،ق1427)آملی، «الکان مقصد نیستاتحاد و تساوی سمستلزم 

ها از استعداد و  گونه نیست که همگی آن توحید، هر یک مراتب و درجات مختلفی دارند و این

قابلیت مساوی و برابر برخوردار باشند. این اختلاف در درجات و استعدادها، هویت و تشخص هر 

تواند قرار بگیرد. انبیا  دیگری نمی کدام از عرفا در مرتبة که هیچ وینح کند به سالکی را متعین می

ها تشخص استعدادی خاصی دارند. ازطرفی هر پیامبری  نسبت به کمّل انسان ه اولیا و اولیانسبت ب

از آن  خاصی برخوردار است که دیگر انبیادیگر از تشخص و استعداد معنوی  نسبت به انبیای

توان سالکی را جای سالک دیگری جا  لذا نمی ،ها نیز چنین است و کمل انسان اولیااند. در  بهره بی

 (. 190،ق1427)آملی، داد

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            16 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   157                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

شود که هر  گونه یاد می های افراد در لسان اهل نظر این از تشخص و تفاوت یاد شده در ظرفیت

، موجود خارجی دارای سه ویژگی ذاتی است؛ موجودیت، خارجیت و تشخص. این سه ویژگی

یعنی خصوصیات خاص وجودی هر « تشخص»ذاتی هر وجود خارجی است. مراد از ویژگی 

نماید. براساس این قاعده هیچ  موجود در خارج که آن را از هر موجود متشخص دیگری متمایز می

هایی  میان آن دو تفاوت تردید بیدو موجود خارجی از تمام جهات وجودی، عین همدیگر نیستند و 

نابراین اصل اختلاف در سالکان امری پذیرفته شده است. بنابراین اختلاف قوابل در وجود دارد. ب

معنای  اما این اختلاف هرگز به (.190:ق1427)آملی، عنه است نگاه سید حیدر آملی امری مفروغ

اختلاف در امر مشاهد و مکشوف نیست. مَثَل این معنا مثل خورشیدی است که بر بام یک شهری 

هیچ شکی نیست که خورشید یک حقیقت واحدی است و برای کل شهر به یک  .کند طلوع می

ها و منافذی که  ای به قدر تعداد پنجره شود لکن هر خانه کند و نمایان می صورت مساوی طلوع می

طور که اتحاد خورشید در طلوع  گرمای آن بهره ببرد. پس همان تواند از نور خورشید و دارد می

های شهر در بهره بردن از خورشید نیست همین طور  معنای اتحاد در خانهمساوی به یک شهر به 

 اتحاد مقصد توحید وجودی یعنی توحید جمعی، مستلزم اتحاد سالکان طریق توحیدی نیست

های شهر و منافذ آن، یک  بنابراین در این تمثیل در دیدگاه سید، در ورای خانه (.191:ق1427)آملی،

کننده است که اختلاف را  و اختلاف استعدادی در خود منافذ دریافتحقیقت واحدی وجود دارد. 

له توحید جمعی نیز مشاهدات شاهدان با توجه به استعداد و ظرفیت مختص به کند. در مسئ ایجاد می

شود مشاهدات متنوع باشد نه مشاهده شونده. بنابراین سید حیدر معتقد به  خودشان سبب می

 گرداند نه به مشهود. . زیرا اختلاف مشاهدات را به شاهدان برمیگرایی و وحدت حقیقت است ذات

دهد. با این پاسخ اشکال در  شده ارائه می نگارنده پاسخ دیگری را نسبت به پرسش مطرح

اولا توحید جمعی آخرین مقام توحیدی است »شود. اشکال در پرسش این بود که  پرسش مرتفع می

ها به این  و اولیا و کمل انسان هر کسی از انبیا ثانیاً»و « د نداردی برای سالک وجوو بالاتر از آن مقام

پاسخی که سید حیدر دادند مربوط به امر دوم بود که « مقام برسد لاجرم با هم برابر خواهند بود

های  رسند با هم تفاوت دارد و هر سالکی با تفاوت استعداد سالکانی که به مقام توحید جمعی می

تجلی »رسد. اما پاسخ نگارنده به شق اول است و آن اینکه مطابق با اصل  میخود به این مقام 

توان گفت وحدت مقام مستلزم وحدت درجات و مراتب  در عرفان اسلامی و شیعی، می« تشکیکی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            17 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  158

 

آن مقام نیست. مقام توحید جمعی، یک مقام ذات مراتب و ذات درجات مختلفه است هر سالکی 

و  این مقام جای ندارند بلکه انبیا و اولیا به همگی در یک مرتبه از ماًرسد الزا که به این مقام می

 ای در این مقام برای خود خواهند داشت.   ها هرکدام جایگاه ویژه کمل انسان

جامع گرایی سید حیدر آملی عبارت است از وصیت چهارم کتاب  شاهد دوم بر ذات ب.
شود  است. ایشان در این وصیت متذکر میصایا آن را مطرح کرده که سید در بخش والاسرار 

تعابیر آنان از بیان مکاشفات و حقایق  های عرفانی امری مرسوم است. اختلاف تعابیر عرفا در کتاب

اند. سید حیدر در مقام حل این  ها از حیث تعابیر مختلف به یک صورت نیست بلکه ترجمان آن

ی، تنها ایصال معنا است نه پرداختن به مسائل گوید غرض اصیل عرفا از بیان مطالب عرفان اشکال می

های بلاغی علم بیان و معانی. بنابراین استفاده از الفاظ تنها برای بیان  الفاظ و قواعد ترکیب و اسلوب

 معانی مطلوب است و رعایت قواعد علم لغت، برای عرفا در کتب عرفانی، اهمیت چندانی ندارد

وصیت این است که سید حیدر این اختلاف تعابیر در بیانات  شاهد سخن در این (.546:ق1427)آملی،

شمارد. مطابق این وصیت،  کند و آن را امری حقیقی و اصیل نمی تلقی می« مجازی»عرفا را امری 

داند و اختلاف تعابیر عرفا را ناشی از اختلاف  را امری حقیقی و واحد می« مکشوف»سید حیدر 

 شمارد که امری ظاهری است نه حقیقی و واقعی عد زبانی میالسنه و اهمیت ندادن آنان به قوا
 (.546:ق1427)آملی،

توحید »له ئترین مساله عرفان اسلامی یعنی مس اتفاق نظر عرفای اسلامی در شاخص .پ

باشد. براساس این شاهد،  له مییی عرفان اسلامی حداقل در این مسئگرا ، حاکی از ذات«وجودی

له مورد دهد که مسئ دست می های مختلف، این برآیند را به اعصار و زماناتفاق نظر حاصل شده در 

بلکه این اتفاق نظر، کاشف و حاکی از  ،تواند باشد له نمیقبلی بر سر یک مسئ اتفاق، حاصل تواطأ

های عرفا و سپس  له سبب شده یافتهمر مشهود و مکشوف دارد و همین مسئوحدت حقیقی عینی در ا

 زگو کردن شهود عرفانی شان، بیشترین نزدیکی و اتحاد را به هم داشته باشند. تعابیر آنان در با

 :نتیجه
و  )ع(عرفان شیعی عرفانی است برآمده از دل معارف ناب و عمیق آیات قرآن و روایات معصومین

این عرفان به جهت مبتنی بودن بر اصول و  .خاستگاه آن پیش از عقل و شهود، وحی علوی است

های این  ترین شاخصه عشر، نماد عرفان شیعی نام گرفته است و همین مساله از مهم اثنیمبانی شیعه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            18 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   159                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

کند. سید حیدر آملی در  عربی متمایز می عرفان ابن ها خصوصاً عرفان است که آن را از دیگر عرفان

 شناختی عرفان شیعی را با اصول و مبانی معرفت جامع الاسرارویژه در کتاب  آثار عرفانی خود به

ترین مبانی  استناد به عقل و نقل و کشف استخراج و مستدل کرده است. برخی از مهم

 ند از: ا عبارت جامع الاسرارکید بر کتاب شناختی عرفان شیعی با تأ معرفت

  علوی بودن خاستگاه عرفان شیعی؛ .1

 تساوق میان عقل و شرع؛ .2

 عشری و تصوف حقیقی؛ تساوق میان تشیع اثنی .3

 گرایی؛ ویلبا اعتقاد به تأحجیت ظواهر همراه  .4

  توحید وجودی؛ .5

 گرایی عرفانی. ذات .6

 : پی نوشت
گانه شریعت و طریقت و  لازم به ذکر است شرع در نگاه سید حیدر یعنی مجموعه مراتب سه .1

 حقیقت.

 :نامه کتاب
 بیروت: دارالصادر.الفتوحات المکیهتا(،  الدین. )بی عربی، محیی ابن ، 

 ( .1374الهامی، داوود ،)قم: مکتب اسلام.عرفان و تصوف ، 

 (  .1382آملی، سید حیدر ،)تصحیح سید محسن انوار الحقیقه و اطوار الطریقه و اسرار الشریعه ،

 موسوی تبریزی، قم، انتشارات نور علی نور.

 . تصحیح سید محسن موسوی تبریزی،  تفسیر المحیط الاعظمق(، 1422) ــــــــــــــــــــــ ،

 تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت ارشاد اسلامی. 

 . بیروت: دار مصحح محسن عقیل، ، جامع الاسرار و منبع الانوارق(، 1427) ــــــــــــــــــــــ

 البیضاء.  جةلمحا

 ( .1374بحرانی، سید هاشم ،)الاسلامیه موسسه البعثه.، قم: الدراسات البرهان فی تفسیر القرآن 

 ( .1428بقلی شیرازی، روزبهان ،)تصحیح احمد فرید المزیدی، قاهره: تقسیم الخواطرق ،

 دارالآفاق العربیه.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            19 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


 وسوم / شماره بیستسال دوازدهم /عرفان/ دو فصلنامهپژوهشنامه                                                                                  160

 

 ( .1371تلمسانی، عفیف الدین ،)تصحیح عبدالحفیظ منصور، قم: بیدارشرح منازل السائرین ، 

  (.1386جوادی آملی، عبدالله ،)قم، انتشارات اسراء. ،منزلت عقل در معرفت دینی 

 ( .1914راغب اصفهانی، محمد ،)تصحیح جواد شبر، قم: تفصیل النشأتین و تحصیل السعادتینم ،

 دار الهجره، ایران.

 ( .1392رودگر، محمدجواد ،)«های اعتقادی ـ کلامی پژوهش، «علامه طباطبائی و عرفان شیعی ،

 .49 -76ص  . 9شماره 

  ( .1378طباطبایی، محمدحسین ،)قم: دفتر نشر اسلامی.یعه در اسلامش ، 

 ( .1430عطار النیشابوری، فریدالدین ،)تصحیح محمد ادیب الجادر، قم: دار الاولیاء ةتذکرق ،

 المکتبی.

 تصحیح عبدالله احم الحنفی، قاهره: مکتبه النیل.المکتوباتتا(،  الفاروقی، احمد. )بی ، 

 ( .1394فلاح رفیع، علی ،)«گرایان و ساختارگرایان با نظر به دیدگاه  زبان عرفان از منظر ذات

 . 107 -133، ص 12، شماره133تا  107، ص پژوهشنامه عرفان، «علامه طباطبائی

 ( .1396فنائی اشکوری، محمد ،)قم: انتشارات حکمت اسلامی های عرفان ناب شیعی شاخصه ،

 اسراء.

 .قرآن کریم 

  ( .1386قیصری، داوود بن محمود ،)الدین  ، تصحیح سید جلالعربی شرح فصوص الحکم ابن

 آشتیانی، تهران: علمی و فرهنگی.

 قم: دارالحدیث.الانوار الساطعه فی شرح الزیاره الجامعهتا(،  کربلایی، جواد. )بی ، 

 ( .1392مصباح یزدی، محمدتقی ،)امام خمینی.  ، قم:  موسسه آموزشی و پژوهشیآموزش فلسفه 

 ( .1383ملاصدرا، صدرالدین محمد بن ابراهیم شیرازی ،)تصحیح محمد شرح اصول کافی ،

 خواجوی، تهران، موسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.

 ( . 1363ــــــــــــــــــــــــــــــ ،)تصحیح محمد خواجوی، تهران: موسسه مفاتیح الغیب ،

 تحقیقات فرهنگی. 

 (  . 1981ــــــــــــــــــــــــــــــ ،)بیروت: 7و  2، جالحکمه المتعالیه فی الاسفار العقلیه الاربعهم ،

 داراحیاء التراث. 

 ( .1378میرزای قمی، ابوالقاسم ،)تهران: مکتبه العلمیه الاسلامیه.قوانین الاصولق ، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            20 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html


   161                                                                       آملیسید حیدر  جامع الاسراربا تأکید بر  شناسی عرفان شیعی مبانی معرفت

 بیروت: موسسه 1کلانتر،ج، تصحیح سید محمد جامع السعاداتتا(،  نراقی، محمدمهدی. )بی ،

 اعلمی.

 ( .1400هاشمی خویی، میرزا حبیب الله ،)ترجمه حسن منهاج البراعه فی شرح نهج البلاغهق ،

 تهران: مکتبه الاسلامیه. ای، تصحیح ابراهیم میانجی، زاده آملی، محمدباقر کمره حسن

 ( .1428هجویری، ابوالحسن علی ،)السایح، قاهره: ، مصحح احمد عبدالرحیم کشف المحجوبق

 مکتبه الثقافه الدینیه.

 قم، موسسه آموزشی و پژوهشی امام مبانی و اصول عرفان نظری(،  1393پناه، سید یدالله ) یزدان ،

 خمینی.

 
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 e

rf
an

m
ag

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            21 / 21

http://erfanmag.ir/article-1-1160-en.html
http://www.tcpdf.org

