
 پژوهشنامه عرفان
،سیزدهمدوفصلنامه علمی، سال   

،پنجمو شماره بیست  

،1400پاییز و زمستان    

  199 -220صفحات 

 تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل مطالعة

 هرمزی آتوسا کلانتر /پور حامد موسی

 «تعالی خویشتن»هدف از این پژوهش، بررسی دیدگاه ویکتور فرانکل دربارة :چکیده

مولانا در این زمینه است. روش پژوهش،  و مقایسة آن با مضامین ارائه شده توسط

فرانکل، ها بیانگر این است که در نگاه است. یافته کیفی با روش تحلیل هرمنوتیک

شود، مولانا نیز مضامینی چون نامیده می «تعالی خویشتن»معطوف شدن به غیرخود، 

کار برده است  فراررفتن از خود، پرهیز از خود، دشمنی با خود و غیره را در آثارش به

که به نوعی با مفهوم تعالی خویشتن فرانکل قرابت مضمونی دارد. مصادیق تعالی 

جام کاری تحمل رنج و معنادهی به رنج، اناند از؛  خویشتن از نگاه فرانکل عبارت

 ، که در آثار مولانا نیز با همین رویکرد، مصادیق تعالی راورزی عشق ارزشمند و

اندیشی و مرگ قبل از  الوقت بودن، مرگ ورزی، ابن های رشددهنده، عشق تحمل رنج

های غیرمشترک، مضمون  نظرات  مجموع با وجود لفظکه در مرگ، مطرح شده است

با درصد بالایی به هم شباهت دارد. البته که هر دو شخصیت مطرح شده در تحقیق، 

تری از مفاهیم ارائه  لانا مراتب بیشتر و نتایج گستردهمضمون تعالی خویشتن در نگاه مو

 شده توسط ویکتور فرانکل دارد.

 مولانا، فرانکل، معنی، رنجتعالی خویشتن،  :ها واژهکلید

  

                                                 
 تحقیقات، ایران، تهراندانشجوی دکتری مشاوره، دانشگاه علوم و 

 e-mail:Hamed_moosapur@yahoo.com 

  تهرانایران، ئیطباطبادانشیار گروه مشاوره، دانشگاه علامه ،               at.kalantar@yahoo.com:e-mail 

 23/3/1399؛ پذیرش مقاله: 10/1398 /27پژوهشی است. دریافت مقاله:  –مقاله علمی 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             1 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          200

 :مقدمه
ثیرات خواسته و ناخواسـته و آمد ردن بستری است تا تأبیقی، فراهم کاولین فایدة مطالعات از نوع تط

های متکثر، بررسی و تبیین ها و تمدن های فکری مختلف و فرهنگبین طریقه و شد پنهان و پیدا

توان  انـد، می شوند. همچنین در تحقیقاتی که طرفین مورد بحث، متعلق به دو دنیای مشرق و مغرب

ریزی تمدن مدرن سنجید و تحلیل کرد. بهرة  دیگری که  حضور عمدة متفکران شرقی را در پی

های فکری آورد این است که برخی نکات فراگیر و ثقیل رویکردمطالعات تطبیقی به همراه می

ترین نوع  آیند. به نوعی یکی از جذابهای مشابه، بهتر و بیشتر به فهم درمیمتفاوت، در ذیل گزاره

اسلامی با رویکردهای مشابه  -ی عرفـانی، فلسـفی و ادبـیِ ایرانیهاتحقیقات تطبیقی، مقایسة آموزه

هـای  ، با فلسـفهویژه مولانا های عارفان ایرانی، بهغربی است. در چند دهة اخیر، تطبیـق آموزه

 .(164: 1395جوانپور، )زیادی را به خود معطوف داشته است وجودگرا، بسامد بیشتری داشته و توجه 

Self-transcendence« )تعالی خویشتن»ص مطرح شده توسط وجودگرایان  یکی از مفاهیم خا
 ) 

 های فکری مطرح است است که امروزه به صورت جدی برای متفکران و اندیشمندان تمام طریقه

های گذشته سهم زیادی از عناوین عناوینی از این دست، در دهه .(159: 1398نورکراس، )پروچاسکا، 

به نوعی پرسش اساسی این است که توجه عمیق به  .اندخود اختصاص دادهمقالات علمی را به 

تعالی خویشتن و طرق آن فقط مختص به انسان مدرن است یا انسان در گذشته نیز به نوعی با مسائل 

لحاظ  توان گفت که اصل این بحث بهکرده است؟ در پاسخ می چنینی، دست و پنجه نرم میاین

ها، یکی تفاوت در تمایز دوران اما نقطة  (14: فال1397فا، )مص بوده است کلی در تمام دوران ثابت

هاست.  گویی به آن رویکرد و نگرش به مسائل است و دیگری تفاوت در کم و کیف و روش پاسخ

را « چیزی غیر از خود»شدن به   شناسان وجودی، درگیرای دیگر از روان ویکتور فرانکل و عده

ها، دنیایی به توضیح، اینکه بخشی از انسان .(468: 1398،  )فیست و همکاران نامیدند «تعالی خویشتن»

ر حصار ای دیگشود. و پارهخلاصه می «من»د. وجود اینان تنها در حول محور ان ساخته «خود»اندازه 

« غیر خواهی»اند. در اصل محور دنیایشان  سفر کرده «از خود فراتر»و به   من را شکستهسترگ 

(Social interest
Self love) است. البته نباید از یاد برد که، توجه به خود و خوددوستی ( 

و  ( 

حب ذات و نیاز به زندگی در  عادل پسندیده است، زیرا که غریزةهمچنین دیگر دوستی، در حد ت

ترین ساحت آدمی موجود است و در صورت گذشتن از حد خود، به دنیای درونی در عمیق

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             2 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    201                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

Narcissism) خودشیفتگی
وابستگی آدمی  .(131: 1389)آزاد  شود که نوعی بیماری است، بدل می ( 

 و زندگی با چیزی غیر از خود نیز در ذات آدمی و به نوعی هدف وجود اوست «غیر از خودش»به 

 شود.، که البته برجسته شدن این بخش نیز باعث بیگانه شدن با  فردیت می(190: 1398)شارف، 

از طرف دیگر مولانا نیز به عنوان عارفی بزرگ، طرقی خاص را برای تعالی نوع انسان در نظر 

شعرهایش به جان و فکر مخاطبینش عرضه داشته  را با زبانی متفاوت و به واسطة ها داشت و آن

مستقیم تعالی خویشتن را در ابیاتش بیان نکرده است اما مضامینی را  ست. مولانا هیچ گاه واژةا

توان جمله مولانا را می توان با این رنگ و بو در آثار او یافت و به نوعی هدف هر عارفی و من می

 بخشی برشمرد. شناخت و تعالی

نزدِ یکی از عارفان اسلامی که « تعالی» این است که با شرح دقیق اندیشة هدف تحقیق حاضر

جای گذاشته است و بررسی تطبیقی بیانات راهگشایی برای طالبان تعالی و پویندگان خوشبختی به 

آن با مفهوم تعالی خویشتن در تفکر یکی از روانشناسان مغرب زمین که در تحولات عصر مدرن و 

ای در زمینه خوداستعلایی پرداخته است، به  های انسان معاصر به ایجاد طرح تازه سردرگمی

ر این سؤال اساسی است که: تحقیق حاض ق مسیر طریقت دست یابد. بن مایةبازشناسی بهتر و دقی

درمانی وجودی و در و روان این دو اندیشمند بزرگ از دو بافت مختلف فکری، یعنی نگاه عرفانی»

کاملاً متفاوت تاریخی، یعنی قرن هفتم هجری و قرن بیستم میلادی، در دو مکان مختلف و در  برهة

شد و تعالی انسان و واقعیت تعالی ر توانند نظرات مشابهی دربارة نه میدو جامعه ناسازگار، چگو

 «تعالی خویشتن»دیگر، میان مفهوم عبارت خویشتن و همچنین موانع و معارف آن داشته باشند. به

 خاص، چه نوع تطابقی وجود دارد. ظرات عرفانی مولانا، در این زمینةفرانکل، با مجموعه ن

منوتیک که شناخته وهش حاضر، از روش کیفی با رویکرد تحلیل متن به روش هرژدر پ

استفاده  (1390و دیگران:  )محمودیان  باشدترین روش برای بررسی و مطالعه آثار ادبی شعرا می شده

های پراکنده و  های متنی است و داده روش تحلیل هرمنوتیک، فرایندی برای تحلیل داده .شده است

پژوهشگر در  .Braun and Clarke:2006:82)) کندهایی غنی و تفصیلی تبدیل می  متنوع را به داده

   Boyatzis, 1998: 7 ).  )  کند این روش، مضامین مهم مطرح شده در متن را استخراج می

از این  نگارندگان با پرداخت به مضامینی ازپیش تعیین شده در زمینة تعالی خویشتن و مضامینی

دست شروع کرده و با توجه به ماهیت پژوهش کیفی، به مضامین همسو در باب تعالی خویشتن 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             3 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          202

 و فیه ما فیه های، گفتاردیوان شمسو  مثنوی اند. جامعة پژوهش شامل تعدادی از ابیات دست یافته

ب انتخا  گیری هدفمند هدف از نمونه (117: 1391)ابولمعالی،  طور که همان .است فرانکل ویکتور آثار

واحدهای خاص و دسترسی به واحدهایی است که اطلاعات بیشتری در مورد عنوان پژوهش در 

 .د استهدفمن نیز پژوهش این گیری نمونه روش. دانسته است دهند اختیار محقق قرار می

اهیت تعالی خویشتن.  م1  
یـل موجودی از همـین دلداند و انسان را به  می« از خود برگذشتن»فرانکل، گوهر هستی انسان را در 

کند. در نگاه فرانکل تعالی خویشتن، به معنای این حقیقت اساسی است معرفی می« روندهفرا»خود 

که بخش بزرگی از انسان بودن به معنای وابسته بودن به شخصی یا چیزی دیگر به غیر از خـود، 

ها، و اگر  اجهه با دیگر انساناسـت. حـال چـه ایـن وابستگی، تحقق بخشیدن به یک معنا باشد یا مو

فرانکل  .(44: 1394)فرانکل،  رود کند و از بین میمحقق نشود، گوهر وجود افول می «تعـالی خویشتن»

گاه  تواند هر چیزی را ببیند، اما هیچ کند که میرا به توانایی چشم آدمی تشبیه می« فرا رفتن از خود»

، ناشی «خود»روارید مبتلا شـده باشـد. توجه زیاد به بیند، مگر آنکه به مشکل آب مخودش را نمی

هـا هـدف و وظیفـه و رسالت خود را در  از گم شدن معنا و هدف برای شخص است. وقتی انسان

 شوند مانـد متوجه خود می دهند، و خواست اساسی معناجویی آنـان ناکـام مـی حیات از دست می
 .(19: 1390)بافرانی 

معنی و هدف طفیلی بیماری خودبینی و خودخواهی است و اگر از همین اساس گم کردن  براین

 کند:نظر کنیم، قرابتی شگرف در نگاه مولانا با فرانکل رخ نمایان می مثنوی منظر به ابیات

 آن نفسی که باخـودی، یـار چـــو خار آیدت

 ایآن نفسی که باخودی، خود تو شکار پشه

 کـند ره میآن نفسـی که باخودی، یار کنـــــا

 بـــــــیقراریت از طلـب قرار تـوست  جملة

 بیــــمرادیت از طلب مـراد تــــوست جـملة

 عـاشق جور یار شـو، عاشـق مــهر یار نی
            

 وان نفسی که بیخودی، یار چه کار آیدت؟ 

 وان نفسی که بیخودی، پـــیل شکار آیــدت

 یار آیــدت ةوان نفسـی که بیـــــخودی، باد

 طالب بیــــقـرار شــــــو تـا کـه قـرار آیدت

 ورنـه هـمه مــــرادها همــــچو نثـار آیــدت

 تـا کـه نگـــــار نـازگر عاشــــق زار آیـدت
 (323، غزل 1396)مولوی،                               

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             4 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    203                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

د و به تن حقیقت در خوخود شدن در نگاه مولانا، به مفهوم حرکت به سمت یافاز خودبی

خدایی در دل، یا بازگرداندن امانت ازلی به اوست، که معنای رشد و  فعلیت درآوردن نیروی بالقوة

از »های دراز کوشش و سعی در امر  توسعه یا تعالی  نیز با آن مطابقت دارد. چنین امری در گرو سال

 و تعالی است.  «خودفراروی

گوید: لذت و قدرت به هیچ عنوان می وجوی معنا جست انسان درکتاب  همچنین فرانکل در

ها را بیشتر هدف قرار دهیم بیشتر سرخورده  هدف اصیل زندگی و معنابخش آن نیستند و هر چـه آن

های انسان برای تعالی و رسیدن  فرعی تلاش مروا خواهیم بود. لـذت، فرآورد[تر کامشویم و کمی

هدف اسـت نه خود هدف. آدمی به جای توجه به لذت و به معنا است و قدرت وسیله رسیدن به 

« من» د باشد و با فرا رفتن از محدودةشادمانی درونی صرف باید متوجه چیزی یا کسـی غیر از خـو

های دیگرا، به معنای مـورد نظر خود دست نزدیک و مؤثر با جهان پیرامون و انسان و ایجاد رابطة

 .(45: ب1398)فرانکل،  یابد

جویی باشد  تواند لذتکند که هدف زندگی نمینیز با نگاه خاص خود چنین استنتاج می مولانا

جویی صرف برای انسان مانند دشمنی به ظاهر  توان با ضد آن شناخت و لذتزیرا هر چیز را تنها می

کند و به میشیرین است اما در بطن انسان را از آگاهی که همان هدف اصیل زندگی است دور 

 .گرایی خود مادر آلام است تنوعی لذ

 ایست لطف و سالوس جهان خوش لقمه

 آتشش پنهـــــان و ذوقش آشــــــــــکار

 ور خـــــوری حـــلوا بود ذوقش دمی

 پــــاید نهان  پاید همـــــی چون نــــمی

 چون شــــکر پاید نــــهان تــــاثیر او

 تا تـــــوانی بنـــده شو سلطان مبـاش
                                     

 ایست کمترش خور کان پر آتش لقمه 

 ...دود او ظاهر شـــــود پــــایان کــــار

 پــاید همی این اثــــر چون آن نــــمی

 ضد او بدانهر ضـــــدی را تو به 

 جو بعد حیـــــنی دمـــــل آرد نیــــــش

 زخم چون گوی شو چوگان مباش
                         (1860-1870: 1)مثنوی، دفتر                     

اش نزدیک تعالی خویشتن انسان را بیشتر به حقیقت اصیل وجودی فرانکل معتقد است مقولة

کند و انسان هرچه بیشتر غرق و جذب در چیزی یا کسی بیرون از خودش شود بیشتر واقعاً  می

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             5 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          204

نیز از همین نگاه اعتقاد دارد غرق در خود بودن، آدمی  مولانا .(142: ب1398)فرانکل،  شود میخودش 

 بخشد:نماید و باعث هلاکت است و غرق در یار شدن انسان را تعالی می را شیفته و فریفته می

 گفت کل عمرت ای نحوی فناســـت 

 باید نه نـــــحو اینجا بدان محو مـــی

 آب دریـــــا مرده را بر ســــــر نهد

 ـمردی تو ز اوصـــاف بشرچون بـــ

                                    ای دهــخوان لقان را تو خر میـای که خ

 هاست زانک کشتی غرق این گرداب 

 خــطر در آب ران گر تو محوی بی

 ور بود زنــــده ز دریا کـــــی رهد

 بحر اسرارت نـــــهد بر فـــرق سر

 ای این زمان چون خر برین یخ مانده
 (2840-2845 :1)مثنوی، دفتر                       

 یتعالاز نگاه مولانا بیرون شدن از وصف و چهارچوب خودبینی و موصوف به وصف باری

تر است که عشق بیشتری به غیر خود یا ذات هستی  شدن اوج تعالی در آدمی است و انسانی متعالی

 دارد.

 از کبد فارغ بدم با روی تو 

 ا خیال دیدنستاین دریغاه

 غیرت حق بود و با حق چاره نیست

 ست غیرت آن باشد که او غیر همه

                                               

 وز زبد صافی بدم در جوی تو 

 ...وز وجود نقد خود ببریدنست

 کو دلی کز عشق حق صد پاره نیست

 ست آنک افزون از بیان و دمدمه
 (1710-1715: 1)مثنوی، دفتر                       

 اژگان معادل تعالی خویشتنو  .2
فرانکل ترکیباتی چون؛ تعالی جستن از خویش، از خویش برگذرندگی و از خویش جداشدگی را 

در آثار  .(130: 1393روکانی، )یزدانی، جکند به عنوان کلمات معادل برای تعالی خویشتن استفاده می

قرار  «تعالی خویشتن»تواند در عرض معنای  نا نیز ترکیبات و مضامینی وجـود دارد کـه میمولا

گیرد، مثل فرارفتن از خـود، پرهیـز از خـود، ترک خود گفتن، دشمن خویش بودن، کشتن نفـس و 

 .غیره

 . فرا رفتن از خود2-1

 رویم ما ز دریاییم و دریا مـــی  رویم ما ز بـــالاییم و بالا مـــی

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             6 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    205                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

 ما از آن جا و از این جا نیستیم 

 لاالــــــــه انــدر پـــی الالله است

 قل تعالوا آیــــتیست از جذب حق 
 

 جا می رویم جاییم و بی ما ز بی

 همچو لا ما هم به الا می رویم

 ما به جذبه حق تعالی می رویم
 (1674 ، غزل1396، )مولوی                         

 . پرهیز از خود2-2

 خودی دی چو بهار آیدت وآن نفسی که بی  ای      آن نفسی که باخودی، همچو خزان فسرده
 (323 ، غزل1396، )مولوی                                  

. ترک خود گفتن2-3  

 هر حسد از دوستی خیزد یقین

 آن یکی بازی که بد من باختم 

 چشم لذات او میدر بلا هم 

 چون رهاند خویشتن را ای سره

 ست هر که در شش او درون آتش

   

 که شود با دوست غیری همنشین 

 خویشتن را در بلا انداختم

 ...مات اویم مات اویم مات او

 هیچ کس در شش جهت از ششدره

 ست اوش برهاند که خلاق شش
 (2643 -2651: 2)مثنوی، دفتر                             

 . دشمنی خویشتن2-4

مــولانا در باب خود دشمنی نظری به شدت ژرف دارد و به ظرافت و زیبایی از آن، در تمثیلی 

هایش فاصله گزارد، که از تعلققدم می فردی به چکاد تعالیسخن گفته است.در افق نگاه مولانا، 

در فرد  «خود». و آمال نداشتن باشدترین آمال او نخواستن و  ای برسد که از بزرگ بگیرد و به نقطه

ترین دشمن فرد و البته از جهتی که هدایت  های بیکران است دشمناز این جهت که مولد خواست

باشد. انسان جویای تعالی خود را محاسبه دوست فرد نیز می ترین الی را نیز در دست دارد دوستتع

ترینش  کشد هرچند که متعلقها را می فتنه ندةاش کنند و نیروی تولیدکن کند قبل از اینکه محاسبهمی

باشد. مولانا در داستانی نقل می کند که روزی خلیفه زهری در دستان کاردارانش دید و پرسید که 

ای از آن  دهیم که او را بکشیم، خلیفه گفت کاسهای از این را به دشمن می گفتند قطره این چیست؟

رسد و در عالمَ از او  شمنی هست عظیم، شمشیرم به او نمیبرای من بیارید تا سر کشم که در من دُ

 .(173: متن 1390 مولوی،) تر برای من نیست! دشمن

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             7 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          206

 . کشتن نفس2-5
 آن کی از خشــــم مادر را بکشت

 آن یکی گفتش که: از بد گــــــوهری

 در را چرا کشــــتی؟ بگوهی تو ما

 عنــــــودست مادر ای  کس کشته هیچ

 کرد کان عار وی استگفت: کاری 

 متهم شد با یکی زآن کشتـــــــــــمش

 گفت: آن کس را بکش ای محــــــشم

 های خـــلق کشتم او را، رستم از خون

 ــیتنفس تـــــوست آن مادر بد خاص

 س بکش او را که بــــــهر آن دنـــیپ

 فس کشتی، باز رستی ز اعــــــــتذارن

         

 زخم مشت هم به زخم خنجر و هم 

 ییاد ناوردی تو حـــــــــــق مــادر

 ...زشت خـــو او چه کرد آخر بتو ای

 بود؟کرد، آخر چهنگوئی کو چهمی

 خاک ستـــــار وی اسـت کشتمش کان

 خون در خاک گور آغشــــتمشغرق

 گفت: پس هر روز مردی را کـــشم

 ...نای او بُرم به است از نای خــــــلق

 اوســـت در هر نـــــاحیــتکه فساد 

 کنــــیهر دمی قصــــــد عزیزی می

 ند در دیـارکس ترا دشـــمن نما
 (776 -790: 2)مثنوی، دفتر                                  

 خویشتن تعالیهای  شانهن. 3
انسان به جهان خارج از  ود که ارادةش نگاه ویکتور فرانکل، تعالی خویشتن زمانی محقق می در

خویش معطوف شود. به این معنا که آدمی از خود جدا شود و به سمت تحقق آرمان، هدفی یا 

 های نشانهاساس،  براین .(172:الف 1398)فرانکل، خدمت به دوستی یا عشق به انسانی دیگر حرکت نماید 

 خوداستعلایی شامل سه مورد است؛

 تحمل رنج و معنادهی به رنج 

 یت و کاری ارزشمندخلاق 

 عشق ورزی 

های  ورزی، امساک های رشددهنده، عشق مولانا نیز در همین راستا، مواردی چون تحمل رنج

اندیشی و مرگ قبل از مرگ را به عنوان مصادیق تعالی خویشتن  الوقت بودن، مرگ رشدی، ابن

 کند.مطرح می

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             8 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    207                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

های رشددهنده. تحمل رنج3-1  

نگاه مولوی از ترکیب دو عنصر فقدان و درد و رنج تشکیل شده  های رشددهنده دررنج مقولة

توانند به وجوی تعالی قرار دارند و هم می این دو به عنوان چالش درمقابل انسان در جست است.

توانند محرکی برای عنوان بزنگاهی عمل کرده، و توانایی رشدی انسان را فعال کنند و هم می

 ؛خروج فرد از مسیر تعالی باشند

 . فقدان3-1-1

)نصیرزاده، اهمیت دارد از زندگی ما خارج شود شود که چیزی که برای ما فقدان به مواقعی گفته می

البته که نگرش هر شخص  ها بخشی جدانشدنی از زندگی ما هستند.دادن از دست .(162: 1390پور  زال

ترین یا دست کم یکی از  مولانا مهم. از نگاه (37: ب1397)مصفا،  نسبت به فقدان متفاوت خواهد بود

، به عنوان مثال در ها هستند ها و از دست دادن های رشددهنده در هستی فقدان ترین بخش مهم

ترین توانایی خودش  آید پیر با از دست دادن بزرگداستان پیر چنگی که خلاصه آن در ادامه می

 م گذاشت.بود به راه رشد اصیل گاکه همان توانایی چنگ زدن و آواز 

نواز بود که آواز دلاویز او همانند دَمِ اسرافیل، مُردگان را زندگی و نشاط  رامشگری چنگ

بخشید . او عمُری را بر این کار سپری کرد و رفته رفته برف پیری بر سر و رویش باریدن گرفت  می

دلپذیرش  و کمرش از بارِ سنگین عُمر خمیده گشت و ابروانش بر روی چشمانش فرو خُفت. آواز

به ناخوشی گرایید و دیگر کسی طالب ساز و آواز او نبود . و او یکه و تنها در فقر و فاقه و ناتوانی 

ه ور شد تا آنکه پیوند امیدش از خلق، گسست و دل به امید حق بست. تا اینکه شبی ب غوطه

ها  مدینه رفت و با خود گفت: این بار باید برای خدا زخمه گورستانی خاموش و فراموش در حومة

ای از دریای بیکران رحمت الهی بر  را بر رشته ساز به رفتار آورم و تنها برای او بنوازم تا که حصهّ

ه و ناتوان غرقه شد و آنقدر چنگ نواخت که رنجها  او در نواختن زخمه گیرم و دستمزدی ستانم.

خوابی ژرف فرو رفت. در این حال حق تعالی اراده فرمود که خلیفه مسلمین  سر بر بالین نهاد و به

هنگام، عارض شده  نیز به خوابی گران رود . عُمرَ پی برُد که این خواب غیر معهود که بر او بی

پیامی به همراه دارد. سر بر بالین نهاد و به خواب فرو رفت و در میان خواب، سروش غیبی در گوشِ 

ین انداخت که هم اینک بر خیز و به گورستان مدینه برو و نیاز یکی از بندگان خاص مرا جانِ او طن

برآورده ساز. هفتصد دینار از بیت المال برگیر و بدو دهِ. که این مقدار، دستمزد سازی است که 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             9 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          208

اره در ابیات زیر به این اش (.1913 -1950، ابیات 1دفتررک مثنوی،  ) برای خدا به نوا درآورده است

و به  اجباراً کند که فراق و فقدان امری طبیعی و حتمی است و انسان جویای تعالی پیش از اینکه می

ها و کند و در فقدانحکم زمان مجبور به فقدان شود در ساحت ذهنی، خود را از تعلقات جدا می

 آلام  دیگر دچار تشویش روحی  و پریشانی روانی نخواهد شد.

 ـراقِ چــــون شَرار  گر بگویـــــم از فِـ

 پس ز شـــرحِ ســــوزِ او کم زن نفَسَ 

 هرچه از وی شاد گردی در جـــــهان

 ز آنچه گشتـی شاد ، بس کس شاد شد   

 منه ویاز تو هم بجهد تو دل بر   
 

 تا قیامــــــت ، یک بوَُد از صد هزار 

 رَبِّ سَلَّم ربَِّ سَلَّم گــــــوی و بس

 بیندیش آن زمـــان از فـــــراقِ او

 آخر از وی جَست و همچون باد شد

 پیش از آن کو بجهد، از وی تو بجِِه
 (3695 -3699: 3)مثنوی، دفتر                           

 . رنج و درد3-1-2

در نگاه مولانا، قرار گرفتن فرد در شرایط رنج و درد یک بزنگاه و چالشی برای تعالی و استعلا 

 شود:محسوب می

یدا نشد، قصد آن درختِ بخت نکرد که: فَاجََاءَهَا الْمخََاضُ الِی پ تا مریم را دردِ زِه 
دار شد. تَن همچو  جِذْعِ النَّخْلَةِ. او را آن درد به درخت آورد و درختِ خُشک، میوه

مریم است. و هر یکی عیسی داریم. اگر ما را درد پیدا شود، عیسیِ ما بزاید و اگر درد 
عیسی هم از آن راهِ نهانی که آمد، باز به اصل خود پیوندد، الِّا ما محروم مانیم و نباشد، 

 (.82: 1399، زمانی)  بهره بیاز او 

کند انسان را ای که مس را طلا می کند که درد مانند معجزهتصریح می مثنویدیگر در  ازطرف

 :دهداز ملالت رهایی می

 درد هر شاخ ملـــــــــولی خو کند 

 یمــــــــیای نو کننده دردهاســـتک

 هین مزن تو از ملـــــــولی آه سرد 

 های ژاژ   خادع دردند درمـــــــــان

 آب شــــوری نیست درمان عطش

 شد ز جستو مانع لیک خادع گشته

 درد داروی کهن را نــــــــــو کند  

 کو ملــولی آن طرف که درد خاست

 درد جو و درد جــــــــو و درد درد

 زنند و زرستانان رســـــــــم باژ ره

 وقت خوردن گر نماید سرد و خوش

 شیرینی کزو صد سـبزه رست زآب

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            10 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    209                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

 همچنـــــین هر زر قلبی مانعسـت 

 پا و پــــــــرت را به تـزویری برید

 بـود گفـت دردت چینم او خود درد

 گـریز    رو ز درمان دروغیــــــن می

                                              

 از شناس زر خوش هرجا که هسـت

 که مراد تو منم گـــــــیر ای مرید

 مــــات بود ار چه به ظاهر برد بود

 بیز تا شود دردت مصیـــب و مشک
 (4302-4311، 6)مثنوی، دفتر                              

ها  ای است که انسان رنج و آلام روزمرههای متعالی، متفاوت از  از نگاه مولانا درد و رنج

های برکشنده و برانداز، قابلیت  تراشند و تفاوت اصلی رنجخودشان برای خودشان می

 باشد:دهندگیشان به سمت ذات هستی و مقصد مطلق تعالی می سوق

 داد مر فرعون را صد ملک و مـال

 در همه عمرش ندید او درد سـر 

 ان داد او را جمله ملـک این جهـ

 درد آمـد بهتر از ملک جــــهان

 خواندن بی درد از افسـردگیست

                                                                          

 تا بکرد او دعـــــوی عز و جلال 

 تا ننالد سوی حــــق آن بدگهر

 حق ندادش درد و رنج و اندهان

 نا بخوانی مر خدا را در نـــــهات

 خواندن با درد از دل بردگیست
 (200 -204، 3)مثنوی، دفتر                                 

 ورزی . عشق3-2

ترین موضوعاتی که مولانا به آن به عنوان مفهومی  ترین یا دست کم یکی از مهم بدون شک مهم

سرتاسر تمام آثار او بدون استثنا حرفی از  .(199: 1394)آزاد  تعالی بخش نظر داشته بحث عشق است

 .(93: 1394)همایی ه عشق شاهراه رسیدن به تعالی است ک طوری به دارد. عشق های شانهو نعشق و نماد 

کند و تکلیف را در همان ابتدا برای  آغاز می مثنویهای  او صحبت از عشق را از نخستین برگ

شود. چون عشق وصف  های عقلانی نمی اسیر تعریفروی  هیچ کند که عشق بهمخاطبانش روشن می

خداست و عقل از وصفش قاصر است. درواقع عشق وصل است، نه وصف و برای اینکه بدانیم 

 عشق چه است و چه نیست، باید عاشق شویم:
 هرچه گویم عشـــق را شـــرح و بیــان

 عقل در شرحش چو خر در گل بخــــفت

 اســـت گر گرچه تفـسیر زبان روشـــــن

 بآفتــــا لیـــــــــــــلدــدآمـــ آفتـــــاب 

 چون به عشق آیم خجل مانـــم از آن 

 شرح عشق و عاشقی هم عشـق گفت

 تر است زبان زان خوش لیک عشق بی

 گر دلیلت بایــــد از وی رو متـــاب

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            11 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          210

 (112-115: 1)مثنوی، دفتر                                                         

 داند:مولانا عشق را طبیب تمام امراض روحانی و حتی جسمانی انسان می
 شاد باش ای عشق خوش سودای ما  

 ای دوای نخــــوت و نامــــوس ما
                   

 های ما ای طبیب جمله علت 

 ای تو افلاطون و جالینوس ما 
 (23-24 : 1 )مثنوی، دفتر                              

 تعالی عشق است: لفه و تسهیل کنندةمؤترین  بزرگ بینی عارفانه مولانا اصولاً در جهان

 ها ز موج عشــــق دان دور گردون

 کی جمادی محو گشتی در نبـات

 روح کی گشتی فـــدای آن دمی

 هر یکی بر جا ترنجیـدی چـو یخ
                

 گر نبودی عشـــق بفسردی جهان 

 روح گشـــتی نامیـــاتکی فدای 

 کز نسیمش حامله شد مریمــــی

 کی بدی پران و جویان چون ملخ
 (3854 -3857:  1)مثنوی، دفتر                     

های پرمحبت چه زمینی باشند و چه آسمانی در آخر ما را به تعالی  البته در نوع نگاه مولانا عشق

 (.91: 1397)زمانی،  کننداصیل خویشتن رهنمون می
 عاشقی گر زین سر و گر زان سر است

                     

 عاقبت ما را بدان جا رهبر است 
 (111: بیت 1)مثنوی، دفتر                             

های  گیرد ولو عشقها در اخر به حق تعلق می همه عشق»در متن چهل با عنوان  فیهفیه ما یا در 

دیگر مولانا عقیده دارد  طرفاز .(209: 1396) زمانی،  به این مضمون پرداخته  85و در متن   «صوری

 قل نردبانی برای عشق است:که ع

عقل چندان خوب است و مطلوب است که تو را بر در پادشاه آورد. چون بر در او 
رسیدی عقل را طلاق ده، که این ساعت عقل زیان توست و راهزن است. چون به وی 

نابریده  ۀبه وی تسلیم کن. تو را با چون وچرا کاری نیست. مثلا، جامرسیدی، خودرا 
خواهی که آن را قبا یا جُبه برند، عقل تو را پیش درزی )خیاط( آورد. عقل تا این 
ساعت نیک بود که جامه را به درزی آورد. اکنون این ساعت عقل را طلاق باید دادن 

چنین بیمار، عقل او چندان نیک و پیش درزی تصرف خودرا ترک باید کردن. و هم
است که او را بر طبیب آرد. چون بر طبیبش آورد، بعد از آن عقل او در کار نیست، و 

 .(103-104: 1390)سبحانی، فیه ما فیه  خویشتن را به طبیب باید تسلیم کردن.

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            12 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    211                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

 های آســـــمان چون شدی بر بام
 

 سرد آمد جستجوی نـــــردبان 
 (1402: 3)مثنوی، دفتر                                  

 الوقت بودن. ابن3-3

الوقت در اینجا به این منظور است که به مقتضای وقت کار کند و از دم حاضر تمتع جوید و بر  ابن

مولانا در چند جا این . (97، ج اول: 1397)زمانی نده و حسرت های گذشته بی نظرباشد آرزو های آی

 مضمون برای توصیف فرد متعالی استفاده کرده است.

الوقت باشد ای رفیق                    صوفی ابن
  

 نیست فردا گفتن از شرط طریق 
 (133: بیت 1)مثنوی، دفتر                             

 اندیشی . مرگ3-4

رولو می یا هایدگر است. مرگ اندیشی مولانا متفاوت از مرگ اندیشی در نظر وجودگرایانی نظیر 

در نگاه مولوی که نگاهی توحیدی و در مقابل الحاد است مرگ معنی وصال و الحاق به ذات 

مولانا معتقد  (.97: 1396 ،)کمپانی زارع شودو تعالی اصیل بدون مرگ ممکن نمی  احدیت را دارد

 یابد.  میاست که عشق به مبدا تعالی هرچقدر افزایش پیدا کند، ترس از مرگ کاهش 

 چون بِلال از ضعف شد همچون هِلال 

 جفتِ او دیـــدش ، بگفتــــا واحـَربَ 

 تا کنــــون اندر حرََب بـودم ز زیست
            

 رنــــگِ مــــرگ افتــــاد بر رویِ بِــــلال 

 پــــس بِــــلالـش گـــــفت : نه نه واطَرَب

 تو چه دانی مرگ چون عیش است و چیست
 (3517 -3519 : 3)مثنوی، دفتر                            

بخش زندگی است و اگر مرگ نبود، زندگی قدر و ارزشی  در دیدگاه مولانا مرگ، ارزش

محدود بودن. ه جهت محدود بودن آن است و نه ناداشت و به تعبیر دیگر، ارزش زندگی ب نمی

زندگی هم اگر  آید، در عرصة د قیمت پایین میباش درست مانند نهاد اقتصاد که اگر عرضه زیاد

 آمد: می ی بود، ارزش زندگی پایین بود و زندگی لایتناه عرضه فراوان می
 گفت خوش بودی جهان آن یکی می

 آن دگر گفت ار نبــودی مرگ هیچ

 خرمنی بودی به دشت افراشتـــــه

                

 گر نبودی پای مرگ اندر میان 

 پیچ جـهان پیچ که نیرزیدی 

 مهمل و ناکوفته بگذاشــته
 (1760 -1762 : 5)مثنوی، دفتر                         

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            13 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          212

کند که برای اینکه شخصی به کمال تعالی خود برسد بارها باید البته در ابیاتی نیز تصریح می

 مردن را تجربه کند:

 از جمادی مردم و نامی شدم

 ادم شـــدم  آمردم از حیوانی و 

 بمـــیرم از بشـر   دیگر حمــلة 

 وز ملک هم بایدم جستن ز جو   
 

 وان بر زدمــــــــوز نما مردم به حی 

 پس چه ترسم کی ز مـــردن کم شدم

 تا بـر آرم از ملایـــــک پــــر و سـر

 کـــل شـــــــی هالــــک الا وجـــــــه
 (3901 -3905 : 3)مثنوی، دفتر                     

. مرگ قبل از مرگ3-5  

ترین افراد کسی است که قبل از آنکه مرگ اجباری به سراغ او بیاید آن از نگاه مولانا متعالی

 شخص باشد که به سراغ مرگ برود و اوصاف مرده شدن را قبل از جان دادن تجربه کند.

 ای خنک آن را که پیش از مرگ مرد
 

 مرگِ پیش از مرگ ، اَمنست ای فَتی 

گفت : موُتُــــــوا کُلُّکمُ مِــــــــن قَبلِ اَ             
           

 یعنی او از اصل این رز بوی برد 
 (1372، 4)مثنوی، دفتر                                 

 این چنین فرمود ما را مصطفی

 یَاتیِ المُــــوتُ تَموُتوُا بِالفتَِن
 (2272 -2273 : 4)مثنوی، دفتر                     

در دفتر ششم آغاز می شود به موضوع  3799مولانا در داستان صدر جهان بخارا که از بیت  

 کند.پردازد و ابیات بسیار پر باری را در متن آن مطرح میمرگ قبل از مرگ می

 . آثار تعالی خویشتن4
معطوف به خود، در پی دو هدف است؛ یکی  ۀخویشتن درمقابل ارادفرانکل با تبیین مفهوم تعالی 

دستیابی و شناخت نسبت به خودِ واقعی و دیگری رسیدن به خودشکوفایی، وی در زمینه اول 

انسان ... هرچه بیشتر غرق و جذب در چیزی یا کسی غیر ازخودش شود، بیشتر واقعاً »میگوید: 

معطوف به  توان گفت که ارادة علاوه بر این، می (135 :1393روکانی )یزدانی، ج« خودش میشود

، «غیر خود»به  معطوف معنایی و سکون سوق میدهد و ارادةیخویش، آدمی را به پوچی، ناامیدی، ب

تحرک، امید، معناداری و پویایی را به ارمغان میآورد. به اعتقاد فرانکل انسان ماهیتی غیر از ماهیت 

 .(50: الف1398)فرانکل اهدافش ندارد 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            14 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    213                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

سه نگارنده با مطالعه ابیات مثنوی از این منظر آثار توجه به تعالی خویشتن را در نگاهی کلی به 

 :بندی کرددسته طبقه

 قصدمندی. 4-1

کنون کمتر به آن پرداخته صدمندی و معناجویی است که تایکی از ثمرات تعالی از نگاه مولانا ق

 جویی است.  مبارک تعالی در انسان زاییدةجویی و هدفمندی  شده است. ایجاد حس هدف

 کند:به روشنی بیان می فیه ما فیهمولانا در 

در عالم یک چیزست که آن فراموش کردنی نیست اگر جمله چیزها را فراموش کنی 
و آن را فراموش نکنی باک نیست و اگر جمله را بجای آری و یادداری و فراموش 

باشی همچنان که پادشاهی ترا به ده فرستاد برای نکنی و آنرا فراموش کنی هیچ نکرده 
کاری معین، تو رفتی و صد کار دیگر گزاردی چون آن کار را که برای آن رفته 
بودی نگزاردی چنانست که هیچ نگزاردی پس آدمی در این عالم برای کاری آمده 

 .(65: 1396)زمانی،  است و مقصود آنست چون آن نمیگزارد پس هیچ نکرده باشد

آگاهی نسبت به هدفمندی خلقت ندارد و خود نیز به  نسان در صورت غیر متعالی بودن اصولاًا

تعالی برای انسان  شاید بتوان گفت اولین ثمرة کند.هدف و باری به هر جهت زیست می صورت بی

 هدفمند بودن و هدفمند زیست کردن باشد.

 . مدارا4-2

داری را نفی های دیگر دین ها و روش دی طریقهمولانا در عین اعتقاد تام به آیین حنیف احم

های کودکانه نیست و  یافته درگیر تعصب در نگاه مولانا انسان تعالی .(563 :1396)افلاکی،  کرد نمی

 دارد.معطوف به هدف نهایی خودش گام برمی

 .کندمولانا به روشنی به مدارا و نفی تعصب چنین اشاره می
حقّ مشغول است و اِعتقادش غالب است و در سخُنش پدر تو دایماً به : فرمود که

که دین  پیداست. روزی اتابک گفت که: کافرانِ رومی گفتند که دختر با تاتار دهیم
یک گردد و این دینِ نو که مسلمانی است برخیزد. گفتم: آخِر این دین کی یک بوده 

شما دین را یک است؟ همواره دو و سه بوده است و جنگ و قِتال قایم میانِ ایشان. 
جا  چون خواهید کردن؟ بر این مولانا قَدَّسَ اللهُ سرَِّهُ العزیز، فواید فرمود که: یک آن

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            15 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          214

جا هر یکی را مرادی  جا که دنیاست ممکن نیست، زیرا این شود، در قیامت. امّا این
جا ممکن نگردد. مگر در قیامت که همه یک  است و هوایی است مختلف. یکیی این

 .(101: 1396)زمانی،  یک جا نظر کنند و یک گوش شوند و یک زبانشوند و به 

 یپردازد که تمام طرق زیست در این دنیا صادر شده از جانب باری تعالبه این می مثنویو یا در 

 است:

 ام   هر کسی را سیـــرتی بنهاده

 در حق او مدح و در حق تو ذم

 هندوان را اصطلاح هنـــد مدح
      

 ام را اصطلاحی دادههر کســــی  

 در حق او شهد و در حق تو سم

 سندیان را اصطلاح سنــد مدح
 (1753 -1755 : 2)مثنوی، دفتر                 

در داستان موسی و شبان به این مضمون اشارتی تام شده  مثنوی معنوی دوم دفتر همچنین در

 است.

 بینی بطن. 4-3

 فیه ما فیهست. مثلا در های او های متعالی داستان حال انسانخواهی، در تمام آثار مولانا وصف  بطن

 )زمانی،استحضار شاگردان و مریدان رسانده مولانا مطلبی را با عنوان رجحان معنی بر صورت به 

محور،  گویی صورت را، نه از برای قصه مثنوی شخص مولانا نیز تمام قصص و اصولاً .(245: 1396

 :بندی کرده استامحوری صورتجویی و محتو بلکه برای معنی
 ای برادر قصه چون پیمانه است

 دانة معنی بگیرد مـــرد عقل
 

 سان دانه است معنی اندر وی به 

 ننگرد پیمانه را چون گشت نقل
 (3622 -3623 : 2)مثنوی، دفتر             

 کند که: نیز اشاره می

 لفظ را ماننده این جسم دان

 های مثنوی س ز نقش لفظپ
                          

 معنیش را در درون مانند جان 

 صورتی ضالست و هادی معنوی
       (653 -654 : 6)مثنوی، دفتر                  

کرات به بیان رجحان معنی بر صورت پرداخته که به علت رعایت اختصار  به نیز فیه ما فیهو در 

 شود.ها خودداری می از آوردن متن کامل آن

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            16 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    215                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

 مدلی.  ه4-4

مهمی که تعالی برای انسان به همراه دارد توانایی همدلی کردن است. همدلی با  آوردهایرهیکی از 

و  های او ها یا اندیشه دیگران، عبارت است از شریک شدن یا تجربه کردن احساسات، خواسته

ها رسید و  آن باتری  تری از دیگران دست یافت و به تفاهم بیش توان به شناخت بیش توسط آن می

مولوی معتقد است که همدل شدن با  .(216: 1396)گلدارد،  چشم آنان نگریست دنیا را از دریچة

 دیگری بر همزبان بودن با آن شخص رجحان دارد.

 ای بسا هندو و ترک همـــــزبان

 پس زبان محرمی خود دیگر است
               

 ای بسا دو ترک چون بیگانگان 

 همزبانی بهتر استهمدلی از 
       (1206 -1207 : 1)مثنوی، دفتر              

در این داستان سلیمان به عنوان نماد طبقه متعالی ازسوی مولانا مطرح شده که فراتر از همدردی 

فیه ما همچنین در کتاب ارائه شده توسط کریم زمانی مولانا در  توانایی همدلی را پیدا کرده است.
زمانی، ) پردازد میبه شرح چند و چون همدلی  «همدلی از همزبانی بهتر است»در متنی با عنوان  فیه

1396 :273.) 

 . حیرت4-5

کوب،  )زرین کندجنبان قواعد این گیتی، براساس قواعد معهود بشری عمل نمی از منظر مولانا سلسله

کند. فهم انسانی متعالی، به دنیا نه از سر دانایی و کشف، بلکه همواره با حیرت نگاه می (.55: 1397

 درست حیرت در گرو تعالی نفس است. حیران شدن از امری، بر دو نوع است؛ نوع اول اصولاً

نادانی است، اما نوع دوم زمانی است، که از علم عمیق به آن  ای و زائیدة پیش از وقوع فهم مسئله

دهد. العاده عالم رخ می خیزد، این حیرت از تحیر درمقابل نظام دقیق و گستردگی خارقدیده  میپ

 نوع دوم است. حیرت انسان متعالی در نظر مولانا، از
 گه چنیـــن بنمـــاید و گه ضـــد این

 نی چنان حیران که پشتش سوی اوست
                     

 جز که حــــیرانی نباشـــد کار دیـــن     

 بل چنین حیران و غرق و مست دوست
 (312 -313 : 1)مثنوی، دفتر                      

 

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            17 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          216

 . موانع تعالی خویشتن5
خواند و فردی که خواستار از موانع تعالی را اصل دوا و ریشه هر علاجی می مولانا احتما و پرهیز

 کننده غافل شود. تعیین مقولة ت نباید از اینرشد اس

 احِتـماها بر دواها سَرور اسـت

 احِتـــِما، اصـــــلِ دوا آمـد یقین

 ها شو، گوش وار قابلِ این گفته
                              

 ...ز آنکه خاریدن ، فزونیّ گَر است 

 ...جـــــان را ببین ةاحِتِــــما کـــــن قو

 ، گوشوارتا که از زَر سازمت من 
 (2910 -2912: 1دفتر)مثنوی،                  

در نگاه مولانا حرکت به سمت تعالی، بدون پرهیز از موانع آن، امکان پذیر نیست. مولانا موانع 

ها  مطرح کرده است که برشماری تمام آن مثنویبسیاری را به عنوان مسدودکنندگان راه تعالی در 

مقوله اشتغال به وهم و اتکا به زبان به دو کند اما در نظر نگارنده تحقیقی تخصصی را طلب می

هستند که با اغماض شامل بخش عظیمی از موانع دیگر هم  نانوعی  ام الموانع تعالی در نگاه مولا

  .شوند و حذر از این دو به نوعی حذر از سایر موانع را نیز به همراه خواهد داشتمی

 . اشتغال به وهم5-1

ها در نگاه مولوی مشغول شدن به وهم و خیال است، زیرا در تمام موارد  موانع تعالی انسان یکی از

ا از کوشد، ولی خط کار می برد، بر امید منفعت و حصول کمال می که آدمی کوشش خود را به

پندارد، می عت نیست را به صورت کمال و خیردر اصل، کمال و منف شود که، آنچهآنجا ناشی می

که در حالت خواب، آدمی خیال را واقع می پندارد و ماده تولید و حیات و نیروی خود را  همچنان

 بیند. ریزد و چون بیدار شود، جز پلیدی و پشیمانی حاصلی نمی فرو می
 خفته آن باشد که او از هر خیــــال 

 دیو را چون حور بیند او به خــواب   

 نک تخم نسل را در شوره ریختچو

 سر بیند از آن و تــن پلیــــد ضعف
                 

 دارد اومیـــــد و  کند با  او مقــــال 

 پس ز شهوت ریزد او با دیــــــو آب 

 خیال از وی گریخت او به خویش آمد

 آه از آن نقــــــش پـــــدیـــد ناپـــــدید
 (413-416: 1)مثنوی، دفتر                               

سرایی، برای تبیین اینکه خیال دام بشر و مانع تعالی او است، مولانا با قدرت خلاقانه داستان

  است. داستانی را با این مضمون پردازش کرده

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            18 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    217                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

رفتند  تا رسید اهل مدینه را چنان  که رسم بود، از شهر به بالایی میچون نوبت ماه روزه می 

ه که همراه آن جمع بود جایی را در افق نشان داد که؛ هلال ماه رمضان را ببینند، شخصی به خلیف

سمان ندید به او اشاره کرد که این ماهی که تو ٱهده کردم . چون خلیفه ماه را در اینک هلال را مشا

بینیم. سپس گفت دستت را کنی در وهم تو موجودیت دارد و ما در آسمان آن را نمیمشاهده می

اره به هلال نگاه کن، مرد چنین کرد و در آسمان دیگر خیس کن و بر چشمت بکش و بعد دوب

هلالی ندید. سپس خلیفه اشاره کرد که اگر انسان به محاسبه خیال، ابروی خود را ماه پندارد وسی 

روز صیام نگاه دارد، به بیراهه رفته و این فقط تبعات یک ابروی کژ است و وای به حال کسی که 

 .به محاسبه خیال باشند اشتمام اجزایش کژ و تمام زندگی

 ماه روزه گشـــت در عهدِ عُمـَر 

 تا هلال روزه را گــــــیرند فـال

 چون عُمَر بر آسمان ، مَه را ندید

ورنه من بیـــــــناترم اَفلاک را  

 گفت: تَر کن دست بر ابرو بمال

 چون که او تر کرد ابرو ، مهَ ندید

 گفت : آری ، مویِ ابرو شد کمان

 چون که مویی کژ شد ، او را راه زد 

 گردون بوَُد ةمویِ کژ چــــون پرد

                                                                                            

 بر سرِ کــــــوهی دویـدند آن نَــفَر 

 آن یکی گفت: ای عُمَر، اینک هلال

 تــــو دمیدگفت : کین مَه از خیالِ 

 بیــــــنم هِلالِ پاک را ؟ چون نمی

 آنگهان تو بر نگر ســـــــویِ هلِال

 گفت: ای شه  نیست مَه  شد ناپدید

 سویِ تو افکند تیری از گُمـــــــان

 تا به دعــــوی، لافِ دیدِ مــــاه زد

 چون همه اجزات کژ شد چون شود؟
 (112-120: 2)مثنوی، دفتر                        

 . اتکا به زبان5-2

)افلاکی، خاموشی و کم حرفی تا حد ممکن بود های مولانا به شاگردان و فرزندانش یکی از وصیت

البته او پیش از این با انتخاب لقب خموش برای خود پیام آن را به مخاطبان منتقل کرده  .(673: 1396

دانست و بود. مولانا زبان را نماد و نشانی از فراق و جداافتادگی از نعمت اتصال و یکپارچگی می

 دانست.لی میاتکا بر این نشان جداافتادگی از معشوق را مانع تعا
 شی از آنف چه بود تا تو اندیــحر

 حرف و صوت و گفت را بر هم زنم
         

 حرف چه بود خـــــار دیوار رز 

 این هر سه با تو دم زن   تا که بی
 (1729-1730: 1)مثنوی، دفتر                

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            19 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          218

  :نتیجه
ها، در طول اعصار مختلف بوده  با توجه به اینکه آگاهی و دو نوع مختلف آن دغدغة مشترک انسان

ئله خودآگاهی قرار گیرد یعنی تواند زیرمجموعة مس دراین مقاله به یکی از مباحثی که میاست، 

، پرداخته شد و این مسئله از منظر ویکتور فرانکل و مولانا مورد «غیرخود»یا  «خود»معطوف به  ارادة

نامیده است و مولانا نیز  «تعالی خویشتن»معطوف به غیرخود را  ارادةواکاوی قرارگرفت. فرانکل، 

کار برده  مضامینی چون فراررفتن از خود، پرهیز از خود، دشمنی با خود و غیره را در آثارش به

است که به نوعی با تعالی خویشتن فرانکل قرابت معنایی دارد. فرانکل مصادیق تعالی خویشتن را  

داند. مولانا نیز با همین  می رزیو عشق تحمل رنج و معنادهی به رنج، خلاقیت و کاری ارزشمند و

الوقت بودن،  ورزی، ابن های رشددهنده، عشق تحمل رنج رویکرد، مصادیق تعالی خویشتن را

. که نظر هر کنداز مرگ را به عنوان مصادیق تعالی خویشتن مطرح می اندیشی و مرگ پیش مرگ

ن اشاره شد. فرانکل آثار های زیادی به آ دو شخصیت مطرح شده به هم شباهت دارد که با مصداق

داند و اعتقاد دارد  یابی و دستیابی به خودشکوفایی می تعالی خویشتن را شناخت حقیقی خود، معنی

ها ماهیتی به غیر از ماهیت هدفشان ندارند. محقق نیز با خوانش ابیات مولانا با همین رویکرد  انسان

 بندی مندی طبقههدفمدارا و بینی،  ی، بطنحیرت، همدل پنج مولفة نتایج تعالی مورد نظر او را در

ها ذیل  ترین آن کرد. سرانجام به موانع تعالی خویشتن در نگاه مولانا پرداخته شد که برجسته

 بندی شدند. های اشتغال به وهم و اتکا به زبان دسته لفهمؤ

شود و به میتری را شامل  توان گفت که تعالی خویشتن در نگاه مولانا مضامین وسیعبنابراین می

بخشی به خویشتن است. دو دیدگاه مطرح شده از خواستگاه نظریه  نوعی هدف کلی عرفان تعالی

فهمی دو رویکرد هر  نظری و هم توان تبیینی مناسب برای همپردازان توحیدی است و این را می

 ای مفاهیم نزدیک، فرانکل و مولانا در نظر گرفت.  چند دور اما در پاره

 نامه: کتاب
 تهران: ذهن آویز. ،الفبای خودشناسی: بینشی نو برای تغییر و دگرگونی (،1389) .آزاد، پیمان 

 تهران: نسل نو اندیش. ،مولوی چگونه مولوی شد (،1394. )  ـــــــــــــــ 

 تهران: علم. ،پژوهش کیفی: از نظریه تا عمل (،1391خدیجه. ) ،ابوالمعالی  

 ،دوستانتهران ،العارفینمناقب (، 1396) .احمد افلاکی : 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            20 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


    219                                      مطالعة تطبیقی طرق تعالی در آثار مولانا و فرانکل                                                          
 

  ،های آن از دیدگاه ویکتور  انسان سالم و ویژگی» (،1390). آذربایجانیمسعود  بافرانی، طلعت

  .143-113: 2 ش ،روانشناسی دینفصلنامه  ،«فرانکل

 ،ترجمه یحیی سید محمدی  های روان درمانی نظریه (،1398. )نورکراسجان جیمز،  پروچاسکا .

 .تهران: ارسبارانویراست هشتم. 

 الدین با تفکرات های مولانا جلال تطبیقی اندیشه ةمطالع» (،1395. )جوانپور، عزیز 

 . 163 -184 :14 ش، عرفان اسلامیفصلنامه   ،«زیستانسیالیستیاگ

 علمی. ان:تهر ،سر نی: نقد و شرح تحلیلی و تطبیقی مثنوی (،1397. )کوب، عبدالحسین زرین 

 ( .1397زمانی، کریم)، تهران: اطلاعات ،شرح جامع مثنوی معنوی. 

 . معین ، تهران:شرح کامل فیه ما فیه(، 1396) ــــــــــــــــ. 

 تهران: پارسه با تصحیح توفیق سبحانی، هافیه ما فیه و پیوست ،(1390) .سبحانی، توفیق. 

 تهران: ، ترجمه مهرداد فیروز بخت ،درمانی و مشاوره روان های نظریه (،1398). شارف، ریچارد

 .خدمات فرهنگی رسا

 نیا ترجمه مصطفی تبریزی و علی علوی ،فریاد ناشنیده برای معنی (،1394).فرانکل، ویکتور، 

 .فراروان تهران:

  تهران: ، ترجمه احمد صبوری ،جوی معنی غایی و انسان در جست(. الف1398).ـــــــــــــــــــــ

 .آشیان

 . تهران: درساترجمه نهضت صالحیان،  ،جوی معنی و در جست انسان (،ب1398) ـــــــــــــــــــــ. 

 ویراست   ،محمدی ترجمه یحیی سید ،های شخصیت نظریه ،(1398) و همکاران. فیست، جس

 .ارسباران :تهران  ،هشتم

 تهران: نگاه معاصر ،مرگ اندیشی ،(1396). کمپانی زارع ، مهدی. 

 ،رقیه موسوی و ترجمه  ،های عملی در مشاورهمهارت (،1396) .لداردگدیوید کاترین، گلدارد

 .تهران:سمت ،سیما پورشهریاریمه

 تهران: پریشانبا پیر بلخ: کاربرد مثنوی در خودشناسی (. الف1397).مصفا، محمدجعفر . 

  تهران: پریشان ،زائد تفکر (،ب1397).ـــــــــــــــــــــــ. 

  خودشناسی حلقه گمشده  –ارتباط از نگاه مولوی » ،(1390) .دیگران ومحمودیان زینب

 .1-18: 6 ش، «ای نشریه مطالعات رسانه» ،«رتباطاتا

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            21 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html


 وپنجم سیزدهم/ شماره بیستژوهشنامه عرفان / دو فصلنامه/ سال پ                                                                          220

 فروزانفر، تهران: میلاد. الزمان بدیع . مقدمهمثنوی معنوی (،1380) .الدین محمد مولوی، جلال 

  .تهران: امیرکبیر. ،الزمان فروزانفر تصحیح بدیع ،شمس کلیات، (1396)ـــــــــــــــــــــــــــــــ 

 تهران: نامک ،فروزانفر الزمان بدیع تصحیحفیه ما فیه، (،  1390). ـــــــــــــــــــــــــــــــ. 

  ،ثیر تجربه فقدان بر ادراک کودکان در مورد أت» (،1390)پور. زالخدیجه نصیرزاده، راضیه

 .161 -173 :7 ش، خانواده پژوهی نشریه ،«والدین و خداوند

 هما. تهران: ،نامه مولوی (،1394. )همایی، جلاالدین 

 الخیر و  (. خوداستعلایی در باور ابوسعید ابی1393) .موسوی جروکانیحامد  سید ،یزدانی، حسین

 .125 -141:  3 ش ،عرفانپژوهشنامه ویکتور فرانکل. 

 Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in 

psychology. Qualitative research in psychology, 3(2), 77-101 
 Boyatzis, R. E.(1998). Transforming Qualitative Information: 

Thematic Analysis and Code Development. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
pj

e.
13

.2
5.

19
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 e
rf

an
m

ag
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

http://dx.doi.org/10.52547/pje.13.25.199
http://erfanmag.ir/article-1-1102-fa.html
http://www.tcpdf.org

